
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 14 (1931)

Heft: 15

Artikel: Testament

Autor: Forel, August

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408082

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


114 DER FRE I DENKER Nr. 15

gewinnt von Jahr zu Jahr immer mehr an Bedeutung und
Geltung.

So war es nicht zu wundern, dass Prof. Forel in seinen
alten Lebenstagen sich jener Welt innerlich ganz zu nähern
schien, die er, der grosse Visionär, vorausahnte und vorausfühlte.

Er sah ein, dass nur im Bruderbunde aller, im Sich-
Finden dei heute noch Unterdrückten und Unterjochten das
Ziel erreicht werden kann, dem er sein ganzes Schaffen
geweiht hat: Der Befriedung der gesamten Menschheit. So blieb
er kein utopischer Pazifist, sondern entwickelte sich bis zum
innerlich überzeugten Sozialisten, freilich nicht zum
Sozialisten, der seinen ganzen Sozialismus nur im Parteibuch
versteckt trug, sondern zu jenem viel höheren Sozialisten, dem
der Sozialismus nicht bloss eine politische Tagesfrage, sondern
eine mit starker Verantwortlichkeit erfüllte Gewissensfrage
ist. So hat Prof. Forel ein abgeschlossenes Leben hinter sich.
Es begann am 1. September 1848, also im Sturmjahre der
Revolution, wo man auf Barrikaden um die Freiheit kämpfte, er
starb am 27. Juli 1931, wo in Wien auf einem internationalen
Sozialistenkongress um jenes Ziel gerungen und diskutiert
wurde, das stets Forels Wirken beeinflusst hatte: «den Krieg
zu töten, damit der Friede zu allen Menschen komme». Neue
Barrikaden sind es, auf denen wir jetzt um unsere Freiheit zu
kämpfen haben, Forel selbst hat uns solch geistige Barrikaden
gebaut. Er ist nach 83 Jahren von diesen Barrikaden
herabgestiegen, um sieh zur Ruhe zu legen, nachdem sein Leben so
arbeitsreich war, wie das seiner Ameisen, denen er seinen
Wahlspruch abgelauscht hat: Labor omnia vincit! Wir steigen
auf diese Barrikaden hinauf, um im Geiste unseres «Forels»
weiter zu kämpfen, bis sein eigenes Wort Wahrheit geworden:
«Auf der Erde das Paradies vorbereiten, das man bisher im
Himmel geträumt hat.»

So weihen wir unsere ganze Nummer des Blattes diesmal
dem Andenken jenes Mannes, der für uns in der Schweiz so
viel bedeutet hat. Wir lassen noch einmal ihn selber sprechen,
in seinem Testament und in Auszügen aus seinen Schriften.
Uns ist, als sässen wir noch ein letztes Mal zu Füssen des grossen

Meisters und lauschten seiner kräftigen Sprache. Und
während wir aus dieser Stimmung erwachen, ist Forels kranker,

müder Organismus in Asche aufgelöst, sein Geist aber
umschwebt uns und wir schreiten an die Arbeit mit dem
Gefühl: Forel ist nicht tot, er lebt, er lebt in uns, in seinen
Jüngern, weiter. K.

Testament*)
von Prof. Dr. Aug. Forel.

(Aus dem Französischen übersetzt.)
Nachdruck verboten.

Liebe Kinder, Verwandte und Freunde!

Ein Toter spricht zu Euch; aber Ihr könnt ruhig sein, er
hat Euch nichts Unheimliches zu sagen. Uebrigens bitte ich
alle, welche die Wahrheit nicht hören können und wollen,
sich zu entfernen.

An vielen (Beerdigungen, denen ich beiwohnte, war ich
entrüstet, ja empört über die Art, wie gewisse ungläubige Leute
sich entweder durch Schwachheit oder durch Gleichgültigkeit
von der Kirche beschlagnahmen lassen, welch' letztere dann
schnell des Verstorbenen wirkliche Ansichten zu ihren Gunsten

umformt. So habe ich beschlossen, mich bei meiner
Kremation persönlich an Euch zu wenden, das heisst, selbst für
meine Person zu protestieren und Euch gleichzeitig ein letztes

Lebewohl zu sagen.
* * *

Habt Ihr auch manchmal über den Sinn des Lebens und
des Todes nachgedacht, ob das Sein der Mühe wert oder dem

*) Wurde der Verfügung des Verstorbenen gemäss bei der
Kremation am 29. Juli 1931 in Lausanne durch seinen Sohn vorgelesen.

Nicht-Sein vorzuziehen sei, und wenn ja, warum? Habt Ihr
schon ein tierisches oder menschliches Leben von seiner
Geburt bis zu seinem Tode ganz objektiv beobachtet? Und habt
Ihr dann über das Leben der Arten und über ihre langsame
Umwandlung im unablässigen Wechsel der Generationen
nachgedacht? Habt Ihr Euch die offensichtlich untereinander
bestehenden tierischen und pflanzlichen Verwandtschaften um
Euch her angesehen? Und habt Ihr Euch dann gefragt, wieso
die durch Traditionen und Vorurteile unterhaltene Phantasie
die Menschheit während Jahrtausenden mit derart sinnlosem
Aberglauben hat ausstatten können, dass es der Wissenschaft
erst im letzten Jahrhundert gelungen ist, ihr die Augen über
die packenden Tatsachen der Abstammungslehre zu öffnen?
Der Tod ist das gewaltsame oder natürliche Lebensende nicht
der Art, sondern des Individuums, einer überflüssig gewordenen

Lebenseinheit, die sich direkt fortsetzt, verjüngt, indem
sie sich durch ihren Keim wiederholt.

Habt Ihr begriffen, liebe Freunde, dass die meisten
Konfessionen aus abergläubischen Extasen, aus der Eitelkeit und
der Eigensucht des Menschen entstanden sind? Schmeichlerische

Täuschung ist ihm lieber als Wahrheit. Studieret die
Propheten und sehet, wie sie sich Götter mit menschlichem
Antlitz vortäuschten und behaupteten, diese hätten die Welt
erschaffen. In ihren Extasen glaubten sie, persönliche
Offenbarungen dieser halluzinierten Gottheiten zu hören und zu
sehen, laut derer die Götter den Menschen nach ihrem eignen
Bilde erschaffen und ihm ewiges Leben verliehen hätten. Nun
suchten die Menschen das Elend und die Grausamkeiten der
irdischen Wirklichkeit mit der Existenz eines angeblich
vollkommenen und doch so menschlichen Gottes in Einklang zu
bringen. Und so versteht Ihr jetzt, warum sie dazu den Teufel
erfanden als Personifikation des Bösen und als Rivalen ihres
Gottes, dessen Allmacht auf diese Weise recht problematisch
wurde. Schaut ihn Euch doch an, diesen persönlichen und so
gefürchteten Gott, dem aus dem Unbekannten und Schrecklichen

Entstandenen, dessen Rache so viele Opfer forderte. Die
Gnade, die er seinem Geschöpf erzeigt, kommt wohl spät, und
es muss das ewige Leben, das es vom Tier unterscheidet, wohl
teuer erkaufen. Und wie viele Jahrhunderte hat er gewartet,
um den Menschen zu sagen, dass sie Barmherzigkeit aneinander

üben sollen!
Ist je schon ein Mensch vom ewigen Leben zurückgekommen,

um uns von der Wirklichkeit seiner Existenz nach dem
Tode zu überzeugen? Wird dieser früher so offenbare,
mitteilsame und wundertätige Gott vor den Enthüllungen der
Wissenschaft nicht immer schweigsamer? Verkünden nicht die
Kirchen der verschiedenen Konfessionen in gewichtig-strengem

Tone die Unfehlbarkeit ihrer unzähligen Dogmen, trotzdem

sie sich untereinander bekämpfen? Denn in einem Gebiet,
von dem man nichts wissen kann, lässt sich so leicht alles
behaupten. iFühlet Ihr nicht, dass wir hier vor dem Gebiete der
unerforschlichen Metaphysik stehen, in welches sich von
Alters her alles Unwissen mit seinen Träumen, seinen mystischen
Dogmen barg, mochte es nun niedrig oder hoch, naiv oder
kompliziert, extatisch oder heuchlerisch sein?

Ihr Anwesenden alle, was mögt Ihr Euch wohl unter
einem angebliehen Leben nach dem Tode vorstellen, wenn
nicht lauter Träumereien, die sich auf Euer gegenwärtiges Ich
beziehen, aus dem Ihr nicht heraus könnt? In welchem
Lebensalter würdet Ihr auferstehen? Mit all Euern Fehlern und
Gebundenheiten, und mit diesen von neuem beginnend? Dann
aber wozu? Oder wäre es im Gegenteil als umgewandelte,
vollkommene und göttliche Wesen? Aber dann wäret Ihr ja gar
nicht mehr Ihr selber! Und käme ein ewiges und unwandelbares

Leben von lauter vollkommenen und allwissenden
Menschen nicht einer fürchterlichen ewigen Langeweile gleich? Ich

sehe im Geiste die rein menschliche Entwicklung vorüberziehen,

die im Laufe der Zeiten die Extasen der alten

Propheten zu diesen tyrannischen Dogmen gemacht hat, zu diesen

sinnlosen, leeren, mit Angst vor Tod und Hölle gepaarten



Nr. 15 DER FREID ENKER 115

Phrasen, die uns wie «ein tönendes Erz und eine klingende
Schelle» anmuten. Prüft Euer Gewissen ehrlich, und Ihr werdet

selbst zugeben, dass eine solche Art, das Paradies zu
gewinnen, trotz Eurer guten Werke unbedingt als unmoralisch
bezeichnet werden muss.

Versuchet nun mit mir, liebe Kinder und Freunde, mit der
unserm kleinen menschlichen Sehnen geziemenden Bescheidenheit

und Demut der Wahrheit ins Antlitz zu schauen. Wir
können nichts wissen über das Warum der Welt, in der wir
leben, nichts über ihren Ursprung und ihre Endbestimmung;
die wahre Philosophie hat dies schon vor 3000 Jahren bewiesen,

und die Wissenschaft bestätigt es heute. Wozu also einen
angeblich persönlichen Schöpfer erfinden, der sich selbst
erschaffen hätte, und zwar einzig gestützt auf Versicherungen
einiger Halluzinanten des Altertums, die durch apokryphe
oder recht zweifelhafte Ueberlieferungen bis auf uns kamen?
Heisst das nicht, sich aus Schwachheit, Feigheit und Eitelkeit
nach Belieben etwas vortäuschen, um sich in Träumen eines
ewigen Lebens zu wiegen? Als «Person» kennen wir nur den
Menschen. Sich den Gottesbegriff — das All — in einer
persönlichen Form vorstellen zu wollen, ist also ein «das
Universum beleidigender» Unsinn. Als kleine, nach unserer
Eltern und nicht nach eines Gottes Bilde geschaffene Kinder,
kamen wir alle in eine Welt voll einander vertilgender und
quälender Lebewesen; in eine Welt voller Schmerz, Bitterkeit

und Trauer, mitten in eine wilde und habgierige Menschheit.

Aber wir fanden auch eine belebende Sonne, die Freuden

und Blumen spendet; wir fanden Liebe und Opfersinn,
Fortschritt der Wissenschaften, der Künste und der sozialen
Solidarität, wenn auch nicht aller, so doch vieler unserer
Nächsten.

Je älter wir damals wurden, desto selbständiger fühlten
wir uns, nicht wahr? Warum? Weil wir spüren, dass wir
unbewusst und infolge von einer Jahrmillionen alten Vererbung
mittelst der in unserm Gehirn aufgespeicherten komplizierten
Energien die uns umgebende Natur beherrschen. Neben dem
Leiden haben wir die Freude, zu leben und uns fortzupflanzen.

Und indem wir uns fortpflanzen, trotzen wir dem Tod,
denn unsere Kinder führen unser Leben weiter. Das ist die
wirkliche Wahrheit, deren wir sicher sind! Ist es nicht edler,
von Tieren abzustammen, die sich langsam vervollkommnen,
und Kinder einer Menschheit zu sein, die sich zu einem
immer höheren Ideal aufschwingt, als sich für das elende,
verkommene und verhöhnte Geschöpf eines grausamen Gottes zu
halten, das mit Erbsünde belastet und doch gezwungen ist,
seinen Schöpfer um Gnade anzuflehen? Und was soll endlich
dieser ohnmächtige Gott, der seinen eigenen Sohn opfern muss,
um seine Geschöpfe aus den Klauen eines Dämons zu retten,
mit dem er nie hat fertig werden können, sintemal das Böse
noch immer existiert?

Oh, aus meinem flammenden Sarg heraus höre ich unsere
liberalen Pfarrer sich entsetzen und mir vorwerfen, dass ich
ihren Glauben schlecht mache, der doch, wie sie sagen, sich
entwickelt und vervollkommnet hat. Sie haben die Hölle und
den Teufel, ja sogar die göttliche Abkunft Jesu Christi
abgeschafft. Die Bibel ist kein Buch der Offenbarungen mehr. Sie
haben sogar nach Darwin eine sich allmählich entwickelnde
Offenbarung erfunden. Der Glaube ist keine Ueberzeugung
mehr; er ist, wie sie sagen, ein «Aufschwung des Herzens zu
Gott», und das sogenannte religiöse Gefühl ersetzt den Glauben

an die alten Dogmen der Kirche. Es scheint mir, ich höre
diese klingenden Phrasen noch, welche ihre Niederlage
verdecken sollten. Ich höre noch die überzeugende Beredtsamkeit
und donnernde Stimme eines Frank Thomas, der mit der Faust
auf den Tisch schlug und ausrief: «Die Bibel!» Liebe Kinder,
das tönt alles hohl. Die konfessionellen Religionen leben und
sterben mit dem Glauben an eine vom Körper getrennte Seele,
an ein ewiges Leben und an einen persönlichen Gott. Beseitigt
diese Ueberzeugung, und siehe da, es bleibt neben dem Tone
und den Phrasen nichts mehr übrig, als die einzig wirkliche,

rein menschlich-irdische Religion der Bahai oder der sozialen
Wohlfahrt, welche Baha O'llah in Persien schon im Jahre 1852
proklamiert hatte mit ihren Geboten der Solidarität oder
sozialen Moral, und mit ihren Gefühlen der Sympathie und der
Aufopferung an die Menschen, 'unsere Brüder.

Liebe Freunde, sehen wir unsere Pflicht im Leben und im
Tode nicht ganz klar vor uns, sobald wir es wagen, der Wahrheit

ins Gesicht zu schauen? «Ich bin Mensch, und nichts
Menschliches ist mir fremd», hat der römische Schriftsteller
Terenz schon lange vor Jesus Christus gesagt. Wohl ist es
nicht in unserer Macht, die tierische Grausamkeit auf Erden
aufzuheben, deren Ursprung wir nicht kennen. Wir können
nicht leben, ohne andere Lebewesen zu töten. Da uns die Natur

also zwingt, unsere Moral auf die Menschheit und die für
uns unschädlichen Tiere zu beschränken, so ist es an uns,
«durch unsere eigene Kraft das Böse durch die Güte zu
überwinden» und im Siege darüber zu triumphieren. Aber das
können wir nur durch Ausdauer und Selbstverleugnung. Die
Fortschritte der Wissenschaften und der Moral beweisen uns,
dass wir dies Ziel in absehbarer Zeit erreichen werden. Die
menschliche Solidarität ist kein eitles Wort mehr: Das Glück
des Einzelnen hängt von dem der Mitmenschen und das der
Gemeinschaft wiederum von der treuen und selbstlosen Arbeit
des Einzelnen ab. Fühlet Ihr nicht alle, dass wir in der Eitelkeit

und der Selbstsucht unseres lieben Ichs, die Wohltaten,
die wir unsern Vorfahren verdanken, zu sehr verkannt haben?
Dank ihrer Arbeit, ihres Schweisses und Blutes, dank ihres
oft erbitterten und verachteten Schaffens mit all seiner
Verzweiflung, das bis zur Folter und zum Scheiterhaufen führte,
geniessen wir heute die Wohltaten der Zivilisation. Sie hat
uns von den Aengsten, den Hungersnöten, und von einem Teil
unseres Aberglaubens und so vieler anderer Leiden und Qualen

befreit, von denen wir in wahrer Ironie als von der «guten
alten Zeit» reden. Der Mensch vergisst leicht die Leiden der
Vergangenheit und erinnert sich nur an ihre Freuden. Das ist
wohl angenehm, aber unrichtig, denn so erscheint sie uns als
eine trügerische Vorspiegelung. Wir wollen also den wahren
Wohltätern der Menschheit und den Forschern dankbar sein,
die uns das relative Glück bereitet haben, das wir heute
geniessen. Aber hauptsächlich wollen wir lernen, dem Beispiel
dieser hochstehenden Menschen zu folgen, und zwar durch
eifrige, ausdauernde Arbeit, und durch schlicht-einfache
Lebensweise. Wir wollen diese egoistische und pessimistische
Philosophie der heutigen Zeit verachten, die nur darauf
ausgeht, zu geniessen, «sich auszuleben», und das liebe Ich zu
züchten, ohne sich um das allgemeine Wohl zu kümmern. Das
ist eine soziale Krankheit, die überwunden werden muss. Jeder
von uns, liebe Kinder, möge sein höchstes Ideal und seine
erste Pflicht darein setzen, seinen Baustein in das grosse
soziale Werk einzufügen; dies erfordert wohl ein gewisses
Entsagen, das aber keines von Euch bereuen wird. Dazu ist ein
unerschütterlicher Optimismus nötig. Man hat den Tod des

Christen gerühmt, der sich deshalb auf den Tod freut, weil er
in seiner Extase glaubt, so mit einem Sprunge ins Paradies zu

gelangen. Stellen wir ihm z. B. den Tod des Buddhisten, des

Freidenkers gegenüber, die voll Begeisterung für die Zukunft
der Menschheit in letzter Stunde ausrufen können: «Es lebe
das Glück unserer Nachkommen durch ein immer höheres
soziales Ideal der Arbeit, der Hingabe an das Gute, des

'Fortschrittes der Wissenschaften, der Einfachheit unserer Sitten,
der Nüchternheit, der Eugenik unserer Rasse, des universellen,
supranationalen Friedens, kurz, durch alles, was Glück schafft,

was Gesundheit, Willen zur sozialen Hingabe, Pflichtbewusst-
sein und Liebe bringt, durch den Fortschritt der Erkenntnis
bei unsern Kindern und bei den "zivilisierbaren menschlichen
Rassen.»

Oh, liebe Kinder, ich bitte Euch zum letzten Male: helfet
alle mit, die Skeptiker Lügen zu strafen, welche diese Ideale
als Utopien hinstellen! Die Vererbung ist eine Tatsache, und



116 DER FREIDENKER Nr. 15

wir können sie, wenn auch sehr langsam, im Wechsel der
Generationen doch umformen. Wir erreichen dies sowohl durch
eine vernünftige Individual- und Rassen-Hygiene, als auch
durch eine weise Rassenzucht wahrer menschlicher Sozial-
werte, im Gegensatz zur gegenwärtigen «Cacogenese». Dazu
müssen wir diese Werte mehr und mehr studieren, vornehmlich

die des Gehirns, vor allem aber die vererbten Anlagen zu
einer herzlich-wohlwollenden Lebensfreude, zur Arbeit, zum
Talent, zur wissenschaftlichen und künstlerischen Schöpferkraft,

zur selbstlosen Hingabe, zur Güte, zum Pflichtgefühl.
All dies vererbt sich in den Anlagen, und wir müssen uns zu
dem Zwecke fortpflanzen lernen, glückliche, gesunde, tüchtige
und begabte Kinder zu zeugen. Wir sollen es wollen, denn wir
können es, so gut wir nach und nach die Kriege und den Alkohol

werden abschaffen können.
Es seien mir noch einige Worte über mein eigenes Leben

gestattet :

Wie alle Kinder, begann ich es mit der Liebe zu mir selbst,
zu meiner Mutter und zu meinen Ameisen. Ich war sehr
schüchtern. Meine Mutter lehrte mich die Liebe, die
Ehrenhaftigkeit, das Pflichtgefühl, woran ich glaubte, und dazu eine
calvinistische Religion, an die ich vergeblich bemühte zu glauben,

und die mich von Anfang an empörte. Diese Religion
brachte mich zu dem Wunsche, nie geboren worden zu sein,
so sehr erbitterte mich die den Ungläubigen verheissene Hölle.
Die Ameisen lehrten mich die Arbeit, die Solidarität und den
Abscheu vor der eitlen, gierigen Selbstsucht der Menschen.

Später versöhnten mich Darwin und die Abstammungslehre
mit einem Leben durch Wissenschaft und befreiten mich
endgültig von den Visionen des Himmels, der Hölle und der
Ewigkeit. Ich hatte übrigens schon die Konfirmation verweigert.

Später klärte mich noch das Studium des normalen und
kranken Gehirns, sowie des Hypnotismus über wahre menschliche

Psychologie und über die Lebenswirklichkeiten auf.
* * *

Meine liebe Emma, meine getreue, gute und hingebende
Gefährtin, der stete Sonnenstrahl meines und meiner Kinder
Leben, hat mir durch ihr ständiges Beispiel des Entsagens und
Zuvorkommens die köstlichsten Lebensgüter geschenkt: die
Liebe und den Optimismus. Ich kann Euch nicht sagen, wieviel

an Kraft, Arbeitsfähigkeit und Lebensvertrauen ich ihrer
ruhig-heiteren Liebe, ihrer unwandelbaren Hingabe, ihrem
Mut, ihrer Festigkeit und ihrem intuitiven Verständnis
verdankt habe. Mit einer solchen Mutter, liebe Kinder, kann man
sich freuen, ins Leben zu treten.

Endlich habe ich in der Enthaltung von Alkohol eines der
besten Mittel zur relativ raschen progressiven Sanierung
unserer Individual- und Rassen-Hygiene erkannt, und dies hat
mir Vertrauen in die Zukunft der Menschheit gegeben. Ich

habe ihr zweifellos viel und freigebig von meiner Kraft ge-"

schenkt, verdanke ihr aber vielleicht ebensoviel für mich und

für die Meinen.
* **

Nun bin ich an der Grenze eines arbeitsreichen Lebens

angelangt, und ich kenne besser als Ihr alle seine Schwächen,

Irrtümer, Fehler und Nöte. Ich habe zwei geliebte Kinder
verloren, auf die ich stolz war. Bei ihrem Tode hat mir meine
Frau das edelste Beispiel von Mut und Stoizismus gegeben, das

man sich denken kann, gerade als ich nahe daran war, das

Opfer der Mutlosigkeit zu werden. Ein Schlaganfall infolge

von Hirnthrombose hat mich gelehrt zu entsagen und zu

bedenken, dass es Menschenpflicht ist, alles für den Tod
bereitzustellen; denn im Feuer der Arbeit hatte ich daran kaum
gedacht.

Ach, wohl weiss ich, dass ich in dem harten Kampf für das,

was ich im ehrlichen Studium des Lebens als meine Pflicht
erkannt hatte, mir viele Feinde gemacht habe, die mich nicht
haben verstehen können oder wollen. Ich trage es ihnen nicht
nach und verzeihe ihnen von ganzem Herzen, sie haben ihrer
Naturanlage gemäss gehandelt. Die Zukunft wird erweisen,

wer Recht hatte. Aber ich habe mir auch viele Freunde gewor¬

ben, denen ich jetzt zum letztenmal Dank sage. Mögen sie mir
alle meine Nachlässigkeiten verzeihen. Die ununterbrochene
Ueberanstrengung eines Lebens der Arbeit, dessen vielseitige
Tätigkeit neben unaufhörlichen Kämpfen durchgeführt werden
musste, hat mich leider so oft daran verhindert, ihnen all'
meine tiefe Dankbarkeit zu beweisen.

* * *
Ich habe die obigen Zeilen im Jahre 1912 geschrieben. Was

soll ich heute, im August 1921, beifügen nach diesen schauerlichen

Kriegen, welche die Menschheit in Feuer und Blut
getaucht, und die deutlicher denn je die uferlose Gewalt unserer
Raubtierinstinkte offenbart haben? Nichts als das, dass wir
um so unerschütterlicher in unserm Kampf für das soziale
Wohl aushalten sollen. Unsere Kinder dürfen den Mut nicht
sinken lassen; sie sollen im Gegenteil das Chaos der Welt
benützen zur Mithilfe an der schwierigen Bildung einer
supranationalen Organisation der Menschheit, mittelst eines universellen

Völkerbündnisses.
Erst im Jahre 1920 habe ich in Karlsruhe die suprakonfessionelle

Welt-Religion der Bahai kennengelernt, die durch den
Perser Baha O'llah schon vor mehr als 80 Jahren im Orient
gegründet wurde. Das ist die wahre Religion des sozialen Wohls;
sie hat keine Dogmen, keine Priester, die alle Menschen auf
unserer kleinen Erdkugel unter sich verbinden. Ich bin Baha'i
geworden. Möge diese Religion zum Wohle der Menschheit
weiter bestehen und gedeihen, das ist mein heissester Wunsch.

* ^ **
Soll ich nun, da ich an seinem Ende angelangt bin, mein

Leben beklagen und verwünschen? Nein, gewiss nicht! Im
Frieden gehe ich von ihm, ohne Reue, Bitterkeit und Angst,
und in der festen Hoffnung auf ein besseres Leben, zwar nicht
für mich, sondern für Euch, meine Nachkommen. loh habe
mein Bestes getan, um so gut ich konnte, durch meine Arbeit
und meine Kinder sozusagen mit meinem kleinen Baustein
an unserm sozialen Werke beizutragen. Dass ich nicht mehr
und Besseres habe tun können, ist mein einziger Kummer. Ich
habe es getan wie ein einfacher und ehrlicher Arbeiter, der
pflügt oder baut. An Euch ist es jetzt, meine lieben Kinder,
mein Leben fortzusetzen. Arbeitet im Frieden mit den andern
Menschen, Euern Brüdern. Im Frieden sterbe ich, bin ich
gestorben, und ich verlange für meine Asche nichts als die ewige
Ruhe, das Nirwana, das sie erwartet. Wenn ein Toter fühlen
könnte, so zerrisse mein Herz vor Sehnsucht nach allem, was
ich geliebt. Aber die Asche schläft. Dem sinnet nach, und
denket nur in Ruhe und Heiterkeit meiner, etwa so, wie Ihr an
meine Ameisen, an meine Bücher oder an die alten Nuss-

bäume im Garten denken würdet.
Mein letzter Wunsch ist der, Euch alle glücklich und von

heiliger Begeisterung für ein immer höheres Ideal erfüllt zu

wissen, für das Ihr kämpft.
Diese letzten Bitten richten sich ganz besonders an Euch,

Inez, Martha, Oscar, Daisy, Lokit, Hugh und aueh an Euch,
Ihr Kleinen: Wolf, Liesel, Inez, Sven, Evelyn, Edouard, Stanley,

Annemarie, Yvonne-Miette, Armand, Cyril und Jürg.
Denket daran, dass Ihr von ehrenwerten Familien abstammet,

und setzt Euern Ehrgeiz darein, ihnen Ehre zu machen. Dir,
Emma, gilt mein höchstes und letztes Lebewohl, mein Dank,
dessen Tiefe ich nicht aussprechen kann. Ich verdanke Dir
mein Glück. Verzeihe mir all' meine Härten, meine Ungeduld,
durch die ich unzählige Male Dein so zartes und reines Gefühl

verletzt habe.
Vor allem weinet mir nicht nach, trauert nicht um mich,

weder äusserlich noch innerlich. Seid alle fröhlich, gleich von

heute an. Vergesset, wenn möglich, meine Fehler und Schwächen,

verbessert und entfaltet, was ich Gutes tun mochte. Ein

jeder unter Euch trage je nach seiner Fähigkeit mit einem

Steine am Bau einer besseren und glücklicheren Menschheit

bei. Uns, den Toten, das unabänderlich Vergangene, Euch, den

Lebenden, die wandelbare Zukunft! Mut denn, und vorwärts!

Auguste Henri Forel.


	Testament

