
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 14 (1931)

Heft: 5

Artikel: Eine Ehrenrettung Spinoza's

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408023

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


36 DER FREIDENKER Nr. 5

in die Ohren reiben» Freilich, wäre Gott mehr als ein
lustiges Phantasiegebilde, so müsste man ihm selbst den
Vorwurf machen, dass er all diesen hochmütigen, eitlen Unsinn
durch sein beharrliches Schweigen begünstige und die
Ueberhebung, Dummheit, Frechheit und Borniertheit derart in die
Halme schiessen liess.

Demgegenüber macht der Gelehrte, der Forscher, der vom
Atheismus gegen seinen Willen überwältigte Wahrheitssucher
den Eindruck einer fast krankhaften Bescheidenheit. Keinen
Moment vergisst er, über einige grössere und kleinere Erfolge
die Unmasse der ungelösten Fragen und Probleme, welche
noch der Erforschung harren. Er bekennt die Irrtumsfähigkeit
seiner Sinne, seiner Instrumente und Hilfsmittel, fordert jeden
auf, die von ihm erreichten Resultate zu überprüfen, ihn auf
eventuelle Fehler aufmerksam zu machen, er beruft sich nie
auf Gott oder irgendeinen Heiligen oder auf eine von diesen
gewährte Offenbarung, um seine Gegner stumm zu machen,
droht auch niemandem mit Strafe, wenn er ihm nicht glaubt.
Nur die Macht der Wahrheit und der Tatsachen ist seine
einzige Waffe, um die Dunkelheit des Aberglaubens zu zerstören.
Er verschmäht den grossen Apparat der Wunder, Ueberre-
dung, Verheissungen, Prophezeiungen, Drohungen und Lügen,
welche auf die leichtgläubige Menge noch immer den grössten

Eindruck machen. Er hält sich ganz im Hintergrunde,
macht keinen Anspruch auf Heiligkeit, Verehrung, Unfehlbarkeit,

er gibt sich nicht für einen gottbegnadeten Propheten aus,
dem fast eine ähnliche Anbetung gebührt, wie seinem Gotte
selbst. Er besteht nicht auf seiner Unfehlbarkeit, sondern
erlaubt jedem Kritik, Nachprüfung, Widerlegung. Kann da von
Hochmut die Rede sein?

Nein, nein, der Unglaube ist kein Werk des Teufels, keine
Verblendung, kein Hochmut, sondern das zwingende Ergebnis
der besseren Einsicht, der genaueren Erkenntnis, welche an
die Stelle der alten Märchen richtige Vorstellungen und
Begriffe eingeführt hat. Das Gebiet der übersinnlichen Phantasiegebilde

wurde, seitdem der Mensch die Naturtatsachen besser
erforschte und erkannte, immer mehr eingeengt. Aus den vielen

Göttern wurde ein Gott, auch dieser wurde, je genauer man
ihm zu Leibe rückte, immer dünner, durchsichtiger, nebelhafter

und verflüchtigt sich heute zu einem leeren Wort, einer
leeren Vorstellung. Ausserdem hat die wissenschaftliche
Untersuchung, besonders die Bibelforschung, erkannt, dass alle
sogenannten heiligen Schriften, welche die Grundlagen des
Glaubens waren, eitel Menschenwerk, erbärmliche Dichtungen,

Fälschungen und Lügen sind. Die Verlogenheit, Unver-
lässlichkeit der Bibel, die Widersprüche und Fälschungen der

Schliesslich — mögen die Beweggründe Ludendorfis zu seinem
Alarmruf beschaffen sein wie sie wollen — im Kampf gegen den
kommenden Krieg ist uns jeder willkommen, auch der frühere deutsche
Generalstabschef! H-

Erich Fromm: Die Entwicklung des Christusdogmas. Heft 3/4, von
«Iinago». Zeitschrift für Anwendung der Psychoanalyse auf die
Natur- und Geisteswissenschaften. 1930.

«in dieser psychologischen Situation, der der infantilen
Gebundenheit der Beherrschten an die Beherrschenden, liegt einer der
wesentlichsten Garantien der gesellschaftlichen Stabilität. Die Beherrschten

sind bereit, zugunsten der Herrschenden auf die Befriedigung
gewisser Triehregungen zu verzichten, sie sind bereit, deren
Strafandrohungen zu respektieren und an die Weisheit ihrer Anordnungen
zu glauben, weil sie sich ihnen gegenüber in der gleichen Situation
befinden, in der sie als hilflose Kinder einst dem Vater gegenüberstanden

Diese psychische Situation bekommt ihre Festigkeit durch
eine grosse Reihe schwerwiegender und komplizierter Massnahmen
seitens der Herrschenden, die alle die Funktion haben, die Masse
in ihrer infantilen psychischen Abhängigkeit zu erhalten und zu
bestärken, die herrschende Klasse dem Unbewussten der Masse als
Vaterfigur suggestiv aufzunötigen. Eines der wesentlichsten Mittel
zu diesem Zweck ist die Religion. Sie hat die Aufgabe, die psychische
Selbständigkeit der Masse zu verhindern, sie intellektuell
einzuschüchtern, sie in die gesellschaftlich notwendige Gefügigkeit den
Herrschenden gegenüber zu bringen. Sie hat aber gleichzeitig noch
eine andere Funktion, sie soll nämlich den Massen ein gewisses Mass

Evangelien wurden gegenüber den gediegenen Erkenntnissen
der Astronomie, Geologie, Anthropologie, Biologie noch
unerträglicher und töteten den Glauben ganz und gar.

Eine Ehrenrettung Spinoza's.
Zu dem in unserem Blatt laufenden Artikel «Der Atheismus», ausDr. Blum's Buch «Lebt Gott noch?».

Ich weiss nicht, zu welchen Schlussfolgerungen Dr. Blum
noch kommt, denn ich habe sein Buch nicht gelesen, ich hoffe
aber, dass er ihn leben lässt, «Gott» nämlich, denn sonst müssten

wir ja alle jählings verschwinden mit samt unserer Mutter
Erde und sämtlichen Planeten, Sonnen und Fixsternen, welche
das Weltall bevölkern. Es kommt doch wohl nur für uns
Freidenker darauf an, was wir unter «Gott» verstehen. Der Name
tut doch gar nichts zur Sache, ob wir Jehova, Allah, Manitou,
Goot, God, Dio, Deo oder Dieu sagen, was liegt daran? Die
Hauptsache beruht doch wohl darin, dass wir feststellen, «dass
es keinen persönlichen Gott gibt, der ausserhalb der Natur
steht, dieselbe sogar erschaffen hat und sich für sein letztes
Produkt, den Homo sapiens, auf das er ganz besonders stolz
ist, in intensivster Weise interessiert, dermassen interessiert,
als Aequivalent für die Segnungen, die er dem Menschengeschlecht

zu Teil werden lässt, Opfer, Lobpreisungen und
andere schöne Dinge fordert, sich also so recht menschlich
gebärdet. Er hat es gerne, wenn man ihn um Hilfe anruf, in
allerlei Nöten, und er liebt seine Kinder, eben die Menschen,
mit gleicher Liebe, wie ein rechter Vater. Leider ist ihm die
Erziehung dieser Kinder grösstenteils misslungen, die meisten
sind armselige Tröpfe, vorwiegend mit egoistischen Trieben
erfüllt, die sich ab und zu sogar so weit vergessen, dass sie
ihren «lieben Vater im Himmel» auf den Knien anflehen, er
möge ihnen doch behilflich sein, etlichen ihrer Mitbrüder den
Schädel einzuschlagen, sie in Atome zu zerschmettern oder auf
sonstige liebliche Art ins Jenseits — so was soll's nämlich
geben, nur sind die Meinungen darüber verschieden, wo es ist
und wie es aussieht — zu befördern, damit sie ihnen ihr Land
und ihr Geld wegnehmen können. Und hier versagt der liebe
Gott ganz, denn ein einfacher Menschenvater würde in solch
einem Fall seinen Kindern gütlich zureden und sich es höchstens

verbitten, dass die Gegenseite auch noch kommt und das
gleiche Ansinnen an ihn stellt. Der liebe Vater im Himmel
lässt es aber seit tausend und aber tausend Jahren ruhig zu,
dass ihn seine Kinder auf solche «gottssträfliche» Art lästern
und, anstatt die missratenen Geschöpfe zu bessern, verhält er
sich einfach neutral und lässt in seinem Namen die ärgsten
Missetaten geschehen.»

an Befriedigung bieten, das ihnen das Leben soweit erträglich macht,
dass sie den Umschlag von der Position des gehorsamen in die des
aufrührerischen Sohnes vornehmen.

Die Befriedigungen, die die Religion zu bieten hat, sind
libidinöser Natur, es sind Befriedigungen, die sich im wesentlichen
in der Phantasie des zu Befriedigenden abspielen, und sie können
es sein, weil die libidinösen Impulse im Gegensatz zu den Ich-Trieben

eine Befriedigung in Phantasien gestatten.» H.

Allerlei Wissenswertes.
Verurleilung wegen ungenügender Frömmigkeit.

Vor kurzem wurde gegen einen Angeklagten in Manchester durch
Gerichtsurteil eine Rüge ausgesprochen, weil er nicht in die Kirche
ging und auch nich zu Hause betete Das Urteil beruhte auf einer
gesetzlichen Vorschrift, die aus dem Jahre 1667 stammt und bis heute
nicht ausser Kraft gesetzt worden ist. Der Verurteilte ist ein Ratsherr
Cox. Die Anklage gegen ihn war von einer frommen Vereinigung
erhoben worden. Die Vereinigung hatte den unfrommen Ratsherrn
einen ganzen Sonntag lang von einem Verwandten, der ihn besuchte,
beobachten lassen, um durch dessen Zeugenaussage feststellen zu
lassen, dass der unterlassene vorschriftsmässige Kirchgang auch nicht
durch fromme Uebungen in der Wohnung ersetzt worden war. Der
Richter sprach aus, dass er nicht umhin könne, auf eine Rüge zu
erkennen, da die mehr als 250 Jahre alte Gesetzesvorschrift tatsächlich
noch in Kraft sei. (Er soll dabei ganz ernst geblieben sein!)



Nr. 5 DER FREIDENKER 37

Mit solchem Köhlerglauben aufgeräumt zu haben, ist das
unsterbliche Verdienst Spinoza's, eines Philosophen, der, wie
wenige nach und vor ihm, diesen Namen verdient, der aber von
Herrn Dr. Blum in einer Weise abgetan wird, die zur Stellungnahme

gegen ihn — den Dr. Blum, nicht gegen Spinoza —
geradezu herausfordert.

Spinoza hat bekanntlich seine naturphilosophischen
Erkenntnisse, zu denen er gelangt ist, in seinem berühmten
Lebenswerk, der «Ethik» niedergelegt, von dem uns hier in der
Hauptsache der erste Teil «Von Gott; interessiert. Er beweist
hierin mit mathematischer Genauigkeit und hinreissender
Ueberzeugungskraft, dass das, was wir gemeinhin Gott nennen,

mit der Natur identisch ist, dass Gott der Natur, oder die
Natur Gott innewohnen muss, dass es nur eine Einheit geben
kann, und diese Einheit (Monos) nennt er die Substanz und
sie ist ihm gleichbedeutend mit Gott. Dies ist so klar und
unzweideutig ausgedrückt, dass jeder unbefangen urteilende Leser

zu der Ueberzeugung kommen muss, dass er es hier mit
einem «Monisten» reinsten Wassers zu tun hat, und in der Tat
gilt auch Spinoza als der Vater des Monismus. Hobbe's Monismus,

Pantheismus, Atheismus, wo ist da der Unterschied?

Unsere Gegner machen keinen und sie haben recht, sie

werfen alle drei Beziehungen in einen Topf. Ein geistreicher
Franzose hat' ja auch einmal gesagt, Pantheismus sei nur eine
höfliche Bezeichnung für Atheismus.

Und was tut der Atheismus? Er leugnet die Existenz eines

persönlichen, die Menschen in seinen besonderen Schutz
nehmenden Gottes.

Spinoza aber deswegen Mangel an Mut vorwerfen zu wollen,

ihn der Feigheit und der Heuchelei bezichtigen, dass er
seine Erkenntnisse so und nicht anders der Nachwelt hinterlassen

hat, dünkt mich, verzeihen Sie den harten Ausdruck,
sehr geehrter Herr Dr. Blum, grotesk.

Spinoza hat sein Werk — die Ethik — vorsorglich gehütet,
und sie erschien erst nach seinem Tode. Er hatte also gar
keine Ursache, die Resultate seiner Erkenntnisse zu beschneiden,

oder irgend etwas auf zweideutige Art zu verschleiern.
Denn wenn auch damals offiziell der Scheiterhaufen schon

abgeschafft war, so hätte doch das Werk genügt, ihn in des Teufels

Küche zu bringen.
Warum also die Verunglimpfung eines Mannes, der für

unsere Ideen bahnbrechend gewirkt hat und dies zu einer
Zeit, als es noch keine so einfache Sache war, Freidenker zu

sein, wie heute im Zeitalter der Elektrizität, des Radio und
anderer physikalischer Erningenschaften. Wohl ist nicht alles
ausschliesslich Frucht eigenen Nachdenkens, manches ist den

Gedankengängen Hobbes' entnommen, aber in Bezug auf

Naturphilosophie ist es schwer, Prioritäten festzustellen, und
Spinoza hätte gerade so gut auf Empedokles zurückgehen können,
wenn er ihn gekannt hätte.

Eines ist sicher, wir Freidenker, mögen wir uns nun
Monisten, Pantheisten oder Atheisten nennen — es ist ja doch,

wie ich weiter oben schon ausgeführt habe, alles «Zuppa o

Brodo», wie die Italiener sagen, Suppe oder Fleischbrühe —

haben alle Ursache, des grossen «Baruch d'Espinoza» rühmend
zu gedenken. In der Regel geschieht dies auch, sogar ein
gewisser Ernst Häckel», der, wie Herr Dr. Blum wohl auch

zugeben wird, der Sache des Monismus nicht ganz fremd
gegenüber steht, erwähnt ihn in seinen Schriften mit denkbar

grösster Ehrfurcht.
Warum übrigens diese Ausschaltung der panth eistischen

Tdee, die doch schlieslich, ich muss das immer wieder betonen,
auf ein und dasselbe hinausläuft? Ich habe dies schon einmal
anlässlich eines öffentlichen Vortrages in Basel mit
Bedauern konstatiert und dabei gefunden, dass wir mit solchem

Vorgehen, anstatt Anhänger zu gewinnen, das Gegenteil
erreichen.

Es gibt keinen persönlichen Gott, darüber sind wir uns •

einig, und zu dieser Erkenntnis sollten wir jedem denkenden
Menschen verhelfen können.

Aber wir können und wollen doch nicht die Urkraft leugnen,

welche die Weltenuhr im Gang hält und die Sphären in
den Räumen rollt, um mich einer poetischen Lizens zu bedienen.

Mögen wir noch so viele Entdeckungen machen, mit der
ihr zur Verfügung stehenden Sinnen wird die Menschheit nie
den letzten Schleier lüften, mit dem das Universum sich
umhüllt und es sei denn, wir werden zu lebenden Petrefakten,
unempfindlich gegen alle die Schönheiten, die sich unseren
Augen und unseren Herzen offenbaren, so werden wir immer
bekennen müssen, dass wir Menschen doch nichts weiter sind
als Staubkörner im unendlichen Kosmos, und wir bei der
Betrachtung des Universums trotz allem, was sich dem Forscher-
sinn schon offenbart hat, wieder und wieder auf Geheimnisse
stossen werden, die wir nicht werden enträtseln können. Warum

packen wir also die Sache in unseren Vorträgen und auch
in unseren schriftlichen Abhandlungen nicht anders an? Ich
erinnere mich noch gut an die monistischen Sonntagspredigten

von Ostwald im Anfang unseres Jahrhunderts. Da wurde
nicht nur niedergerissen, sondern gleichzeitig dem nach
Erkenntnis dürstenden Menschen eine neue und schönere Welt
aufgebaut.

Und viele Menschen, die unsere öffentlichen Vortragsabende

besuchen, tun dies in der heimlichen Erwartung, etwas
Derartiges zu finden. Denn es gibt viele Menschen, das wissen

wir doch alle, die in einem innern Zwiespalt dahinleben,
die aber nicht auf ihre Rechnung kommen, wenn man ihnen
nur beweist — und es mag dies mit messerscharfer Logik
geschehen — dass es keinen persönlichen Gott gibt, ohne ihnen
die Wahrheiten einer reinen, unendlich erhabeneren Weltan-
schtuung vors geistige Auge zu sühren.

Tun wir dies im Geiste unseres grossen Spinoza's, anstatt
ihn zu Tode zu reiten. Hier pflügen wir auf unfruchtbarem,
steinigem Acker, dort aber winkt uns sicherer Erfolg.

Denn, um mich eines Auspruchs Schleiermachers zu bedienen,

der ob seiner freireligiöser Bekenntnisse willen im Leben
so manche Verfolgung auf sich gezogen hat:

Ihn durchdrang der hohe Weltgeist,
Das Unendliche war sein Anfang und sein Ende,
Das Universum seine einzige und ewige Liebe.

Jules Lippert.
(Es ist Freidemkerart, sich über Streitfragen ehrlich

auszusprechen. Die Diskussion über Pantheismus und Atheismus
sei hiermit eröffnet. Die Redaktion.)

Klostermo ra I.
Von Heinrich Hart.

(Fortsetzung.)
Das Verhältnis der Mönche und der weiblichen Beichtkinder

ist allgemein bekannt und hauptsächlich die Jesuiten
leisten sich auf dem Gebiet der Beichte (Jesuitenmoral)
Unglaubliches, wovon Einiges in die Oeffentlichkeit gedrungen
ist. Die Sittenlosigkeit der Mönche und Nonnen ging so weit,
dass sie öffentlich verspottet wurde, worauf kirchliche Skulpturen

hinweisen.
Am Dom zu Erfurt wird in einer Skulptur ganz deutlich

der Beischlaf eines Mönches mit einer Nonne dargestellt.
In Magdeburg ist zu sehen, wie ein Mönch eine Nonne in

ein Kloster trägt, wobei ihm von einem Satyr die Pforte geöffnet

wird.
In Dobberau (Mecklenburg) verbirgt auf einem Gemälde

ein Mönch ein Mädchen.
In Wetzlar kann man im Bild ein Weib bewundern, das

rückwärts von einer männlichen Gestalt mit Hörnern umarmt
wird. Unter diesem Bild befindet sich folgendes Sprichwort:
«Zu Wetzlar auf dem Dom sitzt der Teufel auf der Nonn'!»

In der Strassburger Kathedrale ist an der Treppe zur Kanzel

eine Betschwester dargestellt, zu deren Füssen ein Mönch

liegt, welcher ihren Unterrock aufhebt.
Aber auch Verbrechen in den Klöstern zählen nicht zu den


	Eine Ehrenrettung Spinoza's

