Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 14 (1931)

Heft: 5

Artikel: Eine Ehrenrettung Spinoza's

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408023

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

36 DER FREIDENKER Nr. 5

in die Ohren reibens ??22? Freilich, wire Gott mehr als ein lu-
stiges Phantasiegebilde, so miisste man ihm selbst den Vor-
wurf machen, dass er all diesen hochmiitigen, eitlen Unsinn
durch sein beharrliches Schweigen begiinstige und die Ueber-
hebung, Dummheit, Frechheit und Borniertheit derart in die
Halme schiessen liess.

Demgegeniiber macht der Gelehrte, der Forscher, der vom
Atheismus gegen seinen Willen iiberwiltigte Wahrheitssucher
den Eindruck einer fast krankhaften Bescheidenheit. Keinen
Moment vergisst er, iiber einige grossere und kleinere Erfolge
die Unmasse der ungeldsten Fragen und Probleme, welche
noch der Erforschung harren. Er bekennt die Irrtumstihigkeit
seiner Sinne, seiner Instrumente und Hilfsmittel, fordert jeden
auf, die von ihm erreichten Resultate zu iiberpriifen, ihn auf
eventuelle Fehler aufmerksam zu machen, er beruft sich nie
auf Gott oder irgendeinen Heiligen oder auf eine von diesen
gewihrte Offenbarung, um seine Gegner stumm zu machen,
droht auch niemandem mit Strafe, wenn er ihm nicht glaubt.
Nur die Macht der Wahrheit und der Tatsachen ist seine ein-
zige Waffe, um die Dunkelheit des Aberglaubens zu zerstdren.
Er verschmiht den grossen Apparat der Wunder, Ueberre-
dung, Verheissungen, Prophezeiungen, Drohungen und Liigen,
welche auf die leichtgliubige Menge noch immer den gross-
ten Eindruck machen. Er hilt sich ganz im Hintergrunde,
macht keinen Anspruch auf Heiligkeit, Verehrung, Unfehlbar-
keit, er gibt sich nicht fiir einen gottbegnadeten Propheten aus,
dem fast eine #hnliche Anbetung gebiihrt, wie seinem Gotte
selbst. Er besteht nicht auf seiner Unfehlbarkeit, sondern er-
laubt jedem Kritik, Nachpriifung, Widerlegung. Kann da von
Hochmut die Rede sein?

Nein, nein, der Unglaube ist kein Werk des Teufels, keine
Verblendung, kein Hochmut, sondern das zwingende Ergebnis
der besseren Einsicht, der genaueren Erkenntnis, welche an
die Stelle der alten Mérchen richtige Vorstellungen und Be-
griffe eingefiihrt hat. Das Gebiet der iibersinnlichen Phantasie-
gebilde wurde, seitdem der Mensch die Naturtatsachen besser
erforschte und erkannte, immer mehr eingeengt. Aus den vie-
len Gottern wurde ein Gott, auch dieser wurde, je genauer man
ihm zu Leibe riickte, immer diinner, durchsichtiger, nebelhaf-
ter und verfliichtigt sich heute zu einem leeren Wort, einer
leeren Vorstellung. Ausserdem hat die wissenschaftliche Un-
tersuchung, besonders die Bibelforschung, erkannt, dass alle
sogenannten heiligen Schriften, welche die Grundlagen des
Glaubens waren, eitel Menschenwerk, erbarmliche Dichtun-
gen, Félschungen und Liigen sind. Die Verlogenheit, Unver-
lasslichkeit der Bibel, die Widerspriiche und Falschungen der

Evangelien wurden gegeniiber den gediegenen Erkenntnissen
der Astronomie, Geologie, Anthropologie, Biologie noch uner-
trdglicher und toteten den Glauben ganz und gar.

Eine Ehrenrettung Spinoza’s.
Zu dem in unserem Blatt laufenden Artikel «Der Atheismus», aus
Dr. Blum’s Buch «Lebt Gott noch?».

Ich weiss nicht, zu welchen Schlussfolgerungen Dr. Blum
noch kommt, denn ich habe sein Buch nicht gelesen, ich hofte
aber, dass er ihn leben lasst, «Gott> namlich, denn sonst miiss-
ten wir ja alle jihlings verschwinden mit samt unserer Mutter
Erde und simtlichen Planeten, Sonnen und Fixsternen, welche
das Weltall bevélkern. Es kommt doch wohl nur fiir uns Frei-
denker darauf an, was wir unter «Gott> verstehen. Der Name
tut doch gar nichts zur Sache, ob wir Jehova, Allah, Manitou,
Goot, God, Dio, Deo oder Dieu sagen, was liegt daran? Die
Hauptsache beruht doch wohl darin, dass wir feststellen, «dass
es keinen perstnlichen Gott gibt, der ausserhalb der Natur
steht, dieselbe sogar erschaffen hat und sich fiir sein letztes
Produkt, den Homo sapiens, auf das er ganz besonders stolz
ist, in intensivster Weise interessiert, dermassen interessiert,
als Aequivalent fiir die Segnungen, die er dem Menschenge-
schlecht zu Teil werden lisst, Opfer, Lobpreisungen und an-
dere schéne Dinge fordert, sich also so recht menschlich ge-
bérdet. Er hat es gerne, wenn man ihn um Hilfe anruf, in al-
lerlei Noten, und er liebt seine Kinder, eben die Menschen,
mit gleicher Liebe, wie ein rechter Vater. Leider ist ihm die
Erziehung dieser Kinder grosstenteils misslungen, die meisten
sind armselige Trépfe, vorwiegend mit egoistischen Trieben er-
fillt, die sich ab und zu sogar so weit vergessen, dass sie
ihren «lieben Vater im Himmel> auf den Knien anflehen, er
mdoge ihnen doch behilflich sein, etlichen ihrer Mitbriider den
Schédel einzuschlagen, sie in Atome zu zerschmettern oder auf
sonstige liebliche Art ins Jenseits — so was soll’s nimlich ge-
ben, nur sind die Meinungen dariiber verschieden, wo es ist
und wie es aussiehi — zu beférdern, damit sie ihnen ihr Land
und ihr Geld wegnehmen kénnen. Und hier versagt der liebe
Gott ganz, denn ein einfacher Menschenvater wiirde.in solch
einem Fall seinen Kindern giitlich zureden und sich es héch-
stens verbitten, dass die Gegenseite auch noch kommt und das
gleiche Ansinnen an ihn stellt. Der liebe Vater im Himmel
lasst es aber séit tausend und aber tausend Jahren ruhig zu,
dass ihn seine Kinder auf solche «gottsstriflichey Art ldstern
und, anstatt die missratenen Geschdpfe zu bessern, verhilt er
sich einfach neutral und lasst in seinem Namen die #rgsten

. Missetaten geschehen.»

Schliesslich — mogen die Beweggriinde Ludendorffs zu seinem
Alarmruf beschaffen sein wie sie wollen — im Kampf gegen den kom-
menden Krieg ist uns jeder willkommen, auch der frithere deutsche
Generalstabschef! H.
Erich Fromm: Die Enlwicklung des Christusdogmas. Heft 3/4, von

«Imago». Zeitschrift fiir Anwendung der Psychoanalyse auf die

Natur- und Geisteswissenschaften. 1930.

«In dieser psychologischen Situation, der der infantilen Gebun-
denheit der Beherrschten an die Beherrschenden, liegt einer der we-
sentlichsten Garantien der gesellschaftlichen Stabilitat. Die Beherrsch-
ten sind bereit, zugunsten der Herrschenden auf die Befriedigung ge-
wisser Triebregungen zu verzichten, sie sind bereit, ‘deren Strafan-
drohungen zu respektieren und an die Weisheit ihrer Anordnungen
zu glauben, weil sie sich ihnen gegeniiber in der gleichen Situation
befinden, in der sie als hilflose Kinder einst dem Vater gegeniiber-
standen . ... Diese psychische Situation bekommt ihre Festigkeit durch
eine grosse Reihe schwerwiegender und komplizierter Massnahmen
seitens der Herrschenden, die alle die Funktion haben, die Masse
in ihrer infantilen psychischen Abhingigkeit zu erhalten und zu be-
stirken, die herrschende Klasse dem Unbewussten der Masse als
Vaterfigur suggestiv aufzunotigen. Eines der wesentlichsten Mittel
zu diesem Zweck ist die Religion. Sie hat die Aufgabe, die psychische
Selbstindigkeit der Masse zu verhindern, sie intellektuell einzu-
schiichtern, sie in die gesellschaftlich notwendige Gefiigigkeit den
Herrschenden gegeniiber zu bringen. Sie hat aber gleichzeitig noch
eine andere Funktion, sie soll niimlich den Massen ein gewisses Mass

an Befriedigung bieten, das ihnen das Leben soweit ertraglich macht,
dass sie den Umschlag von der Position des gehorsamen in die des
aufrithrerischen Sohnes vornehmen.

....Die Befriedigungen, die die Religion zu bieten hat, sind
libidinoser Natur, es sind Befriedigungen, die sich im wesentlichen
in der Phantasie des zu Befriedigenden abspielen, und sie konnen
es sein, weil die libidinosen Impulse im Gegensatz zu den Ich-Trie-
ben eine Befriedigung in Phantasien gestatten.» H.

Allerlei Wissenswertes.

Verurteilung wegen ungeniigender Frommigkeil.

Vor kurzem wurde gegen einen Angeklagten in Manchester durch
Gerichtsurteil eine Riige ausgesprochen, weil er nicht in die Kirche
ging und auch nich zu Hause betete (!!). Das Urteil beruhte auf =iner
gesetzlichen Vorschrift, die aus dem Jahre 1667 stammt und bis heute
nicht ausser Kraft gesetzt worden ist. Der Verurteilte ist ein Ratsherr
Cox. Die Anklage gegen ihn war von einer frommen Vereinigung er-
hoben worden. Die Vereinigung hatte den unfrommen Ratsherrn
einen ganzen Sonntag lang von einem Verwandten, der ihn besuchte,
beobachten lassen, um durch dessen Zeugenaussage feststellen zu las-
sen, dass der unterlassene vorschriftsmissige Kirchgang auch nicht
durch fromme Uebungen in der Wohnung ersetzt worden war. Der
Richter sprach aus, dass er nicht umhin konne, auf eine Riige zu er-
kennen, da die mehr als 250 Jahre alte Gesetzesvorschrift tatsdchlich
noch in Kraft sei. (Er soll dabei ganz ernst geblieben sein!)



Nt 5 DER FREIDENKER | 37

Mit solchem Kohlerglauben aufgeriumt zu haben, ist das
unsterbliche Verdienst Spinoza’s, eines Philosophen, der, wie
wenige nach und vor ihm, diesen Namen verdient, der aber von
Herrn Dr. Blum in einer Weise abgetan wird, die zur Stellung-
nahme gegen ihn — den Dr. Blum, nicht gegen Spinoza — ge-
radezu herausfordert.

Spinoza hat bekanntlich seine naturphilosophischen Er-
kenntnisse, zu denen er gelangt ist, in seinem berithmten Le-
benswerk, der «Ethik> niedergelegt, von dem uns hier in der
Hauptsache der erste Teil <Von Gott> interessiert. Er beweist
hierin mit mathematischer Genauigkeit und hinreissender
Ueberzeugungskraft, dass das, was wir gemeinhin Gott nen-
nen, mit der Natur identisch ist, dass Gott der Natur, oder die
Natur Gott innewohnen muss, dass es nur eine Einheit geben
kann, und diese Einheit (Monos) nennt er die Substanz und
sie ist ihm gleichbedeutend mit Gott. Dies ist so klar und un-
zweideutig ausgedriickt, dass jeder unbefangen urteilende Le-
ser zu der Ueberzeugung kommen muss, dass er es hier mit
einem «Monisten> reinsten Wassers zu tun hat, und in der Tat
gilt auch Spinoza als der Vater des Monismus. Hobbe’s Monis-
mus, Pantheismus, Atheismus, wo ist da der Unterschied?

Unsere Gegner machen keinen und sie haben recht, sie
werfen alle drei Beziehungen in einen Topf. Ein geistreicher
Franzose hatja auch einmal gesagt, Pantheismus sei nur eine
hofliche Bezeichnung fiir Atheismus.

Und was tut der Atheismus? Er leugnet die Existenz eines
personlichen, die Menschen in seinen besonderen Schutz neh-
menden Gottes.

Spinoza aber deswegen Mangel an Mut vorwerfen zu wol-
len, ihn der Feigheit und der Heuchelei bezichtigen, dass er
seine Erkenntnisse so und nicht anders der Nachwelt hinter-
jassen hat, diinkt mich, verzeihen Sie den harten Ausdruck,
sehr geehrter Herr Dr. Blum, grotesk.

Spinoza hat sein Werk — die Ethik — vorsorglich gehiitet,
und sie erschien erst nach seinem Tode. Er hatte also gar
keine Ursache, die Resultate seiner Erkenntnisse zu beschnei-
den, oder irgend etwas auf zweideutige Art zu verschleiern.
Denn wenn auch damals offiziell der Scheiterhaufen schon ab-
geschafft war, so hitte doch das Werk geniigt, ihn in des Teu-
fels Kiiche zu bringen.

Warum also die Verunglimpfung eines Mannes, der fir
unsere Ideen bahnbrechend gewirkt hat und dies zu einer
Zeit, als es noch keine so einfache Sache war, Freidenker zu
sein, wie heute im Zeitalter der Elekirizitdt, des Radio und
anderer physikalischer Errungenschaften. Wohl ist nicht alles
ausschliesslich Frucht eigenen Nachdenkens, manches ist den
Gedankengiingen Hobbes’ entnommen, aber in Bezug auf Na-
turphilosophie ist es schwer, Prioritaten festzustellen, und Spi-
noza hitte gerade so gut auf Empedokles zuriickgehen konnen,
wenn er ihn gekannl hitte.

Eines ist sicher, wir Freidenker, mogen wir uns nun Mo-
nisten, Pantheisten oder Atheisten nennen — es ist ja doch,
wie ich weiter oben schon ausgefiihrt habe, alles «Zuppa o
Brodo», wie die Italiener sagen, Suppe oder Fleischbriihe —
haben alle Ursache, des grossen «Baruch d’Espinoza» rithmend
zu gedenken. In der Regel geschieht dies auch, sogar ein ge-
wisser Ernst Hackel», der, wie Herr Dr. Blum wohl auch zu-
geben wird, der Sache des Monismus nicht ganz fremd ge-
geniiber steht, erwidhnt ihn in seinen Schriften mit denkbar
grosster Ehrfurcht.

Warum iibrigens diese Ausschaltung der pantheistischen
Idee, die doch schlieslich, ich muss das immer wieder betonen,
auf ein und dasselbe hinauslduft? Ich habe dies schon einmal
anlasslich eines offentlichen Vortrages in Basel mit Be-
dauern konstatiert und dabei gefunden, dass wir mit solchem
Vorgehen, anstatt Anhénger zu gewinnen, das Gegenteil er-
reichen.

Es gibt keinen personlichen Gott, dariiber sind wir uns
einig, und zu dieser Erkenntnis sollten wir jedem denkenden
Menschen verhelfen konnen.

Aber wir kénnen und wollen doch nicht die Urkraft leug-
nen, welche die Weltenuhr im Gang hilt und die Sphiren in
den Raumen rollt, um mich einer poetischen Lizens zu bedie-
nen. Mdgen wir noch so viele Entdeckungen machen, mit der
ihr zur Verfiigung stehenden Sinnen wird die Menschheit nie
den letzten Schleier liiften, mit dem das Universum sich um-
hiillt und es sei denn, wir werden zu lebenden Petrefakten,
unempfindlich gegen alle die Schonheiten, die sich unseren
Augen und unseren Herzen offenbaren, so werden wir immer
bekennen miissen, dass wir Menschen doch nichts weiter sind
als Staubkorner im unendlichen Kosmos, und wir bei der Be-
trachtung des Universums trotz allem, was sich dem Forscher-
sinn schon offenbart hat, wieder und wieder auf Geheimnisse
stossen werden, die wir nicht werden entritseln kénnen. Wa-
rum packen wir also die Sache in unseren Vortrigen und auch
in unseren schriftlichen Abhandlungen' nicht anders an? Ich
erinnere mich noch gut an die monistischen Sonntagspredig-
ten von Ostwald im Anfang unseres Jahrhunderts. Da wurde
nicht nur niedergerissen, sondern gleichzeitig dem nach Er-
kenntnis diirstenden Menschen eine neue und schonere Welt
aufgebaut.

Und viele Menschen, die unsere offentlichen Vortrags-
abende besuchen, tun dies in der heimlichen Erwartung, etwas
Derartiges zu finden. Denn es gibt viele Menschen, das wis-
sen wir doch alle, die in einem innern Zwiespalt dahinleben,
die aber nicht auf ihre Rechnung kommen, wenn man ihnen
nur beweist — und es mag dies mit messerscharfer Logik ge-

‘schehen — dass es keinen personlichen Gott gibt, ohne ihnen

die Wahrheiten einer reinen, unendlich erhabeneren Weltan-
schtuung vors geistige Auge zu siihren.

Tun wir dies im Geiste unseres grossen Spinoza’s, anstatt
ihn zu Tode zu reiten. Hier pfligen wir auf unfruchtbarem,
steinigem Acker, dort aber winkt uns sicherer Erfolg.

Denn, um mich eines Auspruchs Schleiermachers zu bedie-
nen, der ob seiner freireligioser Bekenntnisse willen im Leben
so manche Verfolgung auf sich gezogen hat:

Thn durchdrang der hohe Weltgeist,
Das Unendliche war sein Anfang und sein Ende,
Das Universum seine einzige und ewige Liebe.

Jules Lippert.

(Es ist Freidenkerart, sich iiber Streitfragen ehrlich aus-
zusprechen. Die Diskussion iiber Pantheismus und Atheismus
sei hiermit erofinet. Die Redaktion.)

Klostermoral.
Von Heinrich Hart.
(Fortsetzung.)

Das Verhiltnis der Monche und der weiblichen Beichtkin-
der ist allgemein bekannt und hauptséchlich die Jesuiten lei-
sten sich auf dem Gebiet der Beichte (Jesuitenmoral) Un-
glaubliches, wovon Einiges in die Oeffentlichkeit gedrungen
ist. Die Sittenlosigkeit der Ménche und Nonnen ging so weit,
dass sie dffentlich verspottet wurde, worauf kirchliche Skulp-
turen hinweisen.

Am Dom zu Erfurt wird in einer Skulptur ganz deutlich
der Beischlaf eines Monches mit einer Nonne dargestellt.

In Magdeburg ist zu sehen, wie ein Monch eine Nonne in
ein Kloster trigt, wobei ihm von einem Satyr die Pforte gedfi-
net wird.

In Dobberau (Mecklenburg) verbirgt auf einem Gemilde
ein Monch ein Médechen.

In Wetzlar kann man im Bild ein Weib bewundern, das
riickwarts von einer mannlichen Gestalt mit Hornern umarmt
wird. Unter diesem Bild befindet sich folgendes Sprichwort:
«7Zu Wetzlar auf dem Dom sitzt der Teufel auf der Nonn’!»

In der Strassburger Kathedrale ist an der Treppe zur Kan-
zel eine Betschwester dargestellt, zu deren Fiissen ein Monch
liegt, welcher ihren Unterrock aufhebt.

Aber auch Verbrechen in den Klostern zdhlen nicht zu den



	Eine Ehrenrettung Spinoza's

