
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 13 (1930)

Heft: 4

Artikel: Wie erkläre ich es? : [4. Teil]

Autor: Brauchlin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407837

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 28. Februar 1930. Nr. 4 - 13. Jahrgang

FREIDENKER
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschäftsführers :

Geschäftsstelle der F. V. S.

Seestraße 293, Zürich 2-UJollishoien

Postcheck-Konto Nr. VIII 15299

Um Christi willen bekehren Sie mich nicht, bedauern Sie mich
nicht! Ich habe schon zu oft erfahren, dass gerade diejenigen, die
aus der Liebe zu Christus eine Profession machen, die Eintracht in
seinem Namen verletzen.

Tolstoi, Brief an A. A. Tolstoi.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—

Inserate 1-3 mal: •/»> 4.50, V«8-
'/s 14.-, '/* 26.-. Darüber und
grössere Aufträge weit. Rabatt.

Präsidentenkonferenz
und Delegiertenversammlung

in Luzern
Samstag und Sonntag, den 5. und 6; April 1930.

Genaue Angaben folgen in den nächsten Nummern.

Der Hauptvorstand.

Wie erkläre ich es?
(Ein Feriengespräch.)

Von E. Brauchlin.
(Fortsetzung.)

Geraume Zeit waren wir in schweigende Betrachtung
versunken, wenn man dieses Empfangen und Erfülltwerden
Betrachten nennen darf. Dann wandte sich die Frau an mich und
bat mich, zu erklären, wieso ein gelehrter Mann zugleich ein
gläubiger Mensch sein könne?

Ich sagte: «Einmal müssen wir uns an die Tatsache halten,
dass auch im Menschen, der im reifen Alter sich eindringlich
mit Wissenschaft abgibt, das religiöse Stammgut sich so
verdichtet haben kann, ehe er ein wissenschaftlicher Denker war,
dass es unausrottbar ' ist. Es bleibt ganz einfach etwas davon
in ihm stecken, auch wenn er sich aus seiner wissenschaftlichen
Erkenntnis heraus noch so sehr bemühte, es loszuwerden. Das
tut er aber in der Regel nicht; denn der Wissenschafter von
heute ist ein Spezialist, der in seinem Fache auskommt, ohne
es mit den grossen allgemeinen Lebensanschauungsfragen
in Zusammenhang zu bringen. Tradition und Gewohnheit sind
auch im Gelehrten wirksame Kräfte. Und wenn, was häufig
der Fall ist, sein Denken sich auf ein Fach beschränkt, so ist
er mit seinem Verstand im übrigen nicht besser dran, ebenso
oberflächlich, ebenso Irrtümern ausgesetzt wie irgend ein
anderer, wie zum Beispiel der Kaufmann, der im Leben die
Geldangelegenheiten sieht und sonst so ziemlich nichts.»

Der Mann wendete ein, dass aber auch Gelehrte von
bedeutendem geistigen Ausmass, die über dem Einzelnen das

grosse Ganze nicht vergässen, sondern die Einzelerscheinungen
untereinander in Zusammenhang brächten und zu einem
umfassenden Gesamtbilde vereinigten, also in Bezug auf Welt- und
Lebenserkenntnis recht eigentlich schöpferisch wirkten, sich
offen als Gläubige bekennen.

«Gewiss tun sie das,» antwortete ich, «sie verstehen es in
der Tat, Religion und Wissenschaft unter einen Hut zu bringen.

Und zwar auf welche Weise? Sie sagen: Religion und
Wissenschaft sind keine Gegensätze, es sind bloss zwei ver¬

schiedene Arten, die Welt zu betrachten, und diese beiden
Betrachtungsweisen können von demselben Menschen aus erfolgen:

er kann die Welt gefühlsmässig, das heisst religiös, und
er kann sie verständesmässig, das heisst wissenschaftlich,
betrachten. Die beiden Bilder widersprechen einander nicht,
sondern sie ergänzen einander; es ist ein Anschauen von zwei
Seiten aus und führt demnach zu einem wahrheitsgetreueren
Bild als die einseitige Betrachtung.. Die modernen Theologen
aber springen verständnisinnig bei und erleichtern es den Herren

Professoren, gläubig und wissenschaftlich, Fisch und
Vogel zugleich zu sein, und sagen: Wir versteifen uns ja gar
nicht auf die biblische Darstellung. Ob Gott den Menschen auf
einmal erschaffen habe oder durch das Mittel der Entwicklung,
ist völlig gleichgültig; die Hauptsache ist, dass er ihn erschaffen

hat. Der Glaube an Gott ist ganz unabhängig von der
Arbeitsweise Gottes. Das religiöse Schauen wird durch die
Entdeckungen der Wissenschaft nicht entwertet, sondern
gefördert, indem uns jeder tiefere Einblick in das wunderbare
Schöpfungswerk grössere Ehrfurcht vor dem Schöpfer abnötigt.»

«Ich finde diese Idee ganz vorzüglich b stimmte der Mann
eifrig bei, als hätte er den Stein der Weisen gefunden, «sie
bedeutet ja nichts weniger als die Versöhnung zwischen Religion

und Wissenschaft; sie ermöglicht dem Gelehrten, religiös
zu sein und dem Gläubigen, das Weltbild wissenschaftlich zu
erfassen »

«Mit etwas andern Worten,» entgegnete ich, «sie ermöglicht
beiden, sich und andere mit Anstand zu belügen.»

«Das stimmt nun allerdings nicht,» widersprach mir die
Frau lebhaft und versicherte, Männer der Wissenschaft zu
kennen, die aus innerster Ueberzeugung religiös seien, und
auch der Mann lehnte meine Behauptung mit derselben
Begründung entschieden zurück.

Ich erwiderte, dass ich daran keinen Augenblick zweifle;
von den andern, den Gesinnungslumpen, die bewusst Atheisten
seien, aber aus irgendwelchen Nützlichkeitsgründen Gläubige
zu sein vorgäben, sei gar nicht zu sprechen. «Allein diejenigen
Akademiker,» fuhr ich weiter, «die in guten Treuen die
Meinung haben, wissenschaftlich und gläubig zugleich zu sein,
übersehen, dass sie, so lange sie denken, nicht glauben, und
dass, sobald sie von religiösen Vorstellungen eingenommen werden,

sich bei ihnen das Denken gewissermassen automatisch
auageschaltet hat. Wahrscheinlich ist es überhaupt falsch, bei
ihnen von religiösen Vorstellungen zu sprechen. Es sind
Gefühle, die als Rudimente; Zurückbleibsei der in der Jugend
erworbenen religiösen Vorstellungen noch geblieben sind und,
verkittet mit alteingefleischten Gewohnheiten und dem
religiösen Zustrom von aussen, in ihrem Träger die Meinung
erhalten (konservieren), er sei gläubig. Uebrigens will die
Religion durchaus nicht bloss gefühlsmässig erfasst werden.
Gerade die Vertreter der Religion, insbesondere katholischerseits,
behaupten die verstandesmässige Erfassbarkeit der Religion.
Das vatikanische Konzil vom Jahre 1870 hat bestimmt: Wer



26 DER FREIDENKER Nr. 4

leugne, dass der eine wahre Gott aus den geschaffenen Dingen
durch das natürliche Licht der Vernunft mit Sicherheit erkannt
werden könne, der sei ausgeschlossen.» Und nach dem schon
genannten Lehrbuch der katholischen Religion vermag der
Mensch mit der blossen Vernunft nicht nur mit Sicherheit zu
erkennen, dass es einen Gott gebe, sondern auch, wie Gott sei,
welche Eigenschaften er habe und dass es nur einen Gott
geben könne. Die Lehre von der unbefleckten Empfängnis
der Maria sei eine Forderung der Vernunft, steht ebenfalls in
dem Buche. Schon gesagt habe ich, dass die Geschichte vom
Sündenfall nicht etwa bloss symbolisch, sondern streng
geschichtlich aufzufassen sei. Wenn aber diese streng geschichtlich

aufzufassen ist, was ist dann von der ganzen biblischen
Mystik nicht geschichtlich, also nicht mit dem Verstand,
aufzufassen? Das Wunder ist in diesem Lehrbuche erklärt als
eine sinnlich wahrnehmbare, wissenschaftlich kontrollierbare
Tat, die nicht durch die natürlichen Kräfte, sondern nur durch
unmittelbares Eingreifen der göttlichen Allmacht bewirkt werden

kann.
Sie werden zugeben müssen, dass der Gelehrte, im besondern

der katholische, ziemlich viel in Kauf nehmen muss, um
als religiös zu gelten.»

«Aber hören Sie,» unterbrach mich mein Begleiter, «so
verstehe ich «Religion» allerdings nicht und der religiöse
Akademiker versteht darunter selbstverständlich auch nicht das!»

«Was denn?»
«0 — das lässt sich nicht so leicht sagen. Vielleicht so : die

Ueberzeugung vom Walten einer höhern Macht verbunden mit
der innerlichen Hingabe an diese, der vertrauensvollen
Unterwerfung »

«aus dem Gefühl der eigenen Kleinheit und des
Unvermögens im Anschauen der grossen, unsern Sinnen nur zum
geringen Teil zugänglichen Welt,» ergänzte ich.

«Ja, so etwa!» antworteten beide lebhaft; und der Mann

fügte bei, offenbar im Bestreben, seine Gelehrsamkeit in diesem
Punkte spielen zu lassen und mich damit zu schlagen: «Oder

eigentlich: die Religiosität besteht für den akademisch
Gebildeten im Gefühl der subjektiven Kongenialität mit dem die

Totalität der Welt durchdringenden und erfüllenden schöpferischen

Prinzip.»
Die Frau, erfreut über und stolz auf die jedenfalls ganz

unerwartete wissenschaftliche Beschlagenheit ihres Mannes,

nickte eifrig Zustimmung.
Ich aber konnte mich eines Lächelns nicht erwehren, als

ich sagte: «Gut. Und nun, lieber Herr, rate ich Ihnen: packen
Sie das Gebilde, das nach Ihrer Meinung Religion ist, bei seiner

Totalität und treten Sie damit unter das Volk.»
«Ja, für das Volk ...»

Feuilleton.

Der alte und der neue Glaube.
Von Robert Seidel.

I. Der alte Glaube..
Ihr glaubt, nur weil ihr fürchtet
Der Hölle Schreck und Strafen;
Ihr glaubt nur, weil euch ängstigt
Das seelenlose Schlafen;
Ihr glaubt nur, weil ihr dürstet
Nach Himmelsseligkeiten,
Und glaubt nur, um euch Wonnen
Im Jenseits zu bereiten.

Ihr glaubt nur, weil ihr wünschet
Dem Tode zu entfliehen,
Und in ein neues Leben
Voll ew'ger Lust zu ziehen;
Ihr glaubt an Paradiese
Aus Eigennützigkeiten,
Wollt Jenseitshonig schlürfen
Für Diesseitsbitterkeiten.

Ich musste ihm, so unhöflich es war, ins Wort fallen;
denn auf die religioasphilosophische Kauderwelscherei der
sogenannten freisinnigen Theologie, wie sie aus dieser hoch-
und hohltönenden Phrase sprach, war ich nicht gut zu
sprechen. Ich sagte: «Treten Sie vor einen geplagten, bekümmerten,

leidenden Menschen und sagen Sie ihm: Guter Freund,
was wollen Sie klagen! fassen Sie Mut, Sie sind ja mit dem
schöpferischen Prinzip kongenial!»

«Aber bitte,» entgegnete mein Widerpart etwas beleidigt,
«wir sprechen von den Akademikern.»

«Ja, und von der Religion, und zwar von der christlichen.
Und nun hören Sie: Christlich-religiös sein heisst: an einen
allmächtigen Gott glauben, der die Welt erschaffen hat, der
das Schicksal der Menschen in der Hand hat und es nach
seinem Willen leitet. Christlich-religiös sein heisst auch: zu
diesem Gotte beten, und es heisst: den Sinn des Lebens in
der Vereinigung mit Gott erkennen. Diese drei Grundforderungen

gelten für alle, die sich Christen nennen; mag der
eine die Allmacht Gottes auf das Vermögen, die Naturgesetze
aufzuheben, ausdehnen, der andere nicht, der eine an die
Gottheit Christi und die übernatürliche Zeugung, an die
körperliche Himmelfahrt, an die Verwandlung im Abendmahl
usw. glauben, der andere nicht; das ändert daran nichts, dass

jeder, der ein Christ sein will, an ein übernatürliches Wesen
glauben, zu diesem beten muss und dass sein Dasein nur
kraft dieses Glaubens einen Sinn hat. In den Grundlagen
einer Religion gibt es keine geistigen Standesunterschiede; es

gibt nicht ein Akademikerchristenum und ein Strassenwischer-
christentum. Der ungebildete Mensch hat vielleicht sinnlich
gröbere Vorstellungen. Aber nur vielleicht. Denn sobald der
gebildete Mensch seinem Gotte msnschliche Eigenschaften
zuschreibt, wie Güte, Liebe, Gerechtigkeit, Zorn, so hat für ihn
Gott schon aufgehört, lediglich schöo'erisches Prinzip zu sein.
Ausserdem: Zu einem Prinzip bete: man nicht, ein Prinzip
bittet man nicht um Erlösung in Lebensnöten. Ein Gott, zu
dem man betet, ist ein persönlicher Gott; mag man sich in
seinem Innern noch so sehr gegen das Bild dieses persönlichen
Gottes wehren, Man wird sich immer auf Augenblicken
ertappen, wo es da ist, der gebildete Gläubige, sowohl als der

ungebildete; beide sind in dieser Beziehung in gleicher Weise

Kind.
Weiter: Die Formuliererin der Religion, der Glaubenslehre,

ist die Kirche. Die von der Kirche gelehrte Religion ist die

Religion des Volkes. Wenn man von der christlichen Religion
spricht, so denkt das Volk an nichts anderes als an das, was
ihm von der Kirche als Religion beigebracht worden ist. Und

nun: Wenn der Akademiker für sich die Religion in einem

höheren, geistigeren Sinn versteht, wie Sie meinen, er gehört
aber trotzdem der Kirche an, besucht den Gottesdienst, so er-

Ihr glaubt — doch steht ihr fragend
Schon auf des Zweifels SchVelle:
Erwartet uns ein Jenseits?
Ein Himmel? Eine Hölle? —
Allein als kluge Leute
Wählt ihr auf alle Fälle
Den Glauben — euch zu sichern
Im Himmel eine Stelle.

Ihr wuchert mit dem Glauben,
Damit er gut rendiere
Und, ohne Werk und Arbeit,
Zu sel'gem Reichtum führe;
Und so ist euer Glaube
Nur ein Geschäftsexempel,
Nur eine Handelsbörse
Und nicht ein heil'ger Tempel.

II. Der neue Glaube.
Wir wuchern nicht mit Glauben;
Wir glauben, weil wir Meben
Und weil der Liebe Pflichten
Zum Glauben uns getrieben:
Zum Glauben an die Menschheit
Mit ihren Idealen,
Zum Glauben an die Zukunft,
Befreit von Not und Qualen.



Nr. 4 DER FREID ENKER 27

weckt er beim Volke, das von dieser «höheren» Religion
nichts weiss, den Anschein, als ob er seinen (des Volkes)
Glauben teile und bestärkt damit das Volk darin. Denn das
Volk denkt: Wenn der es glaubt, so ist es wohl wahr; der hat
studiert und muss es wissen. Und die Kirche hat mit der
geistigen Knechtung des Volkes um so leichteres Spiel. Ist der
Akademiker aber bloss ein Anhänger der Gottesidee, ohne
sich Rechenschaft darüber abzulegen, was im Bannkreis der
christlichen Religion mit dem Gottesbegriff zusammenhängt,
und gibt er sich auf Grund seiner ganz persönlichen, vielleicht
pantheistischen Gottesidee als gläubigen Christen aus, so ist er
entweder unehrlich oder gedankenlos. In beiden Fällen ist der
«höhere» Gottesbegriff für ihn das Mittel, sich und andern
bewusst oder unbewusst etwas vorzutäuschen, was nicht ist, nämlich,

dass er ein gläubiger Christ sei. Zu einem solchen gehört
nämlich mehr als ein schwammiger, philosophisch gedeutelter
Gottesbegriff. Das sagt Ihnen sowohl der protestantische als
der katholische Katechismus, den die betreffenden Herren im
Religionsunterricht kennen gelernt haben, und darum müssen
sie wissen, was «gläubig» sein heisst.» (Forts, folgt.)

Religion und Wirtschaftsleben.
Von Anton Krenn.

Bekanntlich hat man zwischen diesen beiden Elementen
unserer Gesellschaftsordnung ein Verhältnis zustandezubringen
versucht, bei dem Religion in Abhängigkeit von der jeweiligen
Wirtschaftsordnung gebracht wird. Man hat die These aufgestellt,

dass der Mensch in seinem Denken und Handeln von
den ökonomischen Verhältnissen, die ihn umgeben, bestimmt
wird, dass daher auch das religiöse Denken und Handeln ganz
wesentlich von den Wirtschaftsverhältnissen abhängig ist. Ich
gestatte mir auf Grund meiner sehr reichen Erfahrungen so
ein allgemein geltendes Gesetz ganz energisch abzustreiten.
Gewiss werden bei der Entstehung von Religionsbekenntnissen

wirtschaftliche Momente bestimmenden Einfluss gehabt
haben, denn niemals wäre z. B. das Christentum Erlösungsreligion

geworden, wenn es nicht in Fischer- und Zollhütten,
in den Stätten menschlichen Elends seine Wiege gehabt hätte;
aber Religionen, die sich über ihr Anfangsstadium vollends
hinausentwickeln konnten, bleiben erhalten, auch wenn die
Wirtschaftsordnung schon längst verschwunden ist, unter
deren Einfluss sie sich gebildet haben. Wir neigen alle zu sehr
zu einem gewissen Dogmatismus. Man bekämpft speziell die
katholische Kirche, weil sie blinden Autoritätsglauben lehrt
und die Meinungen solcher Autoritäten als absolute Wahrheiten,

als Dogmen festhält. In Wirklichkeit machen wir es oft

Wir glauben an das Gute
Trotz aller Schlechtigkeiten ;

Wir glauben an das Wahre,
Trotz aller Unwahrheiten;
Wir glauben an das Schöne,
Trotz aller Hässlichkeiten ;
Und glauben an das Helle,
Trotz aller Dunkelheiten.

Wir glauben an das Rechte,
Ob auch das Unrecht siege;
Wir glauben an den Frieden
Ob auch noch wüten Kriege.
Wir glauben an das Edle,
Ob auch Gemeinheit lache;
Wir glauben an die Freiheit,
Die heil'ge Völkersache.

Wir glauben diesen Glauben,
Weil er uns Stärke leihet
Zum Kampfe, der die Menschheit
Aus Nacht und Not befreiet,
Zum Werke, das die Erde
Erbaut zum Himmelreich,
Worinnen alle Menschen
Sind gut und frei und gleich.

nicht anders. Weil es dieser oder jener Führer gesagt hat, dass
Menschen in ihrem religiösen Denken das Produkt der
augenblicklichen Wirtschaftsform sind, so sagen wir das blindgläubig

nach und wollen nicht sehen, dass auch Reiche und Ge-
scheidte heutzutage in die Tempel und Kirchen ziehen, durchaus

nicht, weil sie vielleicht als Opfer der kapitalistischen
Weltordnung einen Erlösergott brauchen, sondern weil Religion

in ganz was anderem seine Ursache hat.
Religion — und ich bleibe bei dieser Definition — ist der

äussere Ausdruck der inneren Ohnmacht des Menschen. Religion

baut stets auf Minderwertigkeitsmomente auf. Denn auch
der Reiche und Wissende kann sogar sehr starke
Minderwertigkeitsgefühle haben. Man muss nur einmal in der Psyche
eines Reichen lesen können. Sein Vermögen ruht ja nicht wie
beim Proleten in der Brieftasche. Des Reichen Vermögen liegt
in der Stahlkammer irgend einer Bank. Jetzt liest der Krösus
in der Zeitung, dass man in Berlin sogar die stählernen Tresor
erbrochen und ausgeplündert hat, unwillkürlich beschleicht
nervöse Angst den Vermögenden, er faltet instinktiv die Hände
und betet um die Erhaltung seines Besitzes. Angst und Furcht
sind Minderwertigkeitserscheinungen, aus denen dann das
religiöse Sehnen quillt. Es brütet der Gelehrte über der Pflan-
zenzelle, die er im Mikroskop betrachtet, er studiert und sinnt,
verfolgt die Bewegung des Protoplasmas, doch eines ist ihm
noch unklar, wie entsteht diese Bewegung, er findet noch keine
befriedigende Erklärung, er steht vor einem Rätsel, das
vielleicht ein anderer zu lösen schon im Begriffe steht; er findet
sich zu schwach, auch dieses Problem zu lösen und faltet die
Hände und betet zu einem grösseren Geiste, als er ihn besitzt.
Schwäche, mangelndes Erkennen und das Bewusstsein dieses
Mangels sind Minderwertigkeitserscheinungen, die religiöses
Denken und Fühlen zeitigen und auslösen können. All diese
Momente haben mit dem Wirtschaftsleben gar nichts gemeinsam.

Daher die nicht wegzuleugnende Erscheinung, dass sich
das Christentum gehalten hat von dem Feudalismus der
römischen Latifundienbesitzer bis zum rationalisierten Kapitalismus

moderner Stahl- und Kohlenkönige. Das Christentum sah
die Millionen Arbeitssklaven im antiken Rom und sieht die
Millionen Hörige in den Gruben und Betrieben. Das Christentum

ist Pate gestanden bei der Schaffung jener alten Städte,
die einst als Verkehrszentren reichen Handel und blühende
Geldgeschäfte machen konnten und dasselbe Christentum hält
Wache an den Hoch- und Bankhäusern der modernen
Wirtschaft. Es hat im Mittelalter das Ausleihen von Geld gegen
Zins, speziell gegen hohen Zins als Sünde erklärt und
dasselbe Christentum legt heute sein Geld in den Banken Amerikas

an, weil es dort in sicherer Obhut sei. Das Christentum
macht jeden Wirtschaftswechsel — und ich sage noch mehr —
jeden politischen Wechsel mit, es fühlt sich unter Monarchen

Vermischtes.
Ein Angriff auf die Staatsschule.

Die Grossratsfraktion der Katholisch-konservativen Volkspartei
des Kantons Aargau hat beschlossen, die Zustimmung zu dem vor der
dritten Lesung stehenden neuen kantonalen .Schulgesetz an folgende
drei Bedingungen zu knüpfen: 1. Ausmerzung der Bestimmung, dass-

der Staat nur politisch und konfessionell neutrale Schulen unterhält;
2. Der Religionsunterricht ist als Sache der Konfessionen zu erklären,
der Staat hat dafür Raum und Zeit im Stundenplan einzuräumen; 3.
Die Gleichstellung der staatlichen Bezirksschule Muri mit den übrigen

Bezirksschulen. (Aus dem «Volksrecht».)

Das Schulgebet in Biel.

Ein Sturm der Entrüstung geht durch die fromme Presse des
Berner Juras, von Biel bis nach Pruntrut. Sturm im Wasserglas, und
sehr künstlich angefacht. Von den 35 französischen Primarschulklassen

der Stadt Biel hatten etwa ein Dutzend das Schulgebet beibehalten.

Nun hat die Schulkommission sich kürzlich erlaubt, den Lehrern
zu empfehlen, auf diese Einleitung des Unterrichts zu verzichten.
Allerdings ging die Anregung von einer Beschwerde freigeistiger Seite
aus, die sich auf den Art. 27 der Bundesverfassung stützte; aber die
Schulkommission war sozusagen einstimmig, da auch positiv Religiöse
den Wunsch unterstützten. In einer Stadt mit der Bevölkerung Biels
ist die Weglassung des Schulgebets ein Gebot der Notwendigkeit;
denn wir finden dort Reformierte, Sektenanhänger, Alt-Katholiken
und Römisch-Katholische, Juden und Freidenker. Das Gebet wird


	Wie erkläre ich es? : [4. Teil]

