
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 13 (1930)

Heft: 23

Artikel: Die Krise der evangelischen Kirche : (Schluss)

Autor: Hartwig, Th.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407977

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 15. Dezember 1930. Nr. 23 - 13. Jahrgang

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Sekretariates:

Basel, Mülhauserstr. 67, I.
Telephon Birsig 85.38

Ueber aller Erkenntnis steht der Mensch. C. F.

Abonnements^ reis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—

Inserate 1-3 mal: 732 4.50,716 8-,
7s 14.-, y4 26.-. Darüber und
grossere Aufträge weit. Rabatt

Die Krise der evangelischen Kirche.
Von Prof. Th. Hartwig (Wien).

(Schluss.)
Die einzelnen Aufsätze sind, wie im Vorwort der Sammel-

schnift bemerkt wird, in der Zeit vom November 1928 bis
August 1929 in der «Christlichen Freiheit», dem Organ des

Volkskirchen-Verbandes für evangelische Freiheit (Rheinland
und Westfalen), erstmalig erschienen. Sie kennzeichnen die
«Unsicherheit und Fragwürdigkeit der gegenwärtigen
kirchlichen Situation» und stehen, wie ausdrücklich bemerkt wird,
in «diametralem Gegensatz zu der vielbeachteten Darstellung,
die der realistische Optimismus in der Betrachtung des

Gegenwartsproblems der Kirche in Otlo Dibelius' bekanntem Buch
«Das Jahrhundert der Kirche» gefunden- hat.»

Die Krise der' Religiosität innerhalb der evangelischen
Kirche wird aufgezeigt an Tatsachen, die von den einzelnen
Referenten in ihrem jeweiligen Wirkungskreise beobachtet wurden

und man muss zugeben, dass diese Beobachtungen an
sich scharf und richtig sind, wenn auch die soziologische Deutung

der Tatsachen durchaus fehlt. So wird z. B. von der
Landbevölkerung berichtet, dass ihre Gottgläubigkeit im Schwinden

begriffen ist, was übrigens auch von katholischer Seite
zugegeben wird. («Der Untergang religiöser Tradition im
katholischen Bauerntum» in der «Hochwacht», Winterthur, vom
26. September 1930.) Auf die tieferen Ursachen dieses

Religionsschwundes wird nicht eingegangen, sondern nur eine
wachsende «politsche Aktivität» in der Nachkriegszeit festgestellt.

Es wird also nicht gesprochen von der Agrarkrise, von
der Modernisierung der Bodenbearbeitung (Dünger, Traktoren,

etc.), von dem Eindringen moderner Verkehrsmittel (Auto,
Radio etc.), von der dadurch bedingten Auflösung isolierter
Sitten und Gebräuche usw.

Das zweite Kapitel handelt von der Grosstadt, deren
Vorstellungswelt der «Romantik, welche gerade in der Kirche bis
auf diesen Tag ihr Wesen treibt», ganz und gar widerspricht.
Die Krise der evangelischen Kirche, soweit sie in der Grossstadt

zum Ausdruck kommt, wird am besten durch den
geradezu beschämenden Kirchenbesuch illustriert. Derselbe
beträgt z. B. für Berlin (180 evangelisch^ und 40 katholische
Kirchen, dazu Kapellen, Versammlungsräume etc., im Ganzen
527 an der Zahl bei etwa 4 Millionen Einwohnern) nach den
Feststellungen von Dibelius nicht mehr als 1 Prozent, so dass
auf eine Kirche nur rund 76 Besucher entfallen.

Ein weiteres Kapitel befasst sich mit dem Verhältnis der
Gebildeten zur Kirche. Es wird festgestellt, dass die
Kirchenpredigten für ein gebildetes Publikum» weder sachlich, noch
theologisch, noch logisch, noch ästhetisch irgendwie wirkungskräftig»

sind. Aber es wird auch festgestellt, dass «die politische

Haltung der Kirche gegenüber den Fragen von
Wirtschaft, Staat und Bildung bei vielen Gebildeten Bedenken
erweckt». Insbesondere ist es «das Versagen der Kirche in den

sozialen Fragen», das die Gebildeten, die ohnehin schon aus
ihrer Geistigkeit heraus der Kirche gegenüber kritisch eingestellt

sind, mit Misstrauen erfüllen muss.

Das folgende Referat behandelt «Kirche und Jugend». Hier
wird ganz richtig festgestellt, dass der «Niedergang der
Familie» zur Schwächung der religiösen Bindungen beiträgt und
es ist interessant, dass der Referent in dieser Hinsicht auch
kein Heil von der konfessionellen Schule .erwartet. Neue
«Gedankenkomplexe» treten für die Jugend in den Vordergrund:
«ein körperlich-leiblicher, der am stärksten sich auswirkt in
Sport und Spiel, und ein geistig-wirtschaftlicher, gekennzeichnet

in erster Linie durch die Technik». Aber es wird auch

festgestellt, dass «nicht wenig junge Menschen, um der Stellung

willen, die Kirche zum Krieg, zur Wirtschaftsnot, zur
Alkoholfrage einnimmt, an ihr irre geworden sind».

Das Thema «Kirche und Frau» wird vom Standpunkt der
modernen Frauenbewegung betrachtet und zwar ist es die
Vikarin Ida Gschössl (Köln), die konstatiert, dass die Kirche
«nicht in unserer Zeit steht», sondern sich «um einige
Jahrzehnte zurück» befindet. Die Kirche hat es «versäumt, sich
auf politischem und sozialem Gebiet in die Gegenwart
hineinzustellen» und begreift nicht «die gesamte heutige Lage der
Frau», die «etwa gekennzeichnet ist mit den Worten:
Industrialisierung der Wirtschaft, Kinderlosigkeit der Ehen,
Zerrüttung und Auflösung der Familie, Prostitution usw.»

Ueber «Kirche und Lehrerschaft» berichtet Oberstudiendirektor

Hans Schlemmer (Berlin), der in schärfer Weise dagegen

Stellung nimmt, dass die evangelische Kirche Bayerns dem
Konkordat zugestimmt hat und dass «die preussische
evangelische Kirche sich mit allen Mitteln der Agitation und der
Propaganda für den KeudelVschen Reichsschulgesetzentwurf
eingesetzt hat, den die Lehrerschaft als einen tödlichen Schlag

gegen die einheitliche deutsche Schule empfand und empfinden

musste». Er erblickt nur einen Ausweg: «Die Kirche muss
klipp und klar erklären, dass sie die Gemeinschaftsschule für
gleichberechtigt mit der Bekenntnisschule anerkennt, und dass
sie auf jede äussere Einwirkung in den Religionsunterricht
verzichtet». Nun, mehr haben wir Freidenker auch nicht
verlangt.

Der Herausgeber der Sammlung Dr. Hans Vordemfelde
(Köln) spricht ausführlich über die «Pfaxrernot». Er ist sieh

darüber klar, dass es in der gegenwärtigen Krise der evangelischen

Kirche «um Sein oder Nichtsein» geht». Er spricht von
der «Volksfremdheit» der Kirche, die vor der schwierigen
Aufgabe steht, sich dem «Lebensrhythmus unserer hastigen,
rasenden Zeit» anzupassen. Es ist bezeichnend, so meint er, däss

«von kirchlicher Seite selbst das Urteil gefällt und bestätigt
worden ist, nicht der Pfarrer, sondern der Psychoanalytiker
sei der eigentliche Seelsorger unserer Zeit». Der Einfluss des
Pfarrers auf das gesamte kulturelle Leben der Gegenwart hat
gegenüber früheren Zeiten beträchtlich abgenommen. Die «bei-



178 DER FREIDENKER Nr. 23

spielgebende Kraft» ist dahin und «das kinderreiche Pfarrhaus
ist infolge der heutigen wirtschaftlichen Lage durchaus nicht
mehr so selbstverständlich wie. früher. Die Pfarrernot wird
dadurch gesteigert, dass «der nüchterne moderne Mensch kein
Organ mehr hat für den wuchtigen und feierlichen Klang
einer archaisierenden Kultsprache» und dass «trotz des
grausigen Kriegserlebnisses, trotz der harten Not, die die Völker
seitdem ohne Unterlass erdulden, Tausende auch heute noch
eher geneigt sind, den Glauben an die eigene Kraft und
Stärke der christlichen Hoffnung vorzuziehen». Wir Freidenker
können diesem letzteren Salz nur beistimmen, wobei wir
allerdings bemerken müssen, dass es die in mächtigen
Organisationen zusammengeballte «eigene Kraft» ist, die dem
Diesseitsglauben der um Fortschritt und Freiheit ringenden Massen

zu Grunde liegt.
In dem folgenden Abschnitt wird «die Geschlechtsnot» der

Gegenwart und die Kirche» behandelt. Die grössere sexuelle
Freiheit ist nicht nur eine Nachkriegserscheinung, sondern
hängt mit sozialen Umlagerungen zusammen, die zur
Untergrabung der bisherigen Sexualmoral geführt haben. Die
Auswirkung dieser Tatsachen macht sich ja, wie bereits bemerkt
wurde, sogar innerhalb der früher so kinderreichen
Pfarrerfamilien als eine Art Geburtenregelung bemerkbar. Es sind
eben wirtschaftliche Fragen, die sich hier auswirken und es

kann auf die Dauer nicht ohne Einfluss auf die Sexualmoral
bleiben, wenn z. B. in Deutschland nicht weniger als 44 Prozent

der heiratsfähigen Männer keine Ehe eingehen und überdies

der grosse Ueberschuss der Frauen diesen den Weg zur
Ehe versperrt. Ebenso sind es wirtschaftliche Gründe, die trotz
Abtreibungsparagraph den Geburtenrückgang verursachen.
Der Referent kommt zu dem resignierenden Ergebnis: «Im

grossen und ganzen darf man die Behauptung wagen, dass die
evangelische Kirche nur noch' zu einem kleinen Kreis von
Menschen verständlich spricht, während immer grössere Massen

sich von ihr abwenden und eigene Wege suchen.»

In den folgenden Kapiteln werden mehr innere Angelegenheiten

der Kirche, nämlich die Konfirmationsnot, sowie die
Verkündigungs- und Bekenntnisnot der Kirche behandelt. Es

sind starre Ausdrücke, die hier fallen. Die Wirkung der
Konfirmation auf «die heranwachsenden jungen Menschen» wird
als «eine zerstörende» bezeichnet. Ueber das Glaubensbekenntnis

wird der Ausspruch «eines jungen Mädchens von 24

Jahren» zitiert: «Es ist geradezu ein Unrecht von Erwachsenen,
das Kind damit zu beschweren, seinen Kinderglauben in Sätzen

festlegen zu wollen.» Der Referent findet es sogar
«verständlich, wenn aus manchen Lagern, darunter auch aus ernsten

Gemeinschaftskreisen, die heutige kirchliche
Konfirmationspraxis als Verführung Minderjähriger zum Meineid ver-

Feuilleton.
Prof« Dr. Fridtjof Nansen.

Von W. A. Rietmann.
(Schluss folgt.)

Nansen war ein Mann mit den grossen, einfachen Linien, aus
einem Guss und ohne die Zweideutigkeit der doppelten Moral, ein
Mann, wie ihn die Welt bitter, bitter notwendig hatte und noch
notwendig hat.

Und da Nansen eben ein ganzer Mann, ein Mann der Tat war,
blieb es nicht bei blossen Theorien. Seine nordischen Berge verliehen
ihm neue Kraft, und er stieg herab und setzte seine ganze sieghafte
Lebenskraft, seine Energie, seine Zähigkeit, sein reiches Wissen und
Können und sein phänomenales Organisationstalent ein, um der
furchtbar leidenden Menschheit zu helfen und eine neue wahrhafte
Kultur aufzubauen. Und er hat auf diesem Felde Taten vollbracht,
die alles Frühere in den Schatten stellten, Taten, die ihn nicht als
Wissenschafter, nicht als unerschrockenen Kämpfer gegen Eis und
Kälte, wohl aber als Freidenker und als Mensch hoch über seine
Zeit hinaushoben.

Der Krieg war beendigt durch einen Frieden, der keiner war,
sondern alle Vorbedingungen zu neuen, noch furchtbareren Kriegen
in sich enthielt. Chaos und Finsternis beherrschte die Welt. Alle
die Phrasen von Weltdemokratie, Abschaffung von Krieg und
Militarismus, allgemeiner Abrüstung und dergleichen waren ins Nichts,

urteilt worden ist». Er bezeichnet es als «utopisch, mit der
heutigen Konfirmation der Volkskirche ihren Nachwuchs und
Bestand sichern zu wollen».

Ueber die Verkündigungsnot heisst es in dem Buche:
«Christliche Religion ist nicht mehr die Aufrüttlerin und Um-
gestalterin unseres ganzen Lebens, sondern sie ist eine hübsche

Dekoration geworden Das ist die tiefste Verkündigungsnot,

die in ihrem Wesen selber liegt, dass der meisten
Menschen Ohr für die Grösse der Botschaft verschlossen ist».
Und was das Bekenntnis betrifft, so gibt der Referent zu, dass
«nie zwei Menschen dasselbe Bekenntnis haben». Daraus folgt,
dass «ein kirchliches Bekenntnis eine ungeheuer grosse
Gefährdung der Wahrhaftigkeit bedeutet. Das Bekenntnis, das
Rückgrat des Christentums zu sein scheint, zerbricht das Rückgrat

der persönlichen Wahrhaftigkeit». Aber der Referent ist
sich klar : Die Frage nach1 dem Bekenntnis ist die Frage nach
der Kirche. Das Bekenntnis verneinen, heisst die Kirche
verneinen.»

Den Abschluss des Buches bildet das Kapitel «Die
politische Not der Kirche». Es wird darin das Verhältnis der Kirche

zu Volkstum und Krieg, Staatsform und Revolution,
Eigentum und Sozialismus gestreift. Politik bedeutet für die Kirche

Weltlichkeit und der Referent erblickt die politische Not
der Kirche in dem Umstand, dass die Kirche «über sich selbst
nicht Bescheid weiss». Mit diesen Worten umschreibt er das,
was wir als Krise bezeichnet haben. Die Unsicherheit innerhalb

der Kirche gegenüber den modernen Problemen rührt
doch eben daher, dass einerseits der Anschein aufrecht erhalten

werden soll, als ob die Kirche eine Glaubensgemeinschaft
im wahren Sinne des Wortes wäre, andererseits der
Hauptstützpunkt der Kirche als Organisation de facto im politischen
Leben liegt.

Wenn der Referent meint, dass die Kirche sich an den
Menschen selbst wendet, abgesehen «von seinen gesellschaftlichen,

politischen, nationalen und anderen Bindungen», so
vergisst er, dass es einen solchen Menschen im sozial-luftleeren
Räume nicht gibt. Die ideologische Krise, die sich in den
gegensätzlichen Meinungen verschiedener Kirchenvertreter
subjektiv offenbart, ist nur der Ausdruck für die objektive Krise
der Kirche, die sich aus dem Widerspruche ergibt, der darin
liegt, dass eine ausgesprochen feudalistische Organisation, wie
es die Kirche nun einmal ist, in eine hochkapitalistische
Gesellschaftsordnung hineingezwängt wird. Dieser soziologische
Widerspruch äussert sich in der Gegensätzlichkeit, die heute
zwischen Religion und Kirche, zwischen Christentum und
Klerikalismus besteht. Ein Gegensatz, der nicht zu überbrücken
ist, wie dies auch sämtliche Referenten, die in dem Buche
zu Worte gelangen, dumpf empfinden. Die Krise der Kirche

ja in ihr Gegenteil, in krassesten Materialismus, Gewalttat, brutale
Unterdrückung und erneutes Wettrüsten umgekehrt.

In all der finsteren Nacht war im Westen ein Hoffnungsfünklein
aufgegangen, ein kleines zwar, das nur bescheiden leuchtete. Aber
das scharfe Auge des nordischen Jägers hatte es erspäht. Völkerbund
hiess dieses kleine Fünklein, das sich zunächst schier nicht zu leuchten

getraute, denn die Finsternis war gross und mächtig, und die
es hüten sollten, waren ängstlich bemüht, dass es nicht zu sehr
leuchtete und etwa in ihren Kollektivegoismus hineinleuchtete, den

sie «nationals Prestige» «nationale Würde» und dergleichen nannten.

Nansen kam, hielt seine starke Hand um das Fünklein und
schürte es, auf dass es hell leuchtete der leidenden Menschheit und
in die düsteren Winkel voll Gift und Unrat hineinzündete.

Im Völkerbundspakt waren Ziele und Zwecke dieser jungen
und ach, noch so kindlich schmächtigen Organisation fein säuberlich
und vorsichtig in Paragraphen gefasst. Nansen bemühte sich, dem

noch so schwachen seine sieghafte Lebenskraft zu verleihen, sah sich

um, wo Hilfe am nötigsten und erfuhr, dass trotz Kriegsende in den
unermesslichen Tundren und den 6000 km langen Wäldern der
sibirischen Taiga bis hinauf in die furchtbar kalte Polarregion von
Kamtschatka und ins Innere von China noch Riesenmengen
deutscher und österreichischer Gefangener zerstreut und dem Untergange
geweiht waren. Hunderttausende von Müttern, Frauen und Kindern
sehnten sich umsonst nach den Verschollenen. Wer will diese in dem
ungeheuren, zum Teil noch unbekannten Gebieten Asiens überhaupt



Nr. 23 DER FREIDENKER 179

wird erst verschwinden, wenn die Kirche selbst verschwindet,
so wie jeder Mensch von seinen grossen und kleinen Leiden
erst dann erlöst ist, wenn er selbst nicht mehr ist.

Diese Erkenntnis kommt übrigens in dem Buche selbst an
einer Stelle deutlich zum Ausdruck, und wir haben dieser
Selbsterkenntnis nichts hinzuzufügen: «Aber wenn wir nach
Behebung der Nöte fragen, so stehen wir — und das hat uns
die Artikelserie wieder einmal deutlich gezeigt — vor der
erschütternden Tatsache, dass wir keinen Ausweg wissen,
vielmehr im Grunde all' den Fragen und Nöten gegenüber völlig
hilflos sind.»

Religion. Gott und Moral nach Kant.
Von Robert Seidel, Professor in Zürich.

Kant hat in seinen Schriften alle von der Aufklärung genannten
Fragen über Religion, Gott und Moral behandelt, aber von

den Himmelsfreuden und Höllenqualen hat er keine Darstellung

gegeben.

Warum nicht? Weil er sie nicht mit den Sinnen
wahrgenommen hat; weil Himmel und Hölle keine wirklichen, sinnlich

wahrnehmbaren Dinge sind, sondern nur übersinnliche,
bloss gedachte, bloss vorgestellte Dinge, und weil er selbst
1781 in seinem ersten grossen Hauptwerke, in der «Kritik der
reinen Vernunft», lehrte:

Nur die Erfahrung «ist Wahrheit»; nur sie liefert uns
Erkenntnisse; eine Wissenschaft des Uebersinnlichen gibt es
nicht.

«Gott, Freiheit und Unsterblichkeit» sind nach Kant *) aber
solche übersinnliche Dinge — folglich sind sie, nach Kant,
keine Wissenschaft und keine Wahrheit.

In seinem zweiten Hauptwerke: «Prolegomena zu einer
jeden künftigen Metaphysik», 1873, sagt er sehr unzweideutig:
Alle Erkentnis von Dingen, aus blossem reinem Verstände
oder reiner Vernunft, ist nichts als lauter Schein und nur in
der Erfahrung ist Wahrheit.»

Nach diesem ersten Kant von 1781 und 1783 können also
Gotl, Unsterblichkeit und Freiheit (Willensfreiheit) nicht
bewiesen werden und sind keine Wahrheit.

Nach dem Kant von 1788 aber, nach dem Verfasser des grossen

Werkes: «Kritik der praktischen Vernunft», ist die Sache

anders, denn dieser zweite Kant lehrt:

*) Kant: Verkündigung des ewigen Friedens in der Philosophie,
1796.

zusammenfinden, geschweige denn heim transportieren? Es schien
dies schon praktisch ein Ding der Unmöglichkeit.

Kein Paragraph des Völkerbundspaktes verpflichtete diese
Organisation zum Eingreifen. Aber Nansen sprach, appellierte an die
Völkerbundsideale, setzte seinen eisernen Willen durch und wurde
mit der Vollziehung dieser Sisyphusarbeit beauftragt. Und was
unmöglich schien, brachte er in überraschend kurzer Zeit fertig. Als
hervorragende]' Kenner Nordasiens machte er sich selbst auf den
Weg und sandte nach sorgsam durchdachtem Plane weitere
Expeditionen in alle Teile des gewaltigen Kontinents. Auf diese Weise,
allerdings nach unsäglichen Mühen und auch Strapazen gelang es

ihm, in relativ kurzer Zeit nicht weniger als 427,000 deutsche und
österreichische Kriegsgefangene zurückzuführen und ihren Angehörigen

wiederzugeben.
Krieg, Bürgerkrieg, Missernte und bolschewistische Experimentiererei

hatten im Verein in Russland eine ganz grauenhafte
Hungersnot nebst furchtbaren Seuchen hervorgebracht. Was Nansen da
leistete, gehört entschieden zu den grössten Ruhmestaten der
Weltgeschichte. Er offenbarte eine Seelengrösse, gepaart mit phänomenaler

Tatkraft, Zähigkeit und Genialität, die einzig dasteht. Dabei
hatte er ringsum mit unglaublichen Widerständen zu kämpfen.

Sovietrussland stand 1919 noch im Kampfe gegen Koltschak, De-
nikin, Judenitsch und Peltjura. Nansen hatte brieflich seine
Vorschläge zur Hilfeleistung an das dem Hunger- und Seuchentode
geweihte Volk durch Vermittlung einer neutralen Kommission, die
Sammlung und Transport besorgen und die Verteilung von Lebens-

Es gibt einen Gott, eine Unsterblichkeit und eine Freiheit.
Der einzige Beweisgrund dafür ist das sittliche Bewusstsein
des Menschen. Das sittliche Bewusstsein in uns sagt: Du sollst,
folglich müssen wir die Freiheit haben, anders zu wollen; das
sittliche Gesetz in uns stellt ein Ideal der Vollkommenheit .auf,
das hier auf Erden nicht zu erreichen ist, folglich muss es
eine Unsterblichkeit im Jenseits geben; das sittliche Gesetz
in uns macht uns des höchsten Glückes würdig, folglich muss
es einen Gott der Gerechtigkeit und des Ausgleichs im Jenseits
geben.

Wir bemerken mit Verwunderung, dass der zweite Kant
von 1788 dem ersten von 1781/83 widerspricht, wir bemerken
aber auch, dass er Gott, Willensfreiheit und Unsterblichkeit
nur postuliert, nur setzt oder annimmt, weil er sich das
Gewissen, das Sittengesetz im Menschen, nicht anders erklären
kann, als mit diesen Annahmen.

Welcher Kant hat recht? Der erstß Kant hat recht, der*
zweite irrt.

Das sittliche Bewusstsein des Menschen stammt nicht von
Gott, sondern vom Gemeinschaftsleben der Menschen, der
Gesellschaft. Die gute Gesellschaft, die Gesellschaft der Ur-
freiheit und Urgleichheit — das ist die Mutter der Sittlichkeit;
und die schlechte Gesellschaft, die Gesellschaft der Kasten,
Stände und Klassen, der Herrscher und Beherrschten, der
Freien und Sklaven, der Ungleichheit und Unfreiheit — diese
schlechte Gesellschaft ist die Mutter der Unsittlichkeit, der
Sünde und Schande.

Kant selbst hat übrigens die Sittlichkeit ausdrücklich auch
nicht mit Gott und Religion begründet, sondern mit dem Wesen,

mit der Vernunft und mit der Gesellschaft des Menschen.

In seiner grossen aufklärerischen Schrift

«Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen
Vernunft»,

geschrieben 1793, sagt er:
«Sofern die Moral begründet ist aus dem Begriff des

Menschen, als eines freien, sich selbst durch seine Vernunft an
unbedingte Gesetze bindenden Wesens, bedarf der Mensch weder

der Idee eines anderen Wesens über ihm, um seine Pflicht
zu erkennen, noch einer anderen Triebfeder, als des
Gesetzes selbst, um sie zu beobachten.»

Das ist unzweifelhaft klar und spricht bestimmt folgende
Ueberzeugung Kants aus:

Der Mensch bedarf als ein freies, vernünftiges Wesen keines

Gottes, um sittlich gut zu sein.
Hören wir weiter! Er schreibt:

mittein und Arzneimitteln in Russland überwachen sollte, an
Präsident Wilson und den obersten Rat des Völkerbundes gerichtet. Der
damalige Nahrungsmitteladministrator Hoover, sowie der oberste
Rat antworteten ihm, indem sie grundsätzlich zustimmten. Diese
Antwort war unterzeichnet von V. E. Orlando, D. Lloyd George, Wood-
row Wilson und G. Clemenceau. Nun sollte Lenin begrüsst werden.
Aber sämtliche Funkstationen und deren vorgesetzte Regierungen
weigerten sich, eine Nachricht nach Russland zu spedieren. Es ist
bezeichnend, dass, während Hunderttausende von Männern, Frauen
und. Kindern sich in Todesqualen wanden, die russischen Emigranten,

diese «allein wahren und rechtgläubigen Russen», die
«vaterländisch», «patriotisch» und «staatserhaltend» orientierten Elemente
alles in Bewegung setzten, um eine solche Hilfsaktion für ihr Volk
mit allen Mitteln zu verhindern. Unter der Begründung, eine solche
stärke die Sovietmacht gegen die sie bekämpfenden «Weissen», sandten

sie einen offenen Protest an die alliierten Regierungen,
unterzeichnet von Fürst Lwow, S. Sassanow, N. Tschaikowskij, W. Makla-
kow.

Alle Bemühungen, das Telegramm nach Russland zu spedieren,
scheiterten, und so verstrich kostbare Zeit, die Hekatomben von
Menschenopfern erforderte. Die norwegische Radiostation war leider

noch nicht so weit, um dies technisch zu besorgen. Nansen liess
sich nach seiner gewohnten Art durch keine dieser Hindernisse von
seinem edlen Werk abbringen. Endlich, am 4. Mai gelang es ihm,
das vom 17. April datierte Telegramm bei der deutschen Station
Nauen aufzugeben, nachdem es einem norwegischen Kurier nicht


	Die Krise der evangelischen Kirche : (Schluss)

