
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 13 (1930)

Heft: 22

Artikel: Der Streit um Prof. de Reynold

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407973

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


170 DER FREIDENKER Nr. 22

nen Enzyklika über die Einigung der Kirchen betont, dass es

nur eine Möglichkeit der christlichen Einheitsfront geben könne,

wenn nämlich die Abtrünnigen zur «einzigen und wahren

Kirche Christi», zur römischen Kirche, zurückkehren.
In diesem Sinne agitiert auch der «Eucharistische Völkerbund»,

der ein eigenes Organ als illustrierte Monatsschrift
erscheinen lässt. Als Herausgeber zeichnet Otto Werner S. J.,
Wien, Canisiusgasse 23. Im Jänner 1928 wurde eine Weltgebetswoche

«für die Wiedervereinigung der getrennten Christen und
die Einverleibung der NichtChristen in die katholische Kirche»
angesetzt, die die «Rückkehr aller Aussenstehenden in den
einzigen Schafstall Petri» propagierte.

Der Konkurrenzkampf der christlichen Organisationen ist
im vollen Gange. Die katholische Kirche versucht mit Hilfe
ihrer Ungeheuern materiellen und politischen Machtmittel das

Weltmonopol zu erlangen, und die verschiedenen evangelischen

Kirchen sind genötigt, in den Abwehrkampf einzutreten,

um ihre Existenz zu sichern. In diesem Abwehrkampf
bedient sich die evangelische Kirche teilweise auch katholischer

Methoden und ein bedeutsamer Vertreter des deutschen
Protestantismus, Generalsuperintendant Otto Dibelius, hat
sich in seinem bekannten Buche «Das Jahrhundert der Kirche»
zu sehr realen Grundsätzen bekannt, indem er auf das

organisatorische Element in der Kirche das Hauptgewicht legt.
Mit andern Worten: Die schwindende Religiosität soll durch
eine fest gefügte kirchliche Organisation gestützt werden. Die
religiösen Bindungen beginnen zu versagen und sollen durch
eine straffe kirchliche Bindung ersetzt werden. Rettung der
Religion durch die Kirche.

Es ist klar, dass diese realpolitische Strömung innerhalb
der evangelischen Kirche gerade von religiösen Elementen
abgelehnt werden muss. So ist denn auch kürzlich ein Büchlein
erschienen, welches die kritische Lage in der evangelischen
Kirche trefflich beleuchtet. Es betitelt sich «Gegenwartsnöte
der evangelischen Kirche» und enthält «elf Aufsätze zur
Kirchenfrage» (Leopold Klotz Verlag, Gotha). Da haben sich Männer

zusammengefunden — es ist übrigens auch eine Vikarin
dabei — die aus tiefster Ueberzeugung dagegen Stellung
nehmen, dass versucht wird, die innere Schwäche der evangelischen

Kirche durch äussere politische Machtentfaltung zu
verdecken. Vielmehr soll umgekehrt der organisatorische Bau

der evangelischen Kirche durch Wiederbelebung religiöser
Bedürfnisse gestützt werden. Mit andern Worten: Rettung der

Kirche durch die Religion.
Es handelt sich also hier, wie leicht einzusehen ist, um einen

utopischen Versuch, etwas zu retten, was durch die soziale

Entwicklung bereits überholt ist. Die katholische Kirche geht
unerbittlich gegen derartige Utopisten vor, wie dies z. B. der

Feuilleton.
Prof. Dr. Fridtjof Nansen.

Von W. A. Rietmann.

(Fortsetzung.)
Nansen war aber nicht nur ein unerschrockener Kämpe mit Eis,

Strömen und Bären, sondern auch mit dem Schwert des Geistes. Ernst
Häckels Schriften, namentlich die «Welträtsel», hatten ein Wutgeheul
aller Dunkelmänner heraufbeschworen und insbesondere die
naturwissenschaftliche Welt ergriffen. Namentlich das biogenetische
Grundgesetz lag den Herren Theologen und allen ihnen Handlangerdienste

leistenden Naturwissenschaftern elend auf den Nerven. Das

Schlagwort: Philogenie ist parallel der Ontogenie wirkte wie eine

Bombe oder wie ein Stein, der in einen düster stagnierenden Weiher
geworfen wird. Solange sich die Naturwissenschaften begnügten mit
Staubfäden zählen, Knochen beschreiben, neue Namen erfinden,
genierte das die religiösen Dunkelmänner wenig und wurde sogar in
religiösen Schulen geduldet. Nur nicht tiefer in die Geheimnisse des

Seins und Werdens eindringen! «Leider» machte aber die exakte
Forschung auch vor den theologischen Sehranken nicht Halt. Häckel
wurde um die Jahrhundertwende der Rufer im Streit. Seine
Forschungen zeigten, dass sich bei der Entwicklung des einzelnen Tieres
vom Spermatozoon bis zum ausgewachsenen Individuum uochmals die

Entwicklung aus der Urgeschichte der Art vollzieht. Daraus leitete er
das erwähnte biogenetische Grundgesetz ab. Damit waren die Grundfesten

vom «Wort Gottes» schwer unterhöhlt, und in Haeckels Wer-

Fall des Prof. U d e in Oesterreich bewiesen hat. Die evangelische

Kirche ist noch nicht so weit. Es gibt wohl Stahlhelm-
Pastoren, die mehr oder weniger offen für eine Rechtsdiktalur
eintreten, aber es gibt auch «Genossen» Pastoren, die sich zum
Marxismus, so wie sie ihn eben verstehen, bekennen. Eine
feste politische Stellungnahme fehlt, wie sich z. B. kürzlich bei
der Behandlung des Geburtenproblems auf der anglikanischen
Bischofskonferenz gezeigt hat. Die ideologische Krise innerhalb

der evangelischen Kirche wirkt sich aus als
Begleiterscheinung des ökonomisch-psychischen Umlagerungsprozes-
ses unserer Tage. Nicht aus Schadenfreude, sondern aus
unserer Pflicht heraus, die religiösen Wandlungen der Gegenwart

kritisch zu verfolgen, haben wir ein Interesse daran, zu
erfahren, was die Gläubigen selbst über den Verfall der
Gläubigkeit denken und aus diesem Grunde wollen wir uns ernsthaft

mit dem Tatsachenmaterial beschäftigen, welches in dem
oben genannten Buche zur Erklärung der Gegenwartsnöte der
evangelischen Kirche angeführt wird und es mag gleich
vorweg festgestellt werden, dass das Buch selbst zugibt, keinen
Ausweg aus diesen Gegenwartsnöten angeben zu können.

(Schluss folgt.)

Der Streit um Prof. de Reynold.
Merkwürdige Dinge spielen in Bern. An der Berner

Universität ist ein heftiger Kampf entbrannt. Ein Katholik steht
im Mittelpunkt des Streites. Seit 14 Jahren doziert an der
Berner Universität der katholische Universitätsprofessor de

Reynold. Sein Fach ist eigentlich französische
Literaturgeschichte, also ein ganz neutrales Gebiet, auf dem doch kaum
weltanschauliche Fragen zur Austragung kommen sollten. Doch

man muss die militanten Katholiken kennen. Selbst wenn sie
über Käsebereitung dozieren, wissen sie stets für ihre Sache

Propaganda zu machen. Kurzum, Prof- de Reynold benützte
sein Lehrfach, um ausgesprochen orthodoxe kirchliche
Weltanschauung zu verbreiten. Aber wie? Wenn er von seiner
Warte aus Kritik, aber objektive Kritik an freigeistigen
französischen Schriftstellern geübt hätte, so könnte man sich noch
zufrieden geben, so aber hatte er für all jene französischen
Literaten, z. B. Viktor Hugo, die eben keine katholisch-orthodoxen

Geistesmänner waren, bitteren Hohn und wohlfeilen
Spott übrig. Diese burschikose Art seiner Lehrtätigkeit hat bei
vielen schon seit langem Missfallen erregt. Die Verärgerung
wurde noch grösser, als aus der Feder de Reynolds ein Buch
erschien: «La Democratie et la Suisse». Dieses Buch hat selbst
in katholischen Kreisen eine gewisse Zurückweisung erfahren
und man staunte, wie ein schweizerischer Universitätsprofes-

ken überhaupt Gott und alles Transzendentale direkt abgesetzt. Für
die Kirche galt es den Kampf um ihr jahrtausendealtes und reichlich

vermorschtes Fundament, und sie focht denn auch mit allen
Mitteln ihrer Unduldsamkeit, durch keinerlei moralische Hemmungen
beeinträchtigt, war sie denn nicht Alleinhüterin und Inhaberin der
Moral — ihrer Moral?

In erster Linie für die Biologen galt es, Stellung zu beziehen.
Auch Nansen tat dies mit seiner gewohnten forschen, tapferen und
senkrechten Art. Noch in seinem klassischen Werke über die
Polarexpedition «In Nacht und Eis» brauchte er das Wort «Gott» und
Gottheit im Sinne eines linksgerichteten Pantheismus — einfach als

den Begriff des Guten im Menschen. Nun aber hörte dies auf. Mochte
seine Popularität bei gewissen Kreisen Abbruch erleiden oder nicht.
Als Wahrheitsfanatiker im besten Sinne des Wortes, als scharfsinniger
Forscher von unbestechlicher Wissenschaftlichkeit und, wie wir
bereits gesehen haben, allen Dunkelmännern, allem unwahren Geflunker

und aller Kulturheuchelei Feind, bekannte er sich offen zu Haek-
kel und dessen schwer umkämpften Standpunkt. Sein Glaubensbekenntnis

ist bereits in Nr. 10 des «Freidenker» auszugsweise
widergegeben worden. Es lässt an Kristallklarheit und Unzweideutigkeit
nicht zu wünschen übrig. Nansen als theoretischer Freidenker schwang

sein Geistesschwert. Dass er beim theoretischen Kampf um unsere

Weltanschauung nicht stehen blieb, werden wir später sehen.

Er wurde Professor der Ozeanographie an der Universität von

Oslo, dem die Herzen der akademischen Jugend nur so zuflogen. Als

Forscher ist er noch manchmal hinaufgezogen in die Region des



Nr. 22 DER FREIDENKER 171

sor derartigen Unsinn verbreiten konnte. Immer mehr verdichteten

sich die Angriffe gegen Prof. de Reynold. Endlich kam
die Bombe zum Explodieren. Im Berner Grossen Rat brachte
Dr. Steinmann eine Interpellation ein, die vom Regierungsrat

Dr. Rudolf beantwortet wurde. Diese Regierungsantwort
muss hier festgehalten werden, um all den verschiedenen
•dunklen Mächten, die immer gegen uns Freidenker Sturm
laufen, das Handwerk zu legen.

Dr. Rudolf führte in seiner Beantwortung etwa folgendes
aus: Prof. de Reynold kam nach Bern, da das Gutachten der
Berner Universität günstig gehalten war. De Reynold war früher

in Genf und bekam die Berufung nach Bern, um auch den
Katholiken aus der welschen Schweiz eine Vertretung an der
Universität zu sichern. Prof- de Reynold sei erst durch sein
Buch «La Democratie et la Suissse» zum Zielpunkt verschiedener

Angriffe geworden. Die Gegner hätten durch ihre scharfe
Kritik de Reynold erst in den Mittelpunkt der öffentlichen
Diskussion gerückt. Es ginge nun nicht an, jedem Beamten nach-
zuriechen, welche politische Meinung er vertrete und so müsse

man auch dem Professor das Recht lassen, seine eigene
politische Meinung zu haben, selbst wenn sie so utopisch sei wie
im Falle de Reynold. Gewiss hat de Reynold in seinem Buche
eine scharfe Kritik an dem heimatlichen Protestantismus
geübt, aber man könne keinem Sozialdemokraten verbieten, die
Heimatsgeschichte mit seinen Augen zu sehen, man könne aber
auch keinem Katholiken verbieten, von seinem Standpunkt aus
Heimatgeschichte zu betreiben. Was nun die Lehrfreiheit an
der Universität betrifft, so ist sie im Hochschulgesetz ausdrücklich

garantiert. Wörtlich sagte Dr. Rudolf: «Die Lehrfreiheit ist
für alle da, für Berner und Nichtberner, für Reformierte,
Katholiken und Freidenker, für den Marxismus wie für seine

Gegner.» Die Lehrfreiheit ist nicht der schönen Augen der
Professoren wegen da, sondern im Interesse der Forschung
und der Wissenschaft. Aus all diesen Gründen sah sich der
Grosse Rat genötigt, den Prof. de Reynold in Schutz zu
nehmen, trotz seiner Fehler, wie Selbstbewusstsein, Ehrgeiz und
spöttisches Wesen.

De Reynold bleibt also weiterhin Professor an der Berner
Universität. Wir wissen, dass hinter de Reynold eine sehr
starke Macht steht, nämlich die «heilige katholische Kirche»
und ihr Vertreter, der apostolische Nuntius in Bern. Seitdem

unser Land mit der Romkirche diplomatisch verbunden ist,
gehen alle Wünsche der Romkirche restlos in Erfüllung. Was

sagen wir Freidenker zu diesem Fall de Reynold? Die
politische Behandlung dieses Falles müssen wir den politischen
Parteien überlassen. Uns interessiert hier die prinzipielle Seite.

und da halten wir es mit der regierungsrätlichen Entscheidung :

ewigen Eises und galt bald als weitaus bester Kenner der
Nordpolargrenze. Von seinen vielen Publikationen über seine
Forschungsreisen seien nur die in weiteren Kreisen bekannten erwähnt.
Sein Werk «Spitzbergen» birgt namentlich auch für die Geologie dieser

merkwürdigen Insel wertvolle Aufschlüsse. 1910 wurde er von
der russischen Regierung eingeladen, die Frage eines Schiffahrtsweges

über das karische Meer und den Jenisseifluss in Innere von
Sibirien zur Erschliessung der unermesslichen Naturreichtümer zu
studieren. Er hat über die Resultate ein Werk «Sibirien, ein Land der
Zukunft» herausgegeben, das grosses Aufsehen erregte. Für Russland
sind darin Stellen von prophetischem Scharfblick enthalten, die sich
seither furchtbar bewahrheitet haben. Von namhaftesten Stellen war
er angeregt worden, eine Geschichte der Polarforschung zu
verfassen. Mit seiner gewohnten Gründlichkeit ging er dahinter. Seine
vielen grossen anderen Aufgaben verhinderten aber die restlose
Vollendung dieses auf breiter Basis angelegten Werkes. Die zwei Bände
«Nebelheim» sind daher insofern leider Fragment geblieben, als sie
im 16. Jahrhundert stecken blieben. Trotzdem bilden sie ein
kulturhistorisches Werk von grossem Werte.

Seine Tätigkeit als Gelehrter und als Forscher hatten Nansen
ausgedehnte Beziehungen mit andern Ländern verschafft. Daneben hatte
er auch tiefe Einblicke in das Leben vieler sogen, «wilder» Naturvölker

gewonnen und die Einflüsse der europäisch-christlichen sog.
«Kultur» recht gründlich kennen gelernt. So gründlich, dass sich sein

ganzes, strenges Rechtsgefühl konstant daran reiben musste. Schon
bei Anlass des Boxeraufstandes hatte er mutig und zum Schrecken

Die Lehrfreiheit ist für alle da, für Reformierte, für Katholiken

und Freidenker. Wenn nun schon die Universität für
Freidenker da ist, um wieviel erst jede andere Schultype, ob
Primarschule oder Realschule, niedere oder höhere Schule, alle
Schulen sind für uns da, erstens weil sie vom ganzen Volke
erhalten werden, zweitens, weil die Lehrfreiheit eben für alle
gilt. Lasst die Katholiken an unsern Schulen lehren und
lernen, aber dann müssen auch die Freidenker an diesen Schulen
Lehr- und Lernfreiheit haben. Wenn utopistische Katholiken

in unsern Schulen ihre Vorträge halten können, dann
muss unsern Freidenkern auch der Zutritt zu den Schulen
offen stehen. Daher verstösst die Anzeige des Rektorats der Kan-
tonsschule in Aarau, uns die Aula zu entziehen, nachdem wir
sie schon gemietet hatten, den in der Schweiz geltenden Grundsätzen

von der Freiheit aller Eidgenossen. Wir halten an den
Worten des Regierungsrates Dr. Rudolf fest: Die Lehrfreiheit
ist für alle da, für Berner und Nichtberner, für Reformierte,
Katholiken und Freidenker. Wenn ein de Reynold an der Berner

Universität Utopien verbreiten darf, dann dürfen wir
Freidenker auch an den Schulen aller Kantone Wissen und Erkenntnis

verbreiten. Und so gilt es K.

Die Kirche auf dem Kriegspfad.
Von Hans Otto Löggow.

Die christlichen Kirchen, besonders aber die katholische,
fühlen ihre Macht von zwei Seiten bedroht. Die eine Seite ist
die immer stärker werdende Beteiligung der breiten Massen
am öffentlichen Leben mit der damit verbundenen freiheitlicheren

Auffassung aller kulturellen Probleme, die die Arbeit
der Dunkelmänner aufs äusserste erschwert; die andere Front
ist die der organisierten Kirchengegner, der Freidenker, die
sich nicht nur darauf beschränken, für den Austritt aus den
Kirchen zu werben, sondern die die Kirchen aktiv angreifen
und die bereits mancher Anmassung der kirchlichen Kreise
erfolgreich auf den Leib rückten.

Dieser Zweifronten-Krieg spielt sich nicht nur in Deutschland

ab; wir können ihn in allen Ländern mit einer straff
organisierten freiheitlichen Arbeiterschaft beobachten. Die
Kirchen wissen, was für sie auf dem Spiele steht; und so können
wir denn in allen kirchlichen Organisationen eine starke
Nervosität beobachten, mit der man der Entwicklung zu steuern
versucht. Diese Nervosität ist in den katholischen Kreisen
besonders stark ausgeprägt, und hier hat man sogar zwei eigene
Organisationen gebildet, die die Truppen für den Kampf stellen

sollen und von denen hier berichtet werden soll, die
katholische Aktion und die katholische Wehr.

der Kolonialbeutegeier seine Stimme zugunsten der Boxer erhoben
und das blutige Unrecht, das von den europäischen Kulturnationen
am chinesischen Volke begangen wurde, gegeisselt. Als Freidenker,
als Mensch, als Demokrat verabscheute er jede Unterdrückung, jede
Brutalität des Stärkeren gegen Schhwächere und jede Heuchelei.

Furchtbar ergriff ihn daher der Weltkrieg, diese grösste
Kulturschande der Geschichte. Die Hohlheit und Verlogenheit der
kirchlichfeudal-kapitalistischen «Kultur», die Nansen immer und immer wieder

als solche gegeisselt hatte, zeigte die Richtigkeit seines Urteils auf
eine Art und Weise, die er denn auch selbt kaum erwartet hatte.
Empörung gegen den Krieg und dessen Macher und tiefes Mitleid mit
dessen Opfern ergriff ihn derart, dass es ihn, den eisenfesten
Polarhelden, fast darniederwarf. Besonders scharfe Töne fand er gegen
Deutschland. Warm setzte er sich für Norwegens Neutralität ein.
Alle seine grossen Forschungsprojekte und Arbeiten waren gestört.
Er hatte Freunde in allen Ländern und beiden Lagern, und es

schmerzte ihn tief, zusehen zu müssen, wie diese in Kriegsraserei
aufeinander losschlugen. Besonders tief schmerzte ihn das Verhalten
Ernst Haeckels, das durchaus nicht demjenigen eines wahren und
konsequenten Freidenkers entsprach.

Um alles dies ertragen zu können, zog er sich zurück zu Ur-
mutter Natur, der Quelle der Titanenkräfte, die er bei seinen
Unternehmungen zeigte. Diese für Nansen so typische innige Naturverbundenheit

gab ihm neuen Glauben an das Gute im Menschen und neue
Kraft zu einer Wirksamkeit, die seinem ganzen so reichen Leben die
Krone aufsetzen sollte. Einsam durchstreifte er seine Berge, hielt


	Der Streit um Prof. de Reynold

