
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 13 (1930)

Heft: 20

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


154 DER FREIDENKER Nr. 20

nerschlag für säumende Gemüter sein, mögen sie allen den
Ernst der Amtshandlung am 1. Dezember vor Augen führen,
möge die Volkszählung zeigen, dass der Schweizer auch den
Mut hat, für seine wirkliche Weltmeinung auch ein amtliches
Bekenntnis abzulegen. A. K.

Die grosse Synthese.
Käme es auf den Willen und Entscheid der Theologie

allein an, dann wäre Wissenschaft heute noch ein ödes, trostloses

Trümmerfeld, mit herumliegenden einzelnen wertvollen
Brocken und Blöcken, aber ohne jeden einheitlichen Zusammenhang

und ohne strukturelles Gefüge. Wohl würde diese Herrin

gönnerhaft gestatten, da und dort bis zum Ende durchzudringen

und eine Einzeltheorie voll auszubauen, aber sicher
immer nur an solchen Punkten, die ihrem eigenen Grund- und
Glaubensbestand nicht gefährlich werden könnten. Ihre
Devise war und ist immer noch : Zerreissen — Zerteilen — Trennen,

um besser herrschen zu können. Der Einfluss der Theologie

auf der Universität ist zwar heute noch beträchtlich, und
die von ihr ausgehenden Hemmungen gerade auf wissenschaftstheoretischem

und philosophischem Gebiet sind schmerzlich
spürbar; aber im Grossen und Ganzen hat sich die Wissenschaft

auf ihre Autonomie und Souveränität besonnen, sie weist
die Einsprüche und Einwände von theologischer Seite immer
deutlicher ab und arbeitet unermüdlich am Ausbau ihrer
Zusammenhänge, am Studium und der Aufdeckung der grossen
Zusammenhänge des Seins, an der Darstellung der grossen
Zusammenhänge des Wissens. Das darf heute festgestellt werden:

Die positiv-konstruktiven Kräfte der Wissenschaft und
Philosophie sind heute stärker als die negativ-destruktiven
Kräfte der Theologie.

Geradezu dramatisch waren in den letzten Jahrzehnten die
Kämpfe um den Graben, der sich zwischen Organischem und
Anorganischem hinzieht. Was Wissenschaft und eine mit ihr
verbündete Philosophie geleistet haben, um diesen Graben
zuzuschütten, ist immer wieder zunichte gemacht worden durch
die Theologie und theologisch infizierte Philosophie, die alles
Bestreben, aber auch allen Anlass haben, diesen Graben
immer und immer wieder aufzureissen. Es ist sehr bezeichnend,
dass der Vorkämpfer des Neo-Vitalismus, Hans Driesch,
zugleich in seiner Ethik: «Die sittliche Tat» die durchaus theologische

Ansicht vertritt, dass ohne Unsterblichkeit eine Ethik
nicht aufgebaut werden könne. («Sterben alle Menschen definitiv,

so ist eigentlich alles gleichgültig.» Driesch.) Nun muss
aber auch hier an diesem speziellen Frontabschnitt des

Weltanschauungskampfes, in der Frage des Zusammenhangs zwi¬

schen Organischem und Anorganischem, die Theologie wie
überall klein beigeben. Die Tatsachen plädieren dringlich und
unabweislich für durchgehenden Zusammenhang, die grosse
Synthese lässt sich nicht mehr aufhalten. Die Ueberbrückung
dieses Grabens ist bedeutend erleichtert worden durch Vorarbeiten

und Einsichten, die von beiden Seiten aus den Brückenschlag

gewissermassen provoziert haben: Einmal auf Seiten
des Organischen die Einsicht, dass es durchaus nicht nötig ist,
eine besondere Lebenskraft (Vitalität, Entelechie) anzunehmen,

da die organischen Erscheinungen aus Chemie und Physik

heraus verstanden werden können; zum andern auf der
Seite des Anorganischen die grosse Entdeckung, dass den
chemischen und physikalischen Erscheinungen nicht eine kernige
oder körnig-atomisierte Substanz, sondern Energie, ewig
lebendige, ungeheuer kraftvolle, aber in bestimmten Kraftfeldern

atomisierte Energie, zugrunde liegt. Diese grosse" Frage
ist heute nicht mehr: Wie ist Leben iund Bewegung entstanden
aus der Ruhe? Sollte sie noch gestellt werden, so müsste sie
lauten: Wie kann aus Bewegung und Leben Ruhe entstehen?
Aber die Frage ist heute sinnlos. Alles ist Bewegung und
Leben, es gibt im Kosmos keinen einzigen ruhigen oder ruhenden

Punkt, nur das Weltall selbst als Ganzes ist ruhend.

Wir verweisen in aller Kürze auf einige Arbeiten, welche
die grosse Synthese zwischen Organischem und Anorganischem
darstellen oder belegen:

Grosse Vorsicht ist immer noch angebracht gegenüber den
Forschungsresultaten des Indiers J. C. Bose: «Die Pflanzenschrift

und ihre Offenbarungen». (Rotapfel-Verlag Zürich,
1928.) Seine Bestrebungen, die Grenzwand zwischen Tier und
Pflanze niederzureissen durch Nachweis eines pochenden «Herzens»

und Wahrnehmungen leitender «Nerven» in den Pflanzen

bedürfen wohl noch anderweitiger Bestätigungen. Zu
unserer speziellen Frage ist interessant zu vernehmen, dass Bose
seinen fein konstruierten Apparaten, welche die minimalsten
Regungen und Bewegungen zehnmillionenfach vergrössert
wiedergeben, glaubt ablesen zu dürfen, dass auch Metalle ermüden,

sich dann wieder anregen lassen und unter der Einwirkung

von Gift sterben können. Hier berührt er sich, wenn
auch nur von ferne, mit den Entdeckungen des bekannten
Mineralogen Geheimrat Professor Rinne, der in einer Sitzung der
sächsischen Akademie der Wissenschaften darauf hinwies, dass
sowohl bei den Steinen, wie auch bei den Kristallen, sonderbare

Erscheinungen angetroffen werden, die sonst nur bei
lebenden Stoffen zu finden sind. Erst die Einführung des
Ultramikroskops und die Verwendung der Röntgenstrahlen haben es

ermöglicht, hier der Natur einige neue Geheimnisse abzulauschen.

So macht es den Eindruck, als ob die organischen Phä-

Feuilleton.
Ihr und Wir.

Ihr wollt nicht, dass ein Reich erblühe
Zu einem freien Menschentum,
Und wollt nicht, dass ein Herz erglühe
Fürs Völkerevangelium.
Ihr wollt nicht, dass die Menschen denken
Und forschen nach: Woher, wohin?
Ihr wollt nicht, dass sie selbst sich lenken
Und euch so schmälern den Gewinn!
Ihr wollt die Jugend uns verderben
Mit Lehren, die ihr selbst nicht glaubt,
Wohlwissend, dass auf Dogmenscherben
Der ganze Kram ist aufgebaut.
Ihr wollt die Schulen untergraben
Nach jesuitischem Rezept,
Euch an des Volkes Dummheit laben
Die aus dem Glauben sich erhebt.
Ihr seid des Geistes Henkerknechte;
Ihr segnet Waffen für den Krieg,
Verletzend alle Menschenrechte
Fleht Gott ihr an um euern Sieg.
Gäb's einen Gott, euch zu willfahren,
Wär er von Qualität wie ihr, —
Frech wär, verlogen sein Gebaren;

Für uns ist Wahrheit das Panier! Carl Widmer.

Allerlei Wissenswertes.

Kirche und Sport!
Hilf, was helfen kann! Nachdem unsere Zeit schon einmal so

sportlustig geworden ist, kommt man den Leuten entgegen oder wird
aufdringlich. Der A. D. A. C. veranstaltete in Freiburg i. Br. ein
Automobil- und Motorradrennen. Was geschah? Vor dem Rennen
wurden zwei Feldgottesdienste abgehalten. Vor einer kleinen
Schwarzwaldhütte war ein Altar aufgerichtet und ein katholischer
Geistlicher hatte in aller Frühe zwei Messen auf luftiger Bergeshöhe
gelesen. Diese Einrichtung soll ständig bleiben und wird bereits im
offiziellen Rennprogramm angekündigt. Ob nicht dieselbe Erkenntnis
auch unseren evangelischen Geistlichen bald kommen wird? Der
Zürcher Kirchenrat klagt über Leere in den Gotteshäusern. Die
Morgengottesdienste seien ebenso schwach besucht wie die
Nachmittagsveranstaltungen.' Man will die Feiern auf den Abend verlegen.
Vielleicht ist's besser, man verlegt sie auf den Sportplatz! Zeichen
ier Zeit! Für uns die Zeit der Ernte!

Ein Epilog zur internationalen Carilaskonferenz in Basel.

Die katholischen Blätter haben zur internationalen Caritaskonferenz

in Basel eingeladen, die vom 22. bis 26. September stattfand.
Hauptthema der Konferenz war: Die Rettung der Familie! Nachdem
sich durch dieses Thema freigeistige Bestrebungen mit konfessionellen

zu decken scheinen, so soll ein ganz kurzes Wort dieser Tagung
gewidmet sein. Wer die Rettung der Familie will, ernsthaft will, muss
der Familie alles das geben können, was eine Familie braucht. Ge-



Nr. 20 DER FREIDENKER 155

nomene Atmung, Ernährung, Fortpflanzung, Altern, Tod etc.
in weitgehender Analogie auch bei den Kristallen auftauchen
würden (Haeckels «Kristallseelen»!) Es lässt sich feststellen,
dass Granit, das Sinnbild unverwüstlicher Haltbarkeit und
Festigkeit, nach einiger Zeit «Alterserscheinungen» zeigt, die
Kristalle beginnen zu verschwimmen, der Stein löst sich auf und
wird Sand. Er ist gewissermassen gestorben. Prof. Rinne gab
in dem erwähnten Vortrage sogar der Ansicht Ausdruck, dass
es heute nicht mehr phantastisch sei, die Herstellung lebender

Substanz im Laboratorium für möglich zu halten, wenn
auch natürlich nur in den primitivsten Formen des Lebens.

(Schluss folgt.) H.

Nietzsche.
Von A. Albin.

Nur wer sich wandelt, ist mit mir verwandt.
Friedrich Nietzsche.

Er war einer der tiefsten Denker und der glühendsten Dichter,

ein erhabener Fürst des Wortes, aber zugleich eine der
interessantesten und,neben Giordano Bruno, tragischesten Erscheinungen

unter den Tausenden von Generationen menschlicher
Art. Zeitlebens nicht verstanden,demnach also auch verkannt,
diente er den Lümmeln als Schild, hinter dem- sie ihre Grobheit

und Brutalität deckten, sie als «Uebermenschliches», als
«Herrenmoral» wähnend. Die Vogelhirne aber, die Halb-, Viertel-

und Niemandköpfe zerrten seinen Namen in den Kot, machten

ihn verrufen und wähnten in seinem Wahnsinn eine
Daseinsberechtigung ihrer Gedankenlosigkeit iund -Leere zu
finden. In der Tat! Nicht zu denken sind sie da, für sie gibt es
keine Rätsel, keine Fragen, zumal solche, über die man den
Verstand verliert.

Wer über gewisse Dinge den Verstand nicht verliert — sagt
Lessing, der freisten Denker und mutigsten Bekenner einer —
der hat keinen zu verlieren.

Es sind Menschen vorhanden, denen Welt und Gesellschaft,
Leben und Glauben eine von Rand zu Rand übersehbare .Fläche
ist ohne Höhen, Niederungen und Schluchten, ein ebener Weg
ohne Fragen und Zweifel, eine makellose, unantastbare,
unwandelbare Wahrheit.

Es sind Menschen vorhanden, denen die Welt nicht wehtut,
die wie Juchtenleder das Gift der Heuohelei vertragen, die den
Zentner der Vorurteile nicht fühlen, unter denen ihr Nacken
zermürbt und ihr Gehirn zur Jauche gerinnt.

Es sind Menschen vorhanden, die die Wahrheit des Seins
ganz oben zu liegen sehen meinen — eine helle, heitere und
vor allem bequeme Wahrheit.

sundes Wohnen, regelrechten, ausreichenden Verdienst, erreichbare
Ziele für Jung und Alt. Ob das ein Caritasverband überhaupt
imstande ist? Wird man nicht vielmehr die Tagung unter einem
andern Gesichtswinkel veranstalten? Rettung der Familie für die Kirche
und ihre Zwecke, unbekümmert um die wirkliche Linderung der
Not. Wenn es den Herren des Caritasverbandes ernst wäre, müssten
sie Genf zu ihrem Tagungsorte wählen und nicht erst am 22.
September, sondern man hätte schon o. d. M. zusammenkommen müssen.

Dort in Genf, wo die Gewaltigen der Staaten beisammen sassen,
hätte man von der Rettung der Familien sprechen müssen. Dort sollten

die christlichen Caritasapostel auftreten und im Völkerbund etwa
so sprechen, wie seinerzeit der Kirchenlehrer Clemens von Alexandrien:

«Der Gebrauch aller Dinge auf dieser Welt soll allen gemeinsam

sein Es ist nicht gerecht, dass einer im Ueberfluss sitzt, während

andere darben !» Mit andern Worten: weg mit aller Caritas, mit
der Unterstützung der Darbenden, denn eine Gesellschaftsordnung,
die Darbende kennt, unverschuldet Darbende, ist ungerecht! Allein
der Umstand, dass man im hochzivilisierten 20. Jahrhundert noch
Caritastagungen abhalten muss, ist eine bittere Anklage gegen die,
welche vor allem Liberalismus und Sozialismus die Länder Europas
beherrscht haben. Die Caritasapostel müssten in Genf sagen: «So

hat auch Gott befohlen, dass die Erde gewissermassen ein gemeinsamer

Besitz sei das ist eure Humanität, selbst wenn ihr helfet,
raubet ihr!... Derjenige, dem es an Nahrung fehlt, zahlt euch
Zinsen; gibt es eine schreiendere Ungerechtigkeit?» So sprach einst
Ambrosius! Rettung der Familie! Aber dann fasse man die Sache an
der Wurzel an. Heutzutage, wo alles nach ökonomischen und ratio-

Zu diesen Bequemen gehörte Nietzsche nicht. Um den Preis
seines persönlichen Glücks, ja um den Preis seines Lebens
suchte er die Wahrheit, nichts als die reine, dem menschlichen
Verstand allein zugängliche und sich offenbarende Wahrheit.
Wie jener Jüngling zu Sais hob er mit kühner Hand die Hüllen
und Vorhänge, hinter denen sich anderes barg als die
Menschenkinder vermuteten; riss gleissner.ische Masken herunter,
den Zeitgenossen das wahre Gesicht zu zeigen, das sie verhüllten;

wahrheitsbesessen hieb er mit seinem Hammer auf die
Götzen los, dass sie in Staub und Zunder zerfielen. Er züchtigte
mit seinen Worten die Leugner des Lebens, die Verleumder
des Lebens, die Feinde des Lebens. Er züchtigte sie, weil sie
den Lebenden die Welt verekelten, Leben als Sünde hinstellten,

den Menschen zum elendsten Wurm erniedrigten, auf dass
er sich vor metaphysischen, falschen Götzen im Staube wälze,
statt in der Sonne aufrecht zu wandeln, auf dass er in Düster
und Finsternis winsle, statt des Lichtes froh zu werden und
sich am Tage zu freuen. Er räumte mit dem Unfug von Himmel
und Jenseits auf und pries Erde und Diesseits. Er träumte von
einer Erlösung des Menschengeschlechts, nicht von einer
Erlösung von der Welt, sondern z u der Welt. Der Mensch sollte
den Menschen überwinden und seiner Bestimmung gemäss, der
Natur zurückgegeben werden. Der viel verschriene
«Uebermensch» sieht seines Lebens Inhalt und Zweck in der Wahrheit

und dem Erforschen der Wahrheit, in der Bejahung des
Lebens, in einer den fernsten Geschlechtern zugewandten
Liebe.

Dieser Uebermensch muss in erster Linie von den Verneinern

des Lebens sich lossagen, das ist von den Priestern und
Predigern des Glaubens, weil die es sind, die nicht nur das
Leben den Menschen ekel zu machen sich mühten, sondern
ihnen auch das Wissen verboten, den Weg zur Wahrheit durch
den Popanz der «Sünde» verrammelten. Wissen stehe über
Glauben, Wahrheit — mag sie auch bitter und peinvoll sein —
mache seliger als alle kirchliche Seligkeitsduselei, die nach
dem Mass der geistig Unmündigen, der Armen am Geiste
zugeschnitten ist und ihnen allein genügen mag, nimmer aber
den Mündigen und Denkenden, den Scharfsichtigen und
Hellhörigen. Diesen sind Religion und Wirklichkeit zwei grundverschiedene

Welten. Dem gründlichen Erkennen und Erforschen
der Wirklichkeitswelt stehe die Religion stets hindernd im
Wege. Die den Menschen von dem Dogma aufgezwungene
Einschätzung von Gut und Böse vertrage sich nicht mit der
Wirklichkeit, widerspreche der Wahrheit, sei von Grund aus
falsch. Nietzsche lehrte diese Werte umwerten, indem er nicht
auf die Religion, nicht auf die Wirklichkeitsferne und -fremde
Glauben, sondern auf die Natur als des Menschen nächste und
eigentliche Mutter hinwies und nicht irgend einen Gott,, son-

nellen Grundsätzen geleitet wird, muss auch im Familienleben Oeko-
nomie und Rationalisierung walten. Es verkünde die Caritaskonferenz

ähnliche Grundsätze wie die anglikanische Bischofskonferenz
und sie erkläre mit den englischen Kollegen, dass man nicht ausserhalb

der Zeit stehen dürfe und wir wollen an den Ernst der
Tagung glauben. Ansonsten haben wir das Gefühl, dass die Tagung nur
dem einen Zweck diente, durch Austeilung von Butterbrot wankelmütige

Arme noch einmal für das Christentum zu gewinnen. Das
wäre nicht Caritas, sondern schnödeste Ausnützung der Not der
Aermsten zu egoistischen Zwecken!

Was ist Frechheit?
Wenn katholische Jünglinge bei einer Festversammlung einfache

Mädchen anpöbeln, weil sie kurze Aermel hatten und wenn ein

ganz Fanatisierter einen Stempel «Fleischschau» herbeiholt und alle
Mädchen, die nicht rasch fliehen konnten, mit diesem Stempel
bekleckst, dann ist so etwas eine Frechheit, die festgenagelt gehört,
damit die Oeffentlichkeit erfährt, wohin die aufrührerischen Predigten
führen.

Womit sich die Kirche tröstet?

In der Nikolauskirche in Freiburg fand im Juli eine seltene
Festesfeier statt. Ein ehemaliger Vorsitzender einer sozialistischen
Jugendorganisation feierte sein erstes Messopfer und ein anderer
ehemaliger sozialistischer Jugendvorsitzender empfing aus der Hand
seines Kollegen die Kommunion. Beide waren seinerzeit in Lausanne



Nr. 20 DER FREIDENKER 157

Die volkstümlichen, massennahen Gottheiten sind dagegen
Vischnu und Shiva; vor allem jener, dessen Name schon den
«Liebenden» bezeichnet. Seine Tempel sind hell und freundlich,

ja sogar prunkvoll; sie widerhallen vom Klang der Musik
und dem Reigen schöner Tempeldirnen. Die Götterstatue selbst

zeigt einen schönen Jüngling, der inmitten junger Hirtinnen
die Flöte bläst und das Idyll «Gitagovinda», das als Mysterienspiel

im Frühling aufgeführt wird (wie etwa die düsteren To-
desszenen Jesu in Oberammergau), besingt sein Lieben und
Schäkern unter einfachem Volk.

Dennoch ist Vischnu stets, wenn das Böse Gewalt über die
Welt bekam, in verschiedenen Gestalten auf Erden gekommen,
um es zu bekämpfen; am bekantesten sind seine Geburten als
Krischna und als Held Räma (besungen im Rämäyana, dem
zweiten grossen Nationalepos unseres Volkes).

Erst aus der indischen Auffassung heraus kann man viele
Stellen des neuen Testamentes begreifen, wo Jesus davon
spricht, dass der «Vater» im Menschen selbst ist: nämlich Brahma»

als Allseele. Die europäischen Gelehrten hören es natürlich

nicht gerne, wenn man ihrer Bibel Plagiat von «wilden»,
heidnischen Völkern vorwirft.

Erwähnen wir noch den düsteren Shiva (das «Sh» ist
weicher zu sprechen als das «sch») : er ist das Gegenteil des freundlichen

Vischnu. Seine Tempel sind kahl, seine Statuen zeigen
einen in Nachdenken versunkenen, gereiften Mann, nackt oder
im Büssergwande, mit einer Schlange um den Hals, den Leib
mit Asche verschmiert. Als das Weltenmeer gequirlt wurde
— woraus dann schöne Dinge, wie die Göttin der Schönheit,
entstanden — sonderte sich so viel Gift ab, dass die ganze
Welt bedroht war. Da trank der mächtige Shiva das ganze Gift
in sich, wovon er noch jetzt einen blauen Hals hat.

Auch er tut etwas fürs Heil der Welt, aber er ist dem
frohen Treiben abhold, liebt die Einsamkeit, die religiöse
Beschaulichkeit und ist daher auch nur solchen • Leuten zugänglich,

die sich vom «irdischen Tand» abwenden und bloss dem
Gotte leben wollen. Er ist daher die Gottheit der Yogis und
Fakire.

Diese beiden Volksgötter haben die meisten Anhänger im
Lande, welche sich Shivaiten und Vischnuiten (oder Vaischa-
vas) benennen und sich voneinander schon äusserlich durch
gewisse Stirnmale unterscheiden.

Eine Besonderheit ist das Jaghannätha-Fest («J» ist wie
«dsch» zu sprechen) in Puri, etwa 100 km von Kalkutta. Der
dortige Tempel ist im ganzen Lande berühmt und viele
Festlichkeiten werden dort zu Ehren des Jaghannäta, einer Form
des Vischnu, fortwährend abgehalten; die grösste und
berühmteste aber ist das Wagenfest oder eben das eigentliche
Jaghannäthafest. Es wird im Hochsommer, also etwa Juni-Juli
gefeiert.

So ist Mitte Juni im Japan in der Stadt Kyötö das Gion-
Tempelfest, wobei halbnackte, schweisstriefende Männer
ungeheure Festwagen in der Prozession ziehen. Ebenso ist es in
Pun: 80,000—100,000 Menschen ziehen an ungeheuren, viele
hundert Meter langen, dicken Seilen Wagen, auf denen die
Priester musizieren. Dann tun sogar die Reichen etwas für ihr
Seelenheil, indem sie Wasser ausschenken lassen und Männer
aufnehmen, die stets Kühlung zu fächeln haben.

Der Anblick dieser Heiligen Prozession wirkt auf die Menge
so fanatisierend, dass sich viele unter die Räder des heiligen
Wagens werfen, weil sie meinen, dann schritte Gott selbst
über sie weg und trüge ihre Seele am sichersten ins Paradies.
Und wenn heute auch Volkssamariter und Ordner bemüht
sind, diesen garnicht im Interesse der herrschenden Kasten
stehenden Selbstmord zu verhindern, so kommt der Massentod
doch jedesmal auf seine Rechnung: unter diesen aus allen
Windrichtungen, aus allen Schichten in Staub und Schmutz
hergepilgerten Massen bricht jedesmal die Cholera aus und rafft
viele dahin. Das ist so gewiss, dass kein Jaghännäthapilger
von Hause geht, ohne seine Sachen zu bestellen und das Testament

zu machen. Immerhin hält man den Tod bei dieser
Gelegenheit und an diesem Orte für verdienstlich und so wird
diese Gefahr hier wohl bleiben, solange der religiöse Wahn
herrschen wird.

Die Armen, die sich eine weite Reise nicht leisten können,
laufen oft monatelang zu Fuss; dann gibt es aber noch Selhst-
quäler, die für den Weg gar Jahre brauchen, weil sie ihn mit
ihrem eigenen Körper ausmessen!

Nur eine schöne Seite hat das Jaghannäthafest: bei dieser

Gelegenheit herrscht volle Gleichheit aller Kasten und
Klassen, wie es bei den alten Römern während der Saturnalien
war.

Während des ganzen Jahres muss sich jeder Kastenangehörigen

peinlichst hüten, an einen Menschen tieferer Kaste an-
zustossen, geschweige mit ihm zusammen zu essen: er würde
sofort ans der Kaste ausgestossen werden und nicht jeder hat
so viel Zeit und Geld, um alle diese Pilgerungen und Selbstopfer

darzubringen, die nötig sind, um diesen Makel wieder
auszulöschen, der natürlich ein Glanzgeschäft für die Priester

ist.

Während des Jaghannäthafestes jedoch kommen alle, arm
und reich, zur Ausspeisung des Tempels: auf einem Palmblatt

— nicht einmal Geschirr darf man haben — bekommt
jeder Reis und Curry (sprich Karri, eine scharfe Nationalspeise).
Arm und Reich, Hoch und Nieder, alle demütigen sich vor dem
Priester und den indischen Proleten gibt dies wieder genug
Befriedigung und Gleichwertigkeitsgefühl, dass er vermeint,

(Siehe Fortsetzung Seite 159.)

denkertums verfochten wird, äusserst gering ist. Auf jeden Fall ist
sie bei weitem geringer als die Zahl derjenigen Dichterwerke, in
denen die Religion, die Frömmigkeit, der Glaube an das «Ueber-
sinnliche» entweder geradezu verherrlicht oder doch mindestens als
etwas Selbstverständliches dargestellt werden.

Unzweifelhaft bedeutet dieser Tatbestand für die Freidenkerbewegung

ein Manko und eine Gefahr; denn nicht die direkte
Propaganda durch aufklärende, wissenschaftliche Literatur geht am meisten

in die Breite und Tiefe, sondern gerade die künstlerische
Propaganda, die Dichtung. Die Dichtung wendet sich an und für sich
schon an weit grössere Massen als die Wissenschaft, und sie wirkt
ausserdem deswegen viel überzeugender, weil sie ihre Tendenz —
mag diese nun gewollt oder ungewollt sein — in anschaulichen
Vorgängen verbirgt. So vollzieht sich in dem Leser unbemerkt eine
Beeinflussung, für deren verhängnisvolle Macht wir nur die sogenannten

biblischen Geschichten als Beispiel anzuführen brauchen, von
deren Einwirkungen ungezählte Menschen sich ihr ganzes Leben lang
nicht mehr frei machen können.

Deshalb schien es an der Zeit, endlich einmal eine Generalmusterung

der Weltliteratur zu veranstalten, das Gut zu sichten, das sich
hier angehäuft hat, und alles das zu sammeln, was den Zielen des
Freidenkertums förderlich ist.

Die «Freidenkergeschichten aus der Weltliteratur», von denen
der Verlag hier einen ersten Band vorlegt — weitere sollen folgen —

vereinigen eine Reihe der berühmtesten Erzähler aus dem Ende
des neuzehnten und dem Anfang des zwanzigsten Jahrhunderts, aus¬

gewählt und eingeleitet von Rudolf Franz. Seine Einleitung «Die
Freidenkerwelt in der Literaturgeschichte» untersucht die Ursachen
für die oben erwähnte Seltenheit des freidenkerischen Motivs in der
erzählenden Literatur und kennzeichnet in grossen Zügen das
Auftreten dieses Motivs, soweit es dennoch erfolgte. Für die Bedeutung
der in diesem ersten Bande vereinigten Erzählungen sprechen schon
die Namen ihrer Verfasser: Zola, Maupassant, Tolstoi, Tschechow,
Strindberg, Andersen Nexö, Anzengruber. Ihre 16 Geschichten
gehören zu den Meisterwerken der Erzählungskunst und bieten,
darüber hinaus, dem Freidenker-Leser in überaus mannigfaltiger
Gestaltung jene Probleme, die ihn am meisten bewegen. Die Motive
der Frömmigkeit und des Atheismus in ihren zahlreichen Abstufungen

sind hier bald ernst, bald heiter, bald tragisch erschütternd, bald
bitter satirisch, aber immer mit der Unbefangenheit des grossen
Dichters abgewandelt. Dem Leser dieser Meisterstücke erwächst der
doppelte Genuss an der spannenden, hinreissenden Form und an der
zum Nachdenken, ja gleichsam zum Weiterdichten reizenden Problemstellung.

Es versteht sich von selbst, dass alle diese Erzählungen,
auch wenn sie es dem Leser überlassen, die Schlussfolgerungen
selber zu ziehen, immer wieder hinauslaufen auf den Zweifel an den
Lehren der Kirche, auf die Ablehnung des «Uebersinnlichen» und
auf die Freiheit des Denkens.

Gesinnungsfreund
Haben Sie dem „Freidenker" schon einen

neuen Abonnenten geworben?


	Feuilleton

