Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 13 (1930)

Heft: 20

Artikel: Die grosse Synthese : [1. Teill]
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407958

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407958
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

154 DER FREIDENKER

Nr. 20

nerschlag fiir siumende Gemiiter sein, mdgen sie allen den
Ernst der Amtshandlung am 1. Dezember vor Augen fiihren,
moge die Volkszahlung zeigen, dass der Schweizer auch den
Mut hat, fiir seine wirkliche Weltmeinung auch ein amtliches
Bekenntnis abzulegen. A K.

Die grosse Synthese.

Kiame es auf den Willen und Entscheid der Theologie al-
lein an, dann wire Wissenschaft heute noch ein 6des, trost-
loses Tritmmerfeld, mil herumliegenden einzelnen wertvollen
Brocken und Blécken, aber ohne jeden einheitlichen Zusammen-
hang und ohne strukturelles Gefiige. Wohl wiirde diese Her-
rin gonnerhaft gestatten, da und dort bis zum Ende durchzu-
dringen und eine Einzellheorie voll auszubauen, aber sicher
immer nur an solchen Punkten, die ihrem eigenen Grund- und
Glaubensbestand nicht gefahrlich werden konnten. Ihre De-
vise war und ist immer noch: Zerreissen — Zerteilen — Tren-
nen, um besser herrschen zu konnen. Der Einfluss der Theolo-
gie auf der Universitit ist zwar heute noch betréchtlich, und
die von ihr ausgehenden Hemmungen gerade auf wissenschafts-
theoretischem und philosophischem Gebizt sind schmerzlich
spiirbar; aber im Grossen und Ganzen hat sich die Wissen-
schaft auf ihre Autonomie und Souver#nitit besonnen, sie weist
die Einspriiche und Einwénde von theologischer Seite immer
deutlicher ab und arbeitet unermiidlich am Ausbau ihrer Zu-
sammenhénge, am Studium und der Aufdeckung der grossen
Zusammenhénge des Seins, an der Darstellung der grossen Zu-
sammenhédnge: des Wissens. Das darf heute festgestellt wer-
den: Die positiv-konstruktiven Krifte der Wissenschaft und
Philosophie sind heute stirker als die negativ-destruktiven
Krafte ‘der Theologie.

Geradezu dramatisch waren in den letzten Jahrzehnten die
Kampfe um den Graben, der sich zwischen Organischem und
Anorganischem hinzieht. Was Wissenschaft und eine mit ihr
verbiindete Philosophie geleistet haben, um diesen Graben zu-
zuschiitten, ist immer wieder zunichte gemacht worden durch
die Theologie und theologisch infizierte Philosophie, die alles
Bestreben, aber auch allen Anlass haben, diesen Graben im-
mer und immer wieder aufzureissen. Es ist sehr bezeichnend,
dass der Vorkdmpfer des Neo-Vitalismus, Hans Driesch, zu-
gleich in seiner Ethik: «Die sittliche Tat» die durchaus theolo-
gische Ansicht vertritt, dass ohne Unsterblichkeit eine Ethik
nicht aufgebaut werden konne. («Sterben alle Menschen defini-
tiv, so ist eigentlich alles gleichgiiltig.» Driesch.) Nun muss
aber auch hier an diesem speziellen Frontabschnitt des Welt-
anschauungskampfes, in der Frage des Zusammenhangs zwi-

schen Organischem und Anorganischem, die Theologie wie
iiberall klein beigeben. Die Tatsachen pléddieren dringlich und
unabweislich fiir durchgehenden Zusammenhang, die grosse
Synthese ldsst sich nicht mehr aufhalten. Die Ueberbriickung
dieses Grabens ist bedeutend erleichtert worden durch Vorar-
beiten und Einsichten, die von beiden Seiten aus den Briicken-
schlag gewissermassen provoziert haben: Einmal auf Seiten
des Organischen die Einsicht, dass es durchaus nicht nétig ist,
eine besondere Lebenskraft (Vitalitit, Entelechie) anzuneh-
men, da die organischen Erscheinungen aus Chemie und Phy-
sik heraus verstanden werden konnen; zum andern auf der
Seite des Anorganischen die grosse Entdeckung, dass den che-
mischen und physikalischen Erscheinungen nicht eine kernige
oder kornig-atomisierte Substanz, sondern Energie, ewig le-
bendige, ungeheuer kraftvolle, aber in bestimmten Kraftfel-
dern atomisierte Energie, zugrunde liegt. Diese grosse Frage
ist heute nicht mehr: Wie ist Leben und Bewegung entstanden
aus der Ruhe? Sollte sie noch gestellt werden, so miisste sie
lauten: Wie kann aus Bewegung und Leben Ruhe entstehen?
Aber die Frage ist heute sinnlos. Alles ist Bewegung und Le-
ben, es gibt im Kosmos keinen einzigen ruhigen oder ruhen-
den Punkt, nur das Weltall selbst als Ganzes ist ruhend.

Wir verweisen in aller Kiirze auf einige Arbeiten, welche
die grosse Synthese zwischen Organischem und Anorganischem
darstellen oder belegen:

Grosse Vorsicht ist immer noch angebracht gegeniiber den
Forschungsresultaten des Indiers J. C. Bose: «Die Pflanzen-
schrift und ihre Offenbarungen». (Rotapfel-Verlag Ziirich,
1928.) Seine Bestrebungen, die Grenzwand zwischen Tier und
Pflanze niederzureissen durch Nachweis eines pochenden «Her-
zens> und Wahrnehmungen leitender «Nerven» in den Pflan-
zen bediirfen wohl noch anderweitiger Bestdtigungen. Zu un-
serer speziellen Frage ist interessant zu vernehmen, dass Bose
seinen fein konstruierten Apparaten, welche die minimalsten
Regungen und Bewegungen zehnmillionenfach vergréssert wie-
dergeben, glaubt ablesen zu diirfen, dass auch Metalle ermii-
den, sich dann wieder anregen lassen und unter der Einwir-
kung von Gift sterben koénnen. Hier beriihrt er sich, wenn
auch nur von ferne, mit den Entdeckungen des bekannten Mi-
neralogen Geheimrat Professor Rinne, der in einer Sitzung der
sichsischen Akademie der Wissenschaften darauf hinwies, dass
sowohl bei den Steinen, wie auch bei den Kristallen, sonder-
bare Erscheinungen angetroffen werden, die sonst nur bei le-
benden Stoffen zu finden sind. Erst die Einfiihrung des Ultra-
mikroskops und die Verwendung der Réntgenstrahlen haben es
ermdglicht, hier der Natur einige neue Geheimnisse abzulau-
schen. So macht es den Eindruck, als ob die organischen Phi-

Feuilleton.

the . . . und Wir.

Ihr aolli nichl, dass ein Reich erbliihe
Zu einem freien Menschentum,

Und wollt nicht, dass ein Herz erglithe
Fiirs Volkerevangelium.

TIhr wollt nicht, dass die Menschen denken
Und forschen nach: Woher, wohin?

Ihr wollt nicht, dass sie selbst sich lenken
Und euch so schmilern den Gewinn!

Ihr wollt die Jugend uns verderben
Mit Lehren, die ihr selbst nicht glaubt,
Wohlwissend, dass auf Dogmenscherben
Der ganze Kram ist aufgebaut.

Ihr wollt die Schulen untergraben

Nach jesuitischem Rezept,

Euch an des Volkes Dummheit laben
Die aus dem Glauben sich erhebt.

Ihr seid des Geistes Henkerknechte;
Ihr segnet Waffen fiir den Krieg,
Verletzend alle Menschenrechte

Fleht Gott ihr an um euern Sieg.
Gib’s einen Gott, euch zu willfahren,
Wir er von Qualitit wie ihr, —

Frech wir, verlogen sein Gebaren;

— — Fiir uns ist Wahrheit das Panier! Carl Widmer.

Alleriei Wissenswertes.

Kirche und Sport!

Hilf, was helfen kann! Nachdem unsere Zeit schon einmal so
sportlustig geworden ist, kommt man den Leuten entgegen oder wird
aufdringlich. Der A. D. A. C. veranstaltete in Freiburg i. Br. ein
Automobil- und Motorradrennen. Was geschah? Vor dem Rennen
wurden zwei Feldgottesdienste abgehalten. Vor einer kleinen
Schwarzwaldhiitte war ein Altar aufgerichtet und ein katholischer
Geistlicher hatte in aller Friithe zwei Messen auf luftiger Bergeshéhe
gelesen. Diese Einrichtung soll stindig bleiben und wird bereits im
offiziellen Rennprogramm angekiindigt. Ob nicht dieselbe Erkenntnis
auch unseren evangelischen Geistlichen bald kommen wird? Der
Ziircher Kirchenrat klagt iiber Leere in den Gotteshdusern. Die
Morgengottesdienste seien ebenso schwach besucht wie die Nachmit-
tagsveranstaltungen Man will die Feiern auf den Abend verlegen.
Vielleicht ist’s besser, man verlegt sie auf den Sportplatz! Zeichen
ler Zeit! Fiir uns die Zeit der Ernte!

Ein Epilog zur internationalen Carilaskonferenz in Basel.

Die katholischen Blitter haben zur internationalen Caritaskonfe-
renz in Basel cingeladen, die vom 22. bis 26. September stattfand.
Hauptthema der Konferenz war: Die Rettung der Familie! Nachdem
sich durch dieses Thema freigeistige Bestrebungen mit konfessionel-
len zu decken scheinen, so soll ein ganz kurzes Wort dieser Tagung
gewidmet sein. Wer die Rettung der Familie will, ernsthaft will, muss
der Familie alles das geben konnen, was eine Familie braucht. Ge-



Nr. 20

DER FREIDENKER 155

nomene Atmung, Erndhrung, Fortpflanzung, Altern, Tod etc.
in weitgehender Analogie auch bei den Kristallen auftauchen
wiirden (Haeckels «Kristallseelens!) Es ldsst sich feststellen,
dass Granit, das Sinnbild unverwiistlicher Haltbarkeit und Fe-
stigkeit, nach einiger Zeit «Alterserscheinungen» zeigt, die Kri-
stalle beginnen zu verschwimmen, der Stein 16st sich auf und
wird Sand. Er ist gewissermassen gestorben. Prof. Rinne gab
in dem erwihnten Vortrage sogar der Ansicht Ausdruck, dass
es heute nicht mehr phantastisch sei, die Herstellung leben-
der Substanz im Laboratorium fiir moglich zu halten, wenn
auch natiirlich nur in den primitivsten Formen des Lebens.
(Schluss folgt.) H.

Nietzsche.
Von A. Albin.

Nur wer sich wandelt, ist mit mir verwandt.
Friedrich Nielzsche.

Er war einer der tiefsten Denker und der glithendsten Dich-
ter, ein erhabener Fiirst des Wortes, aber zugleich eine der in-
teressantesten und,neben Giordano Bruno, tragischesten Erschei-
nungen unter den Tausenden von Generationen menschlicher
Art. Zeitlebens nicht verstanden,demnach also auch verkannt,
diente er den Liimmeln als Schiid, hinter dem.sie ihre Grob-
heit und Brutalitat deckten, sie als «Uebermenschliches», als
«Herrenmoral> wihnend. Die Vogelhirne aber, die Halb-, Vier-
tel- und Niemandkopfe zerrten seinen Namen in den Kot, mach-
ten ihn verrufen und wihnten in seinem Wahnsinn eine Da-
seinsberechtigung ihrer Gedankenlosigkeit und -Leere zu fin-
den. In der Tat! Nicht zu denken sind sie da, fiir sie gibt es
keine Ritsel, keine Fragen, zumal solche, iiber die man den
Verstand verliert.

Wer iiber gewisse Dinge den Verstand nicht verliert — sagt
Lessing, der freisten Denker und mutigsten Bekenner einer —,
der hat keinen zu verlieren.

Es sind Menschen vorhanden, denen Welt und Gesellschaft,

Leben und Glauben eine von Rand zu Rand iibersehbare Fliche
ist ohne Hohen, Niederungen und Schluchten, cin ebener Weg
ohn2 Fragen und Zweifel, eine makellose, unantastbare, un-
wandelbare Wahrheit.

Es sind Menschen vorhanden, denen die Welt nicht wehtut,
die wie Juchtenleder das Gift der Heuchelei vertragen, die den
Zentner der Vorurteile nicht fiihlen, unter denen ihr Nacken
zermiirbt und ihr Gehirn zur Jauche gerinnt.

Es sind Menscheu vorhanden, die die Wahrheit des Seins
ganz oben zu liegen sehén meinen — eine helle, heitere und
vor allem bequeme Wahrheit.

Zu diesen Bequemen gehorte Nietzsche nicht. Um den Preis
seines personlichen Gliicks, ja um den Preis seines Lebens
suchte er die Wahrheit, nichis als die reine, dem menschlichen
Verstand allein zugingliche und sich offenbarende Wahrheit.
Wie jener Jiingling zu Sais hob er mit kithner Hand die Hiillen
und Vorhdnge, hinter denen sich anderes barg als die Men-
schenkinder vermuteten; riss gleissnerische Masken herunter,
den Zeitgenossen das wahre Gesicht zu zeigen, das sie verhiill-
ten; wahrheitsbesessen hieb er mit seinem Hammer auf die
Gotzen los, dass sie in Staub und Zunder zerfielen. Er ziichtigte
mit seinen Worten die Leugner des Lebens, die Verleumder
des Lebens, die Feinde des Lebens. Er ziichtigte sie, weil sie
den Lebenden die Welt verekelten, Leben als Siinde hinstell-
ten, den Menschen zum elendsten Wurm erniedrigten, auf dass
er sich vor metaphysischen, falschen Gotzen im Staube wiilze,
statt in der Sonne aufrecht zu wandeln, auf dass er in Diister
und Finsternis winsle, statt des Lichtes froh zu werden und
sich am Tage zu freuen. Er raumte mit dem Unfug von Himmel
und Jenseits auf und pries Erde und Diesseits. Er triumte von
einer Erlosung des Menschengeschlechts, nicht von einer Er-
16sung v o n der Welt, sondern zu der Welt. Der Mensch sollte -
den Menschen iiberwinden und seiner Bestimmung gemiss, der
Natur zuriickgegeben werden. Der viel verschriene «Uebeér-
mensch» sieht seines Lebens Inhalt und Zweck in der Wahr-
heit und dem Erforschen der Wiahrheit, in der Bejahung des
Lebens, in einer den fernsten Geschlechtern zugewandten
Liebe.

Dieser Uebermensch muss in erster Linie von den Vernei-
nern des Lebens sich lossagen, das ist von den Priestern und
Predigern. des Glaubens, weil die es sind, die nicht nur das
Leben den Menschen ekel zu machen sich miihten, sondern
ihnen auch das Wissen verboten, den Weg zur Wahrheit durch
den Popanz der «Siindes verrammelten. Wissen stehe iiber
Glauben, Wahrheit — mag sie auch bitter und peinvoll sein —
mache seliger als alle kirchliche Seligkeitsduselei, die nach
dem Mass der geistig Unmiindigen, der Armen am Geiste zu-
geschnitten ist und ihnen allein geniigen mag, nimmer aber
den Miindigen und Denkenden, den Scharfsichtigen und Hell-
horigen. Diesen sind Religion und Wirklichkeit zwei grundver-
schiedene Welten. Dem griindlichen Erkennen und Erforschen
der Wirklichkeitswelt stehe die Religion stets hindernd im
Wege. Die den Menschen von dem Dogma aufgezwungene
Einschétzung von Gut und Bose vertrage sich nicht mit der
Wirklichkeit, widerspreche der Wahrheit, sei von Grund aus
falsch. Nietzsche lehrte diese Werte umwerten, indem er nicht
auf die Religion, niclit auf die Wirklichkeitsferne und -fremde
Glauben, sondern auf die Natur als des Menschen néchste und
eigentliche Mutter hinwies und nicht irgend einen Gott, son-

sundes Wohnen, regelrechten, ausreichenden Verdienst, erreichbare
Ziele fiir Jung und Alt. Ob das ein Caritasverband iiberhaupt im-
stande ist? Wird man nicht vielmehr die Tagung unter einem an-
dern Gesichtswinkel veranstalten? Rettung der Familie fiir die Kirche
und ihre Zwecke, unbekiimmert um die wirkliche Linderung der
Not. Wenn es den Herren des Caritasverbandes ernst wire, miissten
sie Genf zu ihrem Tagungsorte wihlen und nicht erst am 22. Sep-
tember, sondern man hitte schon o. d. M. zusammenkommen miis-
sen. Dort in Genf, wo die Gewaltigen der Staaten beisammen sassen,
hitte man von der Rettung der Familien sprechen miissen. Dort soll-
ten die christlichen Caritasapostel auftreten und im Vélkerbund etwa
so sprechen, wie seinerzeit der Kirchenlehrer Clemens von Alexan-
drien: «Der Gebrauch aller Dinge auf dieser Welt soll allen gemein-
sam sein... Es ist nicht gerecht, dass einer im Ueberfluss sitzt, wih-
rend andere darben!s Mit andern Worten: weg mit aller Caritas, mit
der Unterstiitzung der Darbenden, denn eine Gesellschaftsordnung,
die Darbende kennt, unverschuldet Darbende, ist ungerecht! Allein
der Umstand, dass man im hochzivilisierten 20. Jahrhundert noch
Caritastagungen abhalten muss, ist eine bittere Anklage gegen die,
welche vor allem Liberalismus und Sozialismus die Lander Europas
beherrscht haben. Die Caritasapostel miissten in Genf sagen: «So

hat auch Gott befohlen, dass die Erde gewissermassen ein gemein-

samer Besitz sei... das ist eure Humanitit, selbst wenn ihr helfet,
raubet ihr!... Derjenige, dem es an Nahrung fehlt, zahlt euch Zin-
sen; gibt es eine schreiendere Ungerechtigkeit?» So sprach einst Am-
brosius! Rettung der Familie! Aber dann fasse man die Sache an
der Wurzel an. Heutzutage, wo alles nach 6konomischen und ratio-

nellen Grundsitzen geleitet wird, muss auch im Familienleben Oeko-
nomie und Rationalisierung walten. Es verkiinde die Caritaskonfe-
renz #hnliche Grundsitze wie die anglikanische Bischofskonferenz
und sie erkldre mit den englischen Kollegen, dass man nicht ausser-
halb der Zeit stehen diirfe und wir wollen an den Ernst der Ta-
gung glauben. Ansonsten haben wir das Gefiihl, dass die Tagung nur
dem einen Zweck diente, durch Austeilung von Butterbrot wankel-
miitige Arme noch einmal fiir das Christentum zu gewinnen. Das
wire nicht Caritas, sondern schnodeste Ausniitzung der Not der
Aermsten zu egoistischen Zwecken!

Was ist Frechheit?

Wenn katholische Jiinglinge bei einer Festversammlung einfache
M#dchen anpébeln, weil sie kurze Aermel hatten und wenn ein
ganz Fanatisierter einen Stempel «Fleischschau» herbeiholt und alle
Méadchen, die nicht rasch fliehen konnten, mit diesem Stempel be-
kleckst, dann ist so etwas eine Frechheit, die festgenagelt gehort, da-
mit die Oeffentlichkeit erfihrt, wohin die aufrithrerischen Predigten
fiithren.

Womit sich die Kirche trostet?

In der Nikolauskirche in Freiburg fand im Juli eine seltene Fe-
stesfeier statt. Ein ehemaliger Vorsitzender einer sozialistischen Ju-
gendorganisation feierte sein erstes Messopfer und ein anderer ehe-
maliger sozialistischer Jugendvorsitzender empfing aus der Hand
seines Kollegen die Kommunion. Beide waren seinerzeit in Lausanne



156 DER FREIDENKER

Nr. 20

dern den Menschen in den Mittelpunkt des Seins und Gesche-
hens stellte. Er lehrte die Ehrfurcht vor dem Menschen, dessen
Wesen ihm einziges und tiefstes Problem diinkte. Gott, Him-
mel und dergleichen Phantome fiir Kinder, gehoérten nicht in
den Kreis seiner Betrachtungen. Er bekannte sich offen zur
Gottlosigkeit ohne jeden Vorbehalt, zu einer Gottlosigkeit, die
Max Scheler als postulatorischen «Atheismus des Ernstes und
der Verantwortung» bezeichnet. Wer sich dieser bewusst und
von ihnen durchdrungen ist, fiir den sind kirchliche Dogmen
und gottliche Gebote iiberfliissig. Er triagt die Gebote hochster
menschlicher Ethik in sich, froh der Last und wenn sie auch
noch $0 schwer ist und gibt sich nicht dazu her, mit «altehrwiir-
digen» Gotzen faule Kompromisse zu schliessen, um sich die
bis aufs dusserste gesteigerte Verantwortlichkeit aus Bequem-
lichkeitsprinzipien zu vermindern und zu verringern. Es ist ge-
wiss bequemer, Religionen und Gotter fiir sich «denken» und
handeln zu lassen, einen Teil der Verantwortungsschwere (bis-
weilen auch die ganze) auf sie zu laden, und damit manch un-
termenschliches Tun, wie Hass, Massenmord (Krieg ist nichts
anderes) und dergleichen zu rechtfertigen und gutzuheissen.
Wer von hoher sittlicher- Verantwortung getragen ist, wird da
schwerlich mitgehen konnen. Der Sittlich-Miindige bedarf kei-
neér iiber ihn sich .erhebenden, betenden und bittenden Fiir-
sprecherin; er bedarf auch keines Gottes. Die Gott zugestande-
nen Pridikate sind in ihm selbst. «Wenn es Gotter gibe, wie
hielte ich es aus, kein Gott zu sein; also gibt es keine Gotter.»

Was diesen grossen Denker erst wahrhaft gross macht, ist
sein unerschrockener Bekennermut, sein Eifer, dem Bekannten
gemiss zu leben. Er hat die Einheit und Einheitlichkeit européi-
scher Kultur erkannt, war selbst einer der wenigen «guten Eu-
ropéers, dessen Lehre Keime einer neuen, europiischen Gei-
stesstromung tragen. War er zeitlebens einsam geblieben, seine
Lehre findet immer grossere Gefolgschaft. Es wachsen die
Scharen derer, die Erde und Diesseits ganz in Besitz nehmen
und das Lebenr darauf, das eigene und das des Nichsten, als
das hochste Menschengut erkennen.

Das indische Wagenfest.
Von B. A. Agnihotri Pundit aus Agra.

«Das All war in Finsternis gehiillt, unerkennbar, nicht un-
terscheidbar; da war Rudra, der barmherzige, erhabene Welt-
schopfer. Der Hochheilige, indem er sich selbst aus sich selbst
dachte, schuf zuerst das Dasein und dann das Bewusstseiny,
heisst es im 2. Kapitel des Shiva-Puréna, eines indischen Reli-
gionswerkes, das sich mit der Verehrung und Betrachtung Shi-
vas befasst, wie andere' Purénas mit der anderer Gottheiten.

Dieses kleine Zitat erinnert fiirs erste an den biblischen
Schopfungsbericht, fiirs andere zeigt es gleich den grossen Un-
terschied zwischen den kindisch-naiven, grobsinnlichen Vor-
stellung der Bibel und dem philosophisch-abstrakten Denken
der indischen Konkurrenz. Golt schuf sich, indem er sich
dachte: «Ich denke, also bin ich», diesen ein ganzes Jahrhun-
dert aufriittelnden und die gesamte abendlédndische Philoso-
phie erst begriindenden Satz priagte im Abendlande erst wie-
der der kithne René Descartes (1596—1650), worauf er vor der
Kirche floh.

Das Erste, was «geschaffen» wird, ist nach unseren viel &l-
teren Religionsschriften «Dasein» und «Bewusstsein» (Intel-
lekt): also keine Wesenheiten, sondern wiederum philosophi-
sche Begriffe, die kein Gegensatz wie «Himmel und Erde» (in
der Bibel) sind, sondern eigentlich zusammen gehoren. Aller-
dings behaupten die indischen Priester, das Dasein existiere
bloss im Bewusstsein, wihrend der moderne Monismus umge-
kehrt sieht und den Intellekt an die Materie haftet.

Diese Einheit besteht auch zwischen den drei Gdttern, de-
nen ihre Verehrer und die sie besingenden Religionsschriften
gesondert die Weltsch6pfung zuschreiben. In unserem Zitat
war Shiva der Demiurg (Weltenbaumeister); andere Pruanas
wieder nennen Brahmé& oder Vischnu, doch heisst es im Kri-
yayogasara iber diese scheinbare Meinungsverschiedenheit:
«Einige preisen den Brahm4, andere den Vischnu oder Shiva,
aber der dreieinige Vischnu ist es, der schafft, erhdlt und zer-
stort, darum diirfen die Frommen zwischen diesen Drei keinen
Unterschied machen».

Sie bilden den sogenannten «Trimirti», die Dreieinigkeit.
Auch die Inder diirfen Brahmé, Vischnu und Shiva nicht als
drei verschiedene Gottheiten ansehen, sondern als Einheit, die
sich in drei verschiedenen Eigenschaften, Formen und Erschei-
nungen manifestiert: Brahma als den Erschaffer, Vischnu als
den Erhalter und Shiva als den Zerstorer. Auch aus dem Zer-
stérten entsteht wieder neues Leben, das in den Kreislauf des

_ Daseins eintritt, denn nach unserer Ansicht gibt es kein Aus-

16schen mit dem Tode. Ebenso wie die verwelkte, abgestor-
bene Pflanze im n#chsten Lenz wieder neu ersteht, so muss
auch jedes Lebewesen, ob Mensch, ob Tier, in einem bald
mehr, bald weniger sichtbaren Daseins-Kreislauf sich vervoll-
kommnen.

‘Wollten wir die Parallele weiterspinnen, dann koénnte man
Brahma wohl mit Gott-Vater vergleichen, wie auch das Padma-
Purana (Kap. 40, Vers 8) ihn als den «Urvater» bezeichnet.
Er hat nicht viele Tempel, denn der gewdhnliche Sterbliche hat
wenig Beziehungen zu diesem weltenfernen, thronenden Brah-
mi, den die spiatere Philosophie unseres Landes (Vedanta)
als die Weltenseele bezeichnete.

in der sozialistischen Bewegung titig. Ein Zeichen der Zeit, meint die
Kirche. Ganz richtig. Ein Zeichen der Zeit. Wenn es religiése So-
zialisten gibt, warum sollte es nicht auch sozialistische Renegaten
geben? Eines ist sicher: der nicht atheistisch. orientierte Sozialismus
landet eines schonen Tages beim Altar. Angeblich waren beide Rene-
gaten erst Protestanten und sind nun als katholische Priester tatig.
Ja, liebe Kirche! Ist das nicht Gesinnungslumperei? Als im Januar
dieses Jahres ein ehemaliger katholischer Priester sich den Schwei-
zern als Freidenker vorstellte, schrieb die ganze schwarze Presse,
er sei ein Gesinnungslump usw. Jetzt haben wir den umgekehrten
Fall. Da schreibt man: Zeichen der Zeit! Wir verstehen das so: auch
fiir den Sozialismus wird allmiahlich die Schicksalsstunde schlagen:
entweder Diesseits- oder Jenseitsorientierung, aber in letzterem Falle
hort der Sozialismus auf, eine Bewegung der.Entrechteten und Un-
terdriickten dieser Erde zu sein, denn dann hat er sich ans Bibel-
wort zu klammern: Selig sind, die Verfolgung leiden, denn ihrer
ist das Himmelreich.

Ein interessanter Fund.

Dr. Mingana von der Bibliothek zu Manchester in England hat
unter alten Handschriften einen interessanten Fund gemacht. Er ent-
deckte eine Kopie aus dem Jahre 2060 griechischer Zeitrechnung,
d. i. aus dem Jahre 1749 unserer Zeitrechnung, deren Original auf
das Jahr 750 n. Chr. zuriickweist und eine Niederschrift eines Jo-
hannesevangeliums darstellt. Die Niederschrift beginnt mit den Wor-
ten: «Das heilige Evangelium unseres Herrn Jesu Christi nach der

Predigt Johannes des Jiingeren . . .» und schliesst mit den Worten:
<Endigt die Niederschrift des heiligen Evangeliums nach der Predigt
des Johannes, der in griechischer Sprache in Bithynia redete.» Damit
wére der alten Diskussion bald ein Ende gesetzt, die sich immer dar-
iiber streitet, ob Ephesus oder Patmos der Ort der Niederschrift des
vierten Evangelium gewesen sei. Wenn Bithynia der Abfassungsort
gewesen ist, dann war es auch nicht der Apostel Johannes, der uns
dieses vierte Evangelium geschrieben hat, sondern eben ein anderer
Johannes; und wir sind wieder einmal belehrt worden, dass die Re-
ligionen nur mit Hypothesen uns fiittern.

Literatur.

Freidenkergeschichten aus der Weltliteratur. Ausgewihlt und heraus-
gegeben mit einer Einleitung: «Die Freidenkerwelt in der Litera-
turgeschichte» von Dr. Rudolf Franz. 313 Seiten, holzfreies Papier,

in Ganzleinen Mk. 4.50. Erschienen bei «Der Freidenker», Verlags-
gesellschaft m. b. H., Berlin SW 29, Gneisenaustr. 41.

" Bei der grossen Bedeutung und Ausdehnung der Freidenkerbewe-
gung wird jeden ihrer Anhinger sicher die Frage besonders interes-
sieren, wie sich der Gedanke des Freidenkertums auf dem so ge-
waltigen Gebiete der schonen Literatur bisher eigentlich ausgewirkt
hat. Wer in Gedanken beispielsweise die erzihlende Literatur an
sich vorbeiziehen lisst, wird mit Befremden feststellen miissen, dass
die Zahl der Romane, Novellen usw., in denen der Gedanke des Frei-



	Die grosse Synthese : [1. Teil]

