
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 13 (1930)

Heft: 18

Artikel: Religion, Kirche und Sozialismus : [2.Teil]

Autor: Hartwig, Th.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407944

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


338

ReBigion, Kirche und Sozialismus.
(Fortsetzung.)

Es dürfte schon aus den bisher verwendeten Zitaten ersichtlich

geworden sein, dass Anna Siemsen dem Religionsproblem
«kühl bis ans Herz hinan» gegenübersteht. An keiner Stelle
ihrer Schrift ist das, was unsere klerikalen Gegner uns als

«Religionshass» vorzuwerfen belieben, auch nur andeutungsweise

zu verspüren.
Wer die Religion, d. h. die aus der Kindheitsepoche des

Menschengeschlechtes stammenden Wunschträume wahrhaft
überwunden hat, der empfindet keinen Hass, sondern staunt
höchstens darüber, dass Zeitgenossen des 20. Jahrhunderts
seelisch noch der Steinzeit angehören. Wir hassen auch nicht die
Märchen, denen wir einst als Kinder gelauscht haben; nur wissen

wir eben, dass es Märchen sind.
Wenn wir Freidenker -etwas «widerwärtig» finden, so ist

es der Geschäftsbetrieb der Religion: Es ist widerwärtig, wenn
Menschen, die seihst nichts mehr glauben, an der Gläubigkeit
der andern profitieren. Es ist widerwärtig, wenn die Vertreter
der Kirche auf gute Bezahlung bedacht sind, und gleichzeitig
ihrer Empörung über den «öden Materialismus» der Sozialisten
Ausdruck geben. Es ist widerwärtig, wenn die Kirche sich als
Hüterin der Moral aufspielt und selbst die primitivsten Grundsätze

der Moral verleugnet. Es ist widerwärtig, wenn die
Anhänger des Christentums von Feindesliebe faseln und nicht
einmal den Grundsatz der Nächstenliebe befolgen. Es ist
widerwärtig, wenn in einer Zeit der schlimmsten Wohnungsnot neue
Gotteshäuser statt Wohnhäuser erbaut werden u. s. f.

Gegen alle diese Verlogenheiten der bestehenden
«gottgewollten» Gesellschaftsordnung nehmen wir Sozialisten und
Freidenker im Namen einer höheren gottlosen Sittlichkeit Stellung

uiid lehnen uns dagegen auf, dass Millionen Menschen,
durch ihre religiöse Einstellung verblendet, alles Leid auf
Erden willig ertragen, statt an der Verbesserung irdischer
Verhältnisse mitzuarbeiten. Aber wir wissen: «Wir können die
Geburt des Neuen nicht erzwingen, sondern nur unterstützen.»
(S. 63.)

Und wir unterstützen die Geburt des Neuen nicht dadurch,
dass wir die Religion verspotten, sondern indem wir den
ökonomisch-psychologischen Wurzeln der Religion nachgehen, um
— im Interesse der sozialistischen Aufbauarbeit — die
weltfremde und lebensfeindliche religiöse Einstellung rückständiger

Volksschichten besser bekämpfen zu- können.
Die Religion ist eine gefährliche Illusion, die ein Hindernis

darstellt, um zur Erkenntnis der Realität zu gelangen. (Vgl.
Freud «Die Zukunft einer Illusion»). Sie muss überwunden
werden, damit wir zu einer vernunftgemässen Regelung der
Wirklichkeit gelangen. Das ist ja das Ziel des Sozialismus: Al-

Peuilleton.
Allerlei Wissenswertes.

275 Mark kostet die Beerdigung eines verunglückten Kumpels
in Waldenburg.

«Wenn das Geld im Kasten klingt, die Seele in den Himmel
springt.» Dieser Auffassung scheint auch der Pfarrer von Waldenburg,

Schmidt, zu sein, denn er hat es verstanden, aus der letzten
Katastrophe ein gutes Geschäft zu machen. Dem Menschlichkeitsgefühl

und christlicher Nächstenliebe entspricht dies allerdings nicht.
Hat er doch für die Beerdigung eines einzigen Knappen eine Rechnung

von 275 Mark aufgesetzt. Dabei hat der Pfarrer für sich 60 Mark
berechnet, trotzdem der Kaplan die Beerdigung vorgenommen hat.
Wirklich ein gutes Geschäft. Hätte jeder Bergmann ein ähnliches
Einkommen, wären Not und Elend bei den Hinterbliebenen heute
nicht so gross. Wenn schon die Bergleute bei Lebzeiten aus Profitsucht

ausgenützt werden, so ist es doch unerhört, wenn der Tod von
einem Geistlichen in dieser Weise nutzbar gemacht wird.

Gottesdienst in den Bergen.
Die Zuger Nachrichten melden: Die grosse Schwierigkeit für

Sonntagsausflüge in die Berge ist immer die Frage des Gottesdienstes.

Es ist sozusagen unmöglich, an allen wünschbaren Orten
regelmässig Gottesdienst zu halten. Um wenigstens ganzen Gesellschaften
die Abhaltung eines Gottesdienstes zu ermöglichen, hat die Schwei-

Nr. 18

len Menschen auf Erden ein menschenwürdiges Dasein zu
schaffen. Es darf nicht mehr vorkommen — um nur ein
Beispiel zu nennen — dass Tausende Menschen, wie dies im
Jahre 1921 geschehen ist, infolge einer Missernte in Russland
Hungers sterben, während gleichzeitig in einem andern Lande
(Amerika) überflüssige Nahrungsmittel (Mais) als Heizmaterial

Verwendung finden.
Es handelt sich also um sehr reale Dinge, wenn wir «unsere

Methhoden zur Erkenntnis der religiösen Zusammenhänge»

(S. 13) überprüfen und den historischen Werdegang
verfolgen, der «von den primitiven Religionen zu christlichen
Kirchen» (S. 16) führen. Es lässt sich hiebei «die Verwelt-
lieung der religiösen Vorstellungswelt» (S. 24) feststellen, was
uns Sozialisten mit der unerschütterlichen Zuversicht erfüllt:
Mit uns zieht die neue Zeit!

Es geht nicht einfach nur um Glaube oder Unglaube,
sondern um verschiedene Arten des Denkens. Wer die Hilfeleistung

irgend eines Heiligen mit einer geweihten Kerze honoriert,

wer es für möglich hält, dass das Mädchen von Konnersreuth

seit Monaten ohne Nahrung zu leben vermag, wer sich
gesundbeten lässt usw., der denkt nicht logisch, sondern
magisch.

Auf Grund dieser magischen Denkweise erlässt die Kirche
rituelle Sittengebote, die nicht aus sozialen Beziehungen
abgeleitet, sondern durch «höhere» Absichten begründet werden.
Der katholische Katechismus sagt ausdrücklich: «Christlich
lieben heisst, Gott über alles, uns selbst aber und unseren Nächsten

wegen Gott liehen.»
Also nur auf dem Umwege über Gott gelangt der Gläubige

zur sozialen Gemeinschaft. Wir Sozialisten gehen aber von
dem Begriff der Gerechtigkeit aus. Mit Recht betont Anna
Siemsen den Gegensatz: «Diesem sozialen und ratioiialen
(vernunftgemässen Begriff) der Gerechtigkeit steht nämlich der ganz
andersartige Begriff der Heiligkeit gegenüber. Heiligkeit hat
nichts mit Gerechtigkeit und nichts mit den sozialen Begriffen
des Gut und Böse zu tun Heilig ist das, was rituelle und
magische Gesetze erlässt, während dem sozialen Gesetz die
Idee der Gerechtigkeit entspringt.» (S. 31.)

Der Abbau des Rituell-Magischen erfolgt von zwei Seiten:
«von der wachsenden Natur-Erkenntnis und von der allmählich
sich herausbildenden Ethik (menschliche Sittenlehre) her». S.

31.)

Es ist daher die soziale Entwicklung selbst, die zum Abbau
der religiösen, d. h. rituell-magischen Denkweise führt. Noir

verläuft diese Entwicklung nicht gleichmässig, sondern erfasst
«verschiedene Schichten der Gesellschaft zu verschiedener Zeit,
so dass wir heute, religionsgeschichtlich gesehen, in ganz ver-

zerische Caritaszentrale einen tragbaren Altar mit allem notwendigen

Zubehör (Gesamtgewicht ca. 10 kg) zur Feier der heiligen Messe

angeschafft. Die gesamte Ausrüstung ist in einem Rucksack verpackt
und leicht transportierbar. Es ist vorgesorgt, dass für jeden Fall die
Erlaubnis erteilt wird, die heilige Messe im Freien feiern zu dürfen.
Die Ausrüstung kann gegen eine bescheidene Gebühr von der
Schweizerischen Caritaszentrale, Hofstrasse 11, Luzern, verliehen
werden. Frühzeitige Anmeldung für jeden Ausflug ist zu empfehlen'.

Also: gegen eine «bescheidene» Gebühr Gottesdienst auf den
Bergen. Höher geht's nimmer!

Das fromme Locarno.

Am 15. August dieses Jahres gab es im Tessiner Wallfahrtsort
Maria Stein bei Locarno ein grosses Fest. Der Kardinal Schuster
von Mailand und viele andere Bischöfe versammelten sich um
Mitternacht auf diesem Berge zum Gottesdienst. Selbstverständlich musste
diese religiöse Feier wieder dazu benützt werden, um in echt
katholischer Art gegen jene Menschen loszuziehen, die nicht mehr
gläubigen Sinnes vor einem Kardinal sich beugen und ihm die Hand
küssen, wie es bis zur Ermüdung des Mailänder Bischofs auch diesmal

wieder geschah. Bischof Bacciarini musste in seiner Predigt einen
ordentlichen Seitenhieb den freien Erdbewohnern geben, als er
pathetisch ausrief: «Dinge sind gekommen, über die ihr weinen müsst.

Weinet über jene Familien, die nicht mehr beten, über jene
Unglücklichen, die ob dem Materialismus Seele und Ewigkeit verges-
sn!...» «Weinet wegen jener Presse, die der Religion Christi feind-

DER FREIDENKER



Nr. 18 DER FREIDENKER 139

schiedenen Jahrhunderten der Entwicklung leben, woraus sich
eine Menge unserer Schwierigkeiten und Missverständnisse
ergeben». (S. 35.)

Damit kommen wir auf die Frage der Taktik der sozialistischen

Bewegung in bezug auf das Religionsproblem.
(Schluss folgt.) Hartwig.

Das Konkordat.
Schon im Mittelalter wurden Konkordate (Vereinbarungen)
zwischen den Bischöfen, die damals vielfach Landesherren

waren und den weltlichen Landesherren, abgeschlossen.
Heute wird diese Bezeichnung regelmässig nur für Vereinbarungen

zwischen dem Papst und den einzelnen Staaten, bzw.
Staatsregierungen gebraucht.

Ueber die rechtliche Natur des Konkordates sind die
Ansichten verschieden. Diejenige Rechteanschauung, welche dem
System der römischen Kirche am meisten entspricht, erklärt
die Konkordate für einseitige Privilegien des Papstes, die er
in Milderung des streng kanonischen Systems einzelnen Staaten

zugestehe; danach seien sie zwar auf Seite des Staates

rechtsverbindlich, auf der der Kirche hingegen einseitig
widerruflich. Also was dem einen recht ist, muss der andere ohne
Widerrede hinnehmen, weil der eine eben der unfehlbare
Papst ist.

Die herrschende Lehre nimmt in den Konkordaten wirklich

zweiseitige Verträge an. Diese Verträge werden meist als
völkerrechtliche Verträge oder als eine eigentümliche dritte
Klasse von öffentlichen Verträgen neben den Staats- und Völ-
kerrechtsverträgen charakterisiert. Eine dritte Theorie hält
vom Standpunkt des modernen Staates aus einen bindenden
Vertrag mit der katholischen Kirche zur Regelung ihrer
Verhältnisse innerhalb eines Staatsgebietes für rechtlich unmöglich,

weil isie innerhalb dieses Gebietes eine dem Staate nicht
gleichgeordnete, sondern schlechthin unterworfene Korporation
sei. Die Konkordate sind nach dieser Theorie einseitige
Staatsgesetze. An dieser Theorie ist jedenfalls so viel richtig, dass

politisch die vertragsgemässe Bindung der souveränen
Gesetzgebung gegenüber den Untertanen nicht zulässig erscheint und
dass juristisch das Konkordat niemals Rechtsquelle ist, soweit
es den Untertanen gegenüber rechtsverbindlich ist, diese
Rechtsverbindlichkeit nicht an sich, d. h. auf Grund der Vereinbarung,

sondern kraft eines einseitigen staatlichen Gesetzgebungsaktes

besitzt.
Als das erste Konkordat pflegt man die Vereinbarung

zwischen dem deutschen Kaiser Heinrich V. und dem Papst Ca-

lixt II. (1122) zu bezeichnen (sogenanntes Wormer Konkordat)

; durch dieses wurde der Investiturstreit dahin beendet,

lieh gegenübersteht, weinet über die sittenlose Mode und über die
Unsittlichkeit, welche die reinen Strande eures Sees profanieren!»
Die Wirkung solcher Predigten kann man in den Familien verspüren.

Neuer Fanatismus peitscht die Frommen, um den andern das
Leben zu vergällen, neuer Zwist und Hader sind die Frucht solch

religiöser Demonstrationen.

Ein marianischer Kongress in Lourdes.
Ende Juli tagte in dem bekannten französischen «Wunderort»

Lourdes ein marianischer Kongress. Ein Kardinal aus Paris und 40

Bischöfe mit 100,000 Katholiken waren in Lourdes versammelt,
vielleicht wieder in der stillen Hoffnung, eines jener berühmten Wunder
zu erleben, die heute zur Verteidigung des katholischen Glaubens
gehören. Allein die Gottesmutter liess sich nicht erweichen. Ein
P. Gillet wusste die Verlegenheit der vielen Tausenden zu bannen,
als er in seiner Schlusspredigt meinte: Maria verlange erst Reinheit,

Busse und Gebet, dann sei sie bereit, bei ihrem Sohne Wunder
zu erbitten. Schlau sind die Priester und um keine Ausrede verlegen
und die Christen ungemein gläubig, weil sie sich einbilden, der P.

Gillet hat seine Weisheit am Ende gar von Maria selbst. Die
Kirchenfürsten wollten was anderes auf dem Kongress, etwas, das sie

auch erreichten. Von dem Präfekten und Deputierten bis zum letzten
Bezirksbeamten waren alle Behörden bei der kirchlichen Feier
vertreten, so dass der Kardinal von Paris, hinweisend auf die vielen
staatlichen Vertreter, ausrufen konnte: «Ah, wie ist Frankreich schön

und mächtig, wenn seine Kinder einig sind!» So geschehen in jenem
Frankreich, iu dem offiziell die Kirche immer noch vom Staate ge-

dass der Kaiser auf die Belehnung mit Ring und Stab
verzichtete und die kanonische Wahlfreiheit hinsichtlich der
höheren Kirchenämter anerkannte, während die kaiserliche
Belehnung mit den, den Kirchenfürsten zustehenden Regalien als
Ausfluss der weltlichen Hoheitsrechte von der Kirche
anerkannt wurde. Auf dem Konzil von Konstanz suchten die Fürsten

durch spezielle Konkordate die kirchlichen Verhältnisse
ihrer Länder besser zu ordnen und die staatlichen Rechte ge-
nauer festzustellen (sogen. Konkordate deutscher Nation vom
2. Mai 1418). Auch Papst Eugen IV. wurde noch genötigt, in
den sog. Fürstenkonkordaten den Forderungen der weltlichen
Gewalten nachzugeben (1447). Kaiser Friedrich III. aber gab
im Wiener- oder Aschaffenburger-Konkordat von 1448, welches

fast in allen einzelnen Gebieten des Reiches durch
Separatverträge eingeführt wurde, alle schwer errungenen Rechte
wieder an den Papst Nikolaus V. preis. Aehnlich ging es in
Frankreich. Durch die Pragmatische Sanktion von Bourges.
(1437) hatte Karl VII. die Rechte der gallikanischen Kirche
feierlich festgestellt; Franz I. gab sie in dem mit Leo X.
abgeschlossenen Konkordat von Noyon (1516) wieder mehrfach
preis. Weiter wurden während des 17. und 18. Jahrhmid.vts.
Konkordate abgeschlossen mit Sardinien,

1

Portugal, Spanian,
Polen, Sizilen, Mailand etc.. Eine hervorragende Bedeutung
nehmen die V ereinbarungen zwischen Staat und Kirche im
Staatskirchenrecht des 19. Jahrhundorts ein. Zum Unterschied
von den Zirkumskriptionsbullen bezeichne! man jetzt als
Konkordat- nur noch diejenigen Vereinbarungen, lie eine prinzipielle

Ordnung des gesamten Verhältnisses von Staat und Kirche

in einem bestimmten Staatsgebiet enthalten.
Das erste Konkordat dieser Art ist das zur Restauration!

der katholischen Kirche Frankreichs zwischen Napoleon als
Ersten Konsul und Papst Pius VII. 1801 abgeschlossene
Konkordat, auf dem noch heute der Rechtszustand von Frankreich
beruht. Das belgische Konkordat (1827) ist lediglich eine
Wiederholung des Napoleonischeu von 1801. Von deutschen Staaten

schloss nur Bayern mit dem römischen Stuhl ein Konkordat

ab (1817). Es wurde jedoch als solches nicht publiziert,
sondern erst im folgenden Jahre (1818) und zwar beschränkt
durch das sog. Religionsedikt; beide, Konkordat und Reiigions-
edikt, sind Bestandteile der bayerischen Staatsverfassung,
jedoch, so, dass primär stets das die Staatshoheit energisch, wenn:
aueh nicht ausreichend wahrende Religionsedikt zu gelten hat,
das Konkordat aber nur dann, wenn es mit jenem niclit in
Widerspruch steht. Württemberg hatte 1857 und Baden 18591

ein Konkordat mit Rom abgeschlossen, beide wui den jedoch
von den Volksvertretungen mit Entschiedenheit zurückgewiesen

und daraufhin in beiden Ländern die Verhältnisse der
katholischen Kirche durch Staatsgesetze geordnet.

trennt ist, zu einer Zeit, als im Norden dieses Staates Zehntauende
armer Arbeiter einen schweren Existenzkampf führten. Haben wir.
nicht recht, wenn wir jedes Gesetz der Trennung von Staat und Kirche

nur als einen Fetzen Papier werten, solange nicht die grosse
Mehrheit eines Volkes den Trennungsstrich mit der Kirche gezogen
hat? Denn der Staat ist schliesslich doch nur die Summe all der auf
einem Bestimmten Territorium wohnenden Menschen. Erst muss das
Volk die Trennung vollziehen, dann ist so ein Trennüngsgesetz erst
innerlich wahr.

Der Schmerz des Basler Volksblailes.
Sigmund Freud erhält den Goethe-Preis. -<Man ist zumindest

überrascht. Der grösste Preis, den Deutschland vergibt, trifft keinen
Dichter, sondern einen Traumdeuter. Freud, der letzte, der nach
Goethes Geist und Weite geht. War dem Alten von Weimar doch alles
Mysterium, als solches heilig, jenseitig unantastbar, so reduziert und
abstrahiert der Jude Sigmund Freud den ganzen Lebensprozess auf
das Moment verdrängter Libido. Keiner wie Freud hat seiner Li-
bido-Symbolik den Geist so fürchterlich in die tiefsten Tiefen der
Materie zurückgeworfen. Ihm der Goethe-Preis! Quo vadis,
Germania! (Deutschland, wo gehst du hin?)» (Basler Volksblatt.)

Nun kommt dasselbe in' Grün! In Rom beim «Heiligen Vater»
wohnt schon seit vielen Jahren der gewesene katholische Erzbischof
Kohn aus Olmütz in Mähren (jetzt Tschechoslowakei). Er musste von
seinem Bistum weg, weil er auch als Bischof in seinen Geschäften
«Kohn'sche» Praktiken tätigte. Ein Jud beim Papst! Quo vadis ec-
clesia! (Kirche, wo gehst du hin?)


	Religion, Kirche und Sozialismus : [2.Teil]

