Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 13 (1930)

Heft: 18

Artikel: Religion, Kirche und Sozialismus : [2.Teill]
Autor: Hartwig, Th.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407944

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

338 DER FREIDENKER Nr. 18

Religion, Kirche und Sozialismus.
(Fortsetzung.)

Es diirfte schon aus den bisher verwendeten Zitaten ersicht-
lich geworden sein, dass Anna Siemsen dem Religionsproblem
«kiihl bis ans Herz himan» gegeniibersteht. An keiner Stelle
ihrer Schrift ist das, was unsere klerikalen Gegner uns als
'<<Re11u1on:hdss>) vorzuwerfen belieben, auch nur andeutungs-
weise zu verspiiren.

Wer die Religion, d. h. die aus der Kindheitsepoche des
Menschengeschlechtes stammenden Wunschirdume wahrhaft
tiberwunden hat, der empfindet keinen Hass, sondern staunt
hochstens dariiber, dass Zeitgenossen des 20. Jahrhunderts see-
lisch noch der Steinzeit angehoren. Wir hassen auch nicht die
Mirchen, denen wir einst als Kinder gelauscht haben; nur wis-
sen wir eben, dass es Mirchen sind.

Wenn wir Freidenker -etwas «widerwirtig» finden, so ist
es der Geschéftsbetrieb der Religion: Es ist widerwirtig, wenn
Menschen, die selbst nichts mehr glauben, an der Glaubigkeit
der andern profitieren. Es ist widerwértig, wenn die Vertreter
der Kirche auf gute Bezahlung bedacht sind, und gleichzeitig
ihrer Emporung iiber den «6den Materialismusy der Sozialisten
Ausdruck geben. Es ist widerwirtig, wenn die Kirche sich als
Hiiterin der Moral aufspielt und selbst die primitivsten Grund-
sitze der Moral verleugnet. Es ist widerwiirtig, wenn die An-
hénger des Christentums von Feindesliebe faseln und nicht ein-
mal den Grundsatz der Nichstenliebe befolgen. Es'ist wider-
wirtig, wenn in einer Zeit der schlimmsten Wohnungsnot neue

Gotteshiduser statt Wohnhéuser erbaut werden u. s. [.
Gegen alle diese Verlogenheiten der bestehenden «gotige-

wollten» Gesellschaftsordnung nehmen wir Sozialisten und
Freidenker im Namen einer hoheren gottlosen Sittlichkeit Stel-
lung und lehnen uns dagegen auf, dass Millionen Menschen,
durch ihre religiose Einstellung verblendet, alles Leid auf Er-
den willig ertragen, statt an der Verbesserung irdischer Ver-
hiiltnisse mitzuarbeiten. Aber wir wissen: «Wir kénnen die
Geburt des Neuen nicht erzwingen, sondern nur unterstiitzen.»
(S. 63.)

Und wir unterstiitzen die Geburt des Neuen nicht dadurch,
dass wir die Religion verspotten, sondern indem wir den &ko-
nomisch-psychologischen Wurzeln der Religion nachgehen, um
— im Interesse der sozialistischen Aufbauarbeit — die welt-
fremde und lebensfeindliche religiose Einstellung riickstandi-
ger Volksschichten besser bekdmpfen zu koénnen.

Die Religion ist eine gefdhrliche Illusion, die ein Hinder-
nis darstellt, um zur Erkenntnis der Realitdt zu gelangen. (Vgl.
Freud «Die Zukunft einer Illusion»). Sie muss iitberwunden
werden, damit wir zu einer vernunftgemissen Regelung der
Wirklichkeit gelangen. Das ist ja das Ziel des Sozialismus: Al-

len Menschen auf Erden ein menschenwiirdiges Dasein zu
schaffen. Es darf nicht mehr vorkommen — um nur ein Bei-
spiel zu nennen —, dass Tausende Menschen, wie dies im
Jahre 1921 geschehen ist, infolge einer Missernte in Russland
Hungers sterben, wihrend gleichzeitig in einem andern Lande

- (Amerika) tberfliissige Nahrungsmittel (Mais) als Hemnate-

rial Verwendung finden.

Es handelt sich also um sehr reale Dinge, wenn wir <un-
sere Methhoden zur Erkenntnis der religivsen Zusammen-
hénge» _(S. 13) iberpriifen und den historischen Werdegang
verfolgen, der «von den primitiven Religionen zu christlichen
Kirchen» (S. 16) fithren. Es lidsst sich hiebei «die Verwelt-
licung der religidsen Vorstellungswelt» (S. 24) feststellen, was
uns Sozialisten mit der unerschhiitterlichen Zuversicht erfiillt:
Mit uns zieht die neue Zeit!

Es geht nicht einfach nur um Glaube oder Unglaube, son-
dern um verschiedene Arten des Denkens. Wer die Hilfelei-
stung irgend eines Heiligen mit einer geweihten Kerze hono-
riert, wer es fiir mdglich hilt, dass das M#adchen von Konners-

‘reuth seit Monaten ohne Nahrung zu leben vermag, wer sich

gesundbeten' lasst usw., der denkt nicht logisch, sondern ma-
gisch.

Auf Grund dieser magischen Denkweise erlisst die Kirche
rituelle Sittengebote, die nicht aus sozialen Beziehungen abge-
leitet, sondern durch <héhere» Absichten begriindet werden.
Der katholische Katechismus sagt ausdriicklich: «Christlich lie-
ben heisst, Gott iiber alles, uns selbst aber und unseren Nich-
sten wegen Gott lieben.»

Also nur auf dem Umwege iiber Gott gelangt der Glidubige

zur sozialen Gemeinschaft. Wir Sozialisten gehen aber von

dem Begriff der Gerechtigkeit aus. Mit Recht betont Anna
Siemsen den Gegensatz: «Diesem sozialen und rationalen (ver-
nunftgemissen Begriff) der Gerechtigkeit steht ndmlich der ganz
andersartige Begriff der Heiligkeit gegeniiber. Heiligkeit hat
nichts mit Gerechtigkeit und nichts mit den sozialen Begritfen
des Gut und Bose zu tun... Heilig ist das, was rituelle und
magische Gesetze erldsst, wihrend dem sozialen Gesetz die
Idee der Gerechtigkeit entspringt.» (S. 31.)

Der Abbau des Rituell-Magischen erfolgt von zwei Seiten:
«von der wachsenden Natur-Erkenntnis und von der @llméhlich
sich herausbildenden Ethik (menschliche Sittenlehre) her». S.
31.)

Es ist daher die soziale Entwicklung selbst, die zum Abbau
der religiosen, d. h. rituell-magischen Denkweise fiithrt. Nur
verlduft diese Entwicklung nicht gleichmaéssig, sondern . erfasst
«verschiedene Schichten der Gesellschaft zu verschiedener Zeit,
so dass wir heute, religionsgeschichtlich gesehen, in ganz ver-

Feuilleton.

Allerlei Wissenswertes.

275 Mark koslet die Beerdigung eines v‘eirunglilckien Kumpels
in Waldenburg.

«Wenn das Geld im Kasten klingt, die Seele in den Himmel
springt.» Dieser Auffassung scheint auch der Pfarrer von Walden-
burg, Schmidt, zu sein, denn er hat es verstanden, aus der letzten
Katastrophe ein gutes Geschéft zu machen. Dem Menschlichkeitsge-
fithl und christlichér N#chstenliebe entspricht dies allerdings nicht.
Hat er doch fiir die Beerdigung eines einzigen Knappen eine Rech-
nung von 275 Mark aufgesetzt. Dabei hat der Pfarrer fiir sich 60 Mark
berechnet, trotzdem der Kaplan die Beerdigung vorgenommen hat.
Wirklich ein gutes Geschift. Hitte jeder Bergmann ein #hnliches
Einkommen, wiren Not und Elend bei den Hinterbliebenen heute
nicht so gross. Wenn schon die Bergleute bei Lebzeiten aus Profit-
sucht ausgeniitzt werden, so ist es doch unerhort, wenn der Tod von
einem Geistlichen in dieser Weise nutzbar gemacht wird.

Gotlesdienst in den Bergen.

Die Zuger Nachrichten melden: Die grosse Schwierigkeit fiir
Sonntagsausfliige in die Berge ist immer die Frage des Gottesdien-
stes. Es ist sozusagen unméglich, an allen wiinschbaren Orten regel-
missig Gottesdienst zu halten. Um wenigstens ganzen Gesellschaften
die Abhaltung eines Gottesdienstes zu ermdglichen, hat die Schwei-

zerische Caritaszentrale einen iragbaren Allar mit allem notwendi-
gen Zubehor (Gesamigewicht ca. 10 kg) zur Feier der heiligen Messe
angeschafft. Die gesamte Ausriistung ist in einem Rucksack verpackt
und leicht transportierbar. Es ist vorgesorgt, dass fiir jeden Fall die
Erlaubnis erteilt wird, die heilige Messe im Freien feiern zu diirfen.
Die Ausriistung kann gegen eine bescheidene Gebithr von der
Schweizerischen Caritaszentrale, Hofstrasse 11, Luzern, verliehen
werden. Friihzeitige Anmeldung fiir jeden Ausflug ist zu empfehlen.

Also: gegen eine «bescheidene»> Gebiihr Gottesdienst auf den
Bergen. Hoher geht’'s nimmer!

Das fromme Locarno.

Am 15. August dieses Jahres gab es im Tessiner Wallfahrtsort
Maria Stein bei Locarno ein grosses Fest. Der Kardinal Schuster
von Mailand und viele andere Bischoéfe versammelten sich um Mit-
ternacht auf diesem Berge zum Gottesdienst. Selbstverstindlich musste
diese religiose Feier wieder dazu beniitzt werden, um in echt katho-
lischer Art gegen jene Menschen loszuziehen, die nicht mehr gldu-
bigen Sinnes vor einem Kardinal sich beugen und ihm die Hand
kiissen, wie es bis zur Ermiidung des Mailédnder Bischofs auch dies-
mal wieder geschah. Bischof Bacciarini musste in seiner Predigt einen
ordentlichen Seitenhieb den freien Erdbewohnern geben, als er pa-
thetisch ausrief: «Dinge sind gekommen, iiber die ihr weinen miisst.
Weinet ‘iiber jene Familien, die nicht mehr beten, iiber jene Un-
gliicklichen, die ob dem Materialismus Seele und Ewigkeit verges-
snl..» «Weinet wegen jener Presse, die der Religion Christi feind-



Nr. 18

DER FREIDENKER , 139

schiedenen Jahrhunderten der Entwicklung leben, woraus sich

eine Menge unserer Schwierigkeiten und Missverstindnisse er-

geben>. (S. 35.)
Damit kommen wir auf die Frage der Taktik der sozialisti-
schen Bewegung in bezug auf das Religionsproblem.
(Schluss folgt.) Hartwig.

Das Konkordaf.

Schon im Mittelalter wurden Konkordate (Versinbarun-
gen) zwischen den Bischoéfen, die damals vielfach Landesher-
ren waren und den weltlichen Landesherren, abgeschlossen.
Heute wird diese Bezeichnung regelmissig nur fiir Vereinba-
rungen zwischen dem Papst und den einzelnen Staaten, bzw.
Staatsregierungen gebraucht.

Ueber die rechtliche Natur des Konkordates sind die An-
sichten verschieden. Diejenige Rechtzanschauung, welche dem
System der romischen Kirche am meisten entspricht, erklért
die Konkordate fiir einseitige Privilegien des Papstes, die er
in Milderung des streng kanonischen Systems einzelnen Staa-
ten Augest"he danach seien sie zwar auf Seite des Staates
rechtsverbindlich, auf der der Kirche hingegen einseitig wider-
ruflich. Also was dem einen recht ist, muss der andere ohne
Widerrede hinnehmen, weil der eine eben der unfehlbare
Papst ist. )

Die herrschende Lehre nimmt in den Konkordaten wirk-
lich zweiseitige Vertrdge an. Diese Vertrige werden meist als
volkerrechtliche Vertrdge oder als eine eigentiimliche dritte
Klasse von offentlichen Vertrdgen neben den Staats- und Vél-
kerrechtsvertragen charakterisiert. Eine dritte Theorie halt
vom Standpunkt des modernen Staates aus einen bindenden
Vertrag mit der katholischen Kirche zur Regelung ihrer Ver-
héltnisse innerhalb eines Staatsgebietes fiir rechtlich unmdg-
lich, weil sie innerhalb dieses Gebietes eine dem Staate nicht
gleichgeordnete, sondern schlechthin unterworfene Korporation
sei. Die Konkordate sind nach dieser Theorie einseitige Staats-
gesetze. An dieser Theorie ist jedenfalls so viel richtig, dass
politisch die vertragsgemisse Bindung der souverénen Gesetz-
gebung gegeniiber den Untertanen nicht zuléssig erscheint und
dass juristisch das Konkordat niemals Rechtsquelle ist, soweit
es den Untertanen gegeniiber rechtsverbindlich ist, diese Rechts-
verbindlichkeit nicht an sich, d. h. auf Grund der Vereinba-
rung, sondern kraft eines einseitigen staatlichen Gesetzgebungs-
aktes besitzt.

Als das erste Konkordat pflegt man die Vereinbarung zwi-
schen dem deutschen Kaiser Heinrich V. und dem Papst Ca-
lixt IT. (1122) zu bezeichnen (sogenanntes Wormer Konkor-
dat); durch dieses wurde der Investiturstreit dahin beendet,

dass der Kaiser auf die Belehnung mit Ring und Stab ver-
zichtete und die kanonische Wahlfreiheit hinsichtlich der hé-
heren Kirchendmter anerkannte, wahrend die kaiserliche Be-
lehnung mit den, den Kirchenfiirsten zustehenden Regaliew als
Ausfluss der weltlichen Hoheitsrechte von der Kirche aner-
kannt wurde. Auf' dem Konzil von Konstanz suchten die Fiir-
sten durch spezielle Konkordate die kirchlichen Verhaltnisse
ihrer Lénder besser zu ordnen und die staatlichen Rechie ge-
nauer festzustellen (sogen. Konkordate deutscher Nation vom
2. Mai 1418). Auch Papst Eugen IV. wurde noch genétigt, in
den sog. Fiirstenkonkordaten den Forderungen der weltlichen
Gewalten nachzugeben (1447). Kaiser Friedrich IIL. aber gab
im Wiener- oder Aschatfenburger-Konkordat von 1448, wel-
ches fast in allen einzelnen Gebieten des Reiches durch Sepa-
ratvertrdge eingefiihrt wurde, alle schwer errungenen Rechte
wieder an den Papst Nikolaus V. preis. Aehnlich giig es in
Frankreich. Durch die Pragmatische Sanktion von Bourges.
(1437) hatte Karl VII. die Rechte der gallikanischen K:rche
feierlich festgestellt; Franz I. gab sie in dem mit Leo X. abge-
schlossenen Konkordat von Noyon (1516) wieder mchrfach
preis. Weiter wurden wihrend des 17. und 18. Jahrhunda-ts.
Konkordate abgeschlossen mit Sardinien, Portugal, Spanicn,
Polen, Sizilen, Mailand etc. Eine hervorragende Bedeutung
nehmn=n-die Vcreinbarnngen zwisch=a Staat «nd Kirche im
Staatskirchenrecht des 19. Jahrhunderts cin. Zum Unterschied
von der Zirkumskriptionsbullen bezeichne! mun jetzt als Kon-
kordet- nui noch diejenigen Vereinbarungen, ilie eine prinzi--
pielle Ordnung des gesamten Verhiltnisses von Staut und Kir-
che in einem bestimmten Staatsgebiet enthalten.

Das erste Konkordat dieser Art ist das zur Restaurallon
der katholischen Kirche Frankreichs zwischen Napoleon als
Ersten Konsul und Papst Pius VII. 1801 abgeschlossene Kon-
kerdat, auf dem noch heute der Rechtszustand von Frankreich
beruht. Das belgische Konkordat (1827) ist lediglich eine Wie-
derhelung des Napoleonischen von 1801. Von deutschen Staa-
ten schloss nur Bayern mit dem rémischen Stuhl ein Konkor-
dat ab (1817). Es wurde jedoch als solches nicht publiziert,
sondern erst im folgenden Jahre (1818) und zwar beschriankt
durch das sog. Religionsedikt; beide, Konkordat und Reiigions-
edikt, sind Bestandteile der bayerischen Staatsverfassung, je-
doch so, dass primir stets das die Staatshoheit energisch, wenn:
auch nicht ausreichend wahrende Religionsedikt zu gelten hat,
das Konkordat aber nur dann, wenn es mit jenem nicht in
Widerspruch steht. Wiirttemberg hatte 1857 und Baden 1859
ein Konkordat mit Rom abgeschlossen, beide wurder jedoch
vou den Volksvertretungen mit Entschiedenheit zuriickgewic-
sen und daraufhin in beiden L#&ndern die Verhélinisse der ka-
tholischen Kirche durch Staatsgesetze geordnet.

lich gegeniibersteht, weinet iiber die sittenlose Mode und iiber die
Unsittlichkeit, welche die reinen Strande eures Sees profanieren!»
Die Wirkung solcher Predigten kann man in den Familien verspii-
ren. Neuer Fanatismus peitscht die Frommen, um den andern das
Leben zu vergillen, neuer Zwist und Hader sind die Frucht solch
religioser Demonstrationen.

Ein marianischer Kongress in Lourdes.

Ende Juli tagte in dem bekannten franzosischen «Wunderort»
Lourdes “ein marianischer Kongress. Ein Kardinal aus Paris und 40
Bischofe mit 100,000 Katholiken waren in Lourdes versammelt, viel-
leicht wieder in der stillen Hoffnung, eines jener berithmten Wunder
zu erleben, die heute zur Verteidigung des katholischen Glaubens
gehdren. Allein die Gottesmutter liess sich nicht erweichen. Ein
P. Gillet wusste die Verlegenheit der vielen Tausenden zu bannen,
als er in seiner ‘Schlusspredigt meinte: Maria verlange erst Rein-
heit, Busse und Gebet, dann sei sie bereit, bei ihrem Sohne Wunder
zu erbitten. Schlau sind die Priester und um keine Ausrede verlegen
und die Christen ungemein gliubig, weil sie sich einbilden, der P.
Gillet hat seine Weisheit am Ende gar von Maria selbst. Die Kir-
chenfiirsten wollten was anderes auf dem Kongress, etwas, das sie
auch erreichten. Von dem Préfekten und Deputierten bis zum letzten
Bezirksbeamten waren alle Behorden bei der kirchlichen Feier ver-
treten, so dass der Kardinal von Paris, hinweisend auf die vielen
staatlichen Vertreter, ausrufen konnte: «<Ah, wie ist Frankreich schon
und michtig, wenn seine Kinder einig sind!» So geschehen in jenem
Frankreich, in dem offiziell die Kirche immer noch vom Staate ge-

trennt ist, zu einer Zeit, als im Norden dieses Staates Zehntauende
armer Arbeiter einen schweren Existenzkampf fithrten. Haben wir.
nicht recht, wenn wir jedes Gesetz der Trennung von Staat und Kir-
che nur als einen Fetzen Papier werten, solange nicht die grosse
Mehrheit eines Volkes den Trennungsstrich mit der Kirche gezogen
hat? Denn der Staat ist schliesslich doch nur die Summe all der auf
einem bestimmten Territorium wohnenden Menschen. Erst muss das
Volk die Trennung vollziehen, dann ist so ein Trennungsgesétz erst.
innerlich wahr.

Der Schmerz des Basler Volksblaltes.

Sigmund Freud erhiilt den Goethe-Preis. «Man ist zumindest
iiberrascht. Der grosste Preis, den Deutschland vergibt, trifft keinen
Dichter, sondern einen Traumdeuter. Freud, der letzte, der nach
Goethes Geist und Weite geht. War dem Alten von Weimar doch alles
Mysterium, als solches .heilig, jenseitig unantastbar, so reduziert und
abstrahiert der Jude Sigmund Freud den ganzen Lebensprozess auf
das Moment verdringter Libido. Keiner wie Freud hat seiner Li-
bido-Symbolik den Geist so fiirchterlich in die tiefsten Tiefen der
Materie zuriickgeworfen. Ihm der Goethe-Preis! Quo vadis, Ger-
mania! (Deutschland, wo gehst du hin?)» (Basler Volksblatt.)

Nun kommt dasselbe in’ Griin! In Rom beim «Heiligen Vater»
wohnt §chon seit vielen Jahren der gewesene katholische Erzbischof
Kohn aus Olmiitz in Mahren (jetzt Tschechoslowakei). Er musste von
seinem Bistum weg, weil er auch als Bischof in seinen Geschéften
«Kohn’sche» Praktiken titigte. Ein Jud beim Papst! Quo vadis ec-

_ clesia! (Kirche, wo gehst du hin?)



	Religion, Kirche und Sozialismus : [2.Teil]

