
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 13 (1930)

Heft: 16

Rubrik: Die Kinderwelt

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


126 DER FREIDENKER Nr. 16

Dte Minderweli
Die Kardinalfrage der Kindererziehung.

(Schluss.)

In Nummer 14 dieses Blattes habe ich den Religionsbegriö
dargelegt und gezeigt, dass Religion nur in einem ganz
bestimmten theologischen Sinne genommen werden darf, wenn
mit diesem Worte nicht allergrösste Verwirrung gestiftet werden

soll. Um es kurz zu wiederholen: Religion ist sowohl die
Zusammenfassung aller übersinnlichen Auffassungen und
Ansichten als auch die Bindung des Einzelmenschen an diese
übersinnlichen Thesen. Religion ist also in seinem Wesen
etwas Transzendentales. Und die Moral Soll etwa Moral auch
jenseits dieser Erde ihren Ursprung haben? Dann hätten nur
die Götter Moral. Die Mythologie der Alten erzählt uns aber,
dass die Götter oft recht unmoralische Subjekte waren. Wir
wissen den Grund dieser Unmoralität. Waren sie doch nur in
eine Weltferne projezierte Menschen. Die Moral muss
bodenständig sein, erdhaft, wirklich und nicht Ausgeburt einer
dichterischen Phantasie. Was ist also Moral? Wie bei der
Religion, kann man eine Zweiteilung vornehmen. Moral im
objektiven Sinne ist die aus den gemeinsamen Gebräuchen und
Gepflogenheiten sich ergebende Norm, die das Zusammenleben

der Menschen und Völker regelt. Moral in subjektivem
Sinne ist die Erfüllung dieser Norm durch den Einzelmenschen.

Moral im objektiven Sinne ist daher etwas ganz natürliches.
Ihre nie versiegende Quelle ist die menschliche Natur. Es
gehört zum Wesen dieser menschlichen Natur, sozial-gesellschaftlich

zu sein. Kein anderes Lebewesen braucht so lange die
Hilfe und Unterstützung seiner Erzeuger, als gerade der
Mensch. Hilflos tritt er ins Dasein, hilflos bleibt er Jahre
hindurch, manche sogar ihr ganzes Leben lang. Der Mensch
bedarf seiner Umgebung. Das ist Naturgesetz! Niemals kann
eine Norm, die das Zusammenleben solch hilfloser Menschen

zu regeln hat, egozentrisch sein. Nicht das Individuum,
sondern die Gesellschaft als solche bildet den Kristallisationspunkt

der verschiedenen Moralvorschriften, deren Zweck in
der harmonischen Eingliederung des Individuums in die
Gesellschaft besteht. Was will aber die Gesellschaft anderseits
erreichen? Nichts anderes, als was jeder Einzelne für sich
wünscht und heiss ersehnt und zu erringen sucht: das
Wohlbefinden. Wenn in der menschlichen Gesellschaft sich
automatisch Vorschriften und feste Gebräuche sich ergeben, so

kann der Sinn all dieser Vorschriften kein anderer sein, als

jedem einzelnen und allen das beste Wohlbefinden zu ermöglichen.

Anfang und Endzweck aller Moral liegt daher in der
Sphäre der Diesseitigkeit, ist also nichts vom Himmel Gekommenes,

noch etwas in einen Himmel Hineinragendes, sondern
eine natürliche Selbstverständlichkeit. Wir finden daher bei
allen Volksstämmen Moralvorschriften, feste Normen, die das

Zusammenleben regeln. Religion hat an und für sich mit Moral

gar nichts zu tun.

Noch natürlicher ist Moral im subjektiven Sinne. Die Erfüllung

der geltenden Normen durch das Individuum. Ein Mensch

erfüllt die Vorschriften seiner menschlichen Gesellschaft. Man

kann mit bestem Willen nichts Transzendentes finden. Doch

die Weisen der Religionen haben's gefunden! Ohne Gott, ohne

Ewigkeitsglauben fehlt die Triebkraft zum moralischen
Handeln, d. h. zur Erfüllung der Vorschriften und Gesetze. Der
Mensch müsse aus den Religionen die Kraft zum Handeln
schöpfen. Was lehrt uns die Empirie (Erfahrung)? Ein
begüterter Mensch geht zur Herbstzeit an einem Obstgarten vorbei,

er bewundert staunend das reife Obst und freut sich, am
Markte bald frisches Obst kaufen zu können. Ein halbverhungerter

Bettler zieht des Weges daher, sieht das Obst und freut
sich auch, blickt herum, ob die Umgebung sicher ist und

iC?.Cg!G»3|^(5|gt3ie)jglcj!6 GiÖ

nimmt sich das Obst gleich selbst. Er sieht in seiner Handlung
nichts unmoralisches, er denkt nur an den Besitzer, weil er
fürchten muss, dass dieser, seine Not nicht kennend, ihn der
Strafe überantworten wird. Der Bettler scheut eine Verantwortung,

aber nicht die vor Gott, vielleicht denkt er gar nicht an
ihn, sondern die vor der menschlichen Gesellschaft. Und diese
Verantwortung drückt schwer. Ein Abgeordneter zittert nicht
vor einem Gotte, aber seine Wähler fürchtet er und der
Gedanke, ihnen wieder Rechenschaft geben zu müssen, spornt ihn
an, sein Möglichstes für seine Wählergruppen zu tun. Der
Mensch holt aus seiner Umwelt die Motive und Kräfte seines
Handelns. Auch Moral im subjektiven Sinne ist diesseitig.

Es wird wohl keiner meiner Leser zweifeln, dass Moral
mit Religion gar nichts zu tun hat. So kann ich noch etwas
mehr behaupten. Wenn Friedrich Nietzsche einmal das harte
Wort geprägt hat: «Es ist unanständig, Christ zu sein», so
wollen wir denn doch ein so inhaltsschweres Wort nicht gleich
als leere Phrase abtun, sondern uns ganz kurz fragen, was
hat denn wohl Nietzsche damit gemeint? Und es scheint mir,
als habe ihm, der den Uebermenschen predigte, die allzu starke
Betonung des demütigen Gehorsames auch gegen innere
Ueberzeugung, das allzu starke Hervorkehren des Gedankens an
ewigen Lohn, bezw. ewige Strafe, die fortwährende Beteuerung,

Kreuzträger auf Erden zu sein, einen Ekel vor so einer
unwürdigen Moral eingeflösst. Nur gut sein, weil man dafür
Lohn zu hoffen hat, das Schlechte meiden, weil sonst Strafe
droht, die eigenen Eltern Verstössen, wenn Gott ruft, scheint
tatsächlich unanständig zu sein. Die Erfahrung lehrt, dass
christliche Moral mit ihrer steten Betonung, auf sein eigenes
Seelenheil bedacht zu sein, solch krasse Egoisten erzeugt, dass
diese Patentchristen bar jeglichen sozialen Empfindens sind.
Hat dann Nietzsche gar so unrecht, wenn er in seiner drastischen

Art und Weise meint, dass es unanständig sei, heute
noch Christ zu sein. Darum weg von den alten Vorurteilen!
Niemand möchte heute mehr mit einer alten Postkutsche
reisen. Jede Zeit hat ihr Gepräge! Zur Zeit der feudalen Grundherren

mag die christliche Moral zeitgemäss gewesen sein, in
Zeiten moderner Demokratie und Selbstbestimmung können
wir so veraltete Grundsätze nicht brauchen, wir brauchen den
natürlichen Sinn der Mneschheit wieder, das Gesellschaftsempfinden,

das lebendige Nachleben eines zwar sehr alten und
doch stets neuen Prinzips, wie's der alte Konfutse in China
schon seinen Schülern gelehrt: «Was du nicht willst, dass dir
geschehe, das füg auch keinem andern zu.» Die Erfüllung dieses

Grundsatzes ist höchste Menschh^itsmoral.
Aufgabe der Kindererziehung ist es, diese neuen

Menschen zu formen. Leider fehlen bis heute fast alle
Voraussetzungen einer solchen rein natürlichen Erziehung. Wir
haben fast gar keine passenden Lehrbücher, noch in den Schulen

derartige Unterrichtsstunden. Diesem Mangel will die
Freigeistige Vereinigung der Schweiz abhelfen. Darum soll man
fleissig Adressen konfessionsloser Eltern sammeln, um bei den
Kindern dieser Eltern mit diesem Unterricht zu beginnen.
Vielleicht werden auch die übrigen Eltern dann gern ihre Kinder
in einen Unterricht schicken, der, und das sei offen zugestanden,

den Kindern keine übersinnlichen Ideen, aber dafür
wichtige Lebenswahrheiten mit auf den Weg geben wird.

Ein wertvolles Buch für unsere Jugend.

Sieben Sternennächte von 0. Freund.

Es fällt einem oft schwer, der reiferen Jugend ein Buch

zu empfehlen, doch das im Deutschen Verlag für Jugend und
Volk, Wien I, Burgring 9 erschienene Büchlein: «Sieben
Sternennächte» muss man empfehlen. Ein Blick zum Sternenhim-



Nr. 16 DER FREIDENKER 127

mel hat immer etwas Erhebendes an sich. Den Himmel richtig

zu schauen, lehrt in einer anmutigen Sprache das Büchlein

von 0. Freund. In unzähligen Zeichnungen werden die
Gestirne und ihr Lauf anschaulich gemacht, in eine köstliche
Unterhaltung mit dem Urgrossvater kleidet der Verfasser
meisterhaft und mit pädagogischem Geschick die schwierigste
astronomische Unterweisung. Auch als Freidenker kann man
das Büchlein ruhig den Kindern in die Hand drücken, es ent¬

hält nicht die bei astronomischen Büchern gern gebräuchlichen
Anbetungsfloskeln, sondern überlässt das Kind dem wundersamen

Erstaunen über das Geschaute, um die sinnigen
Darlegungen in den herrlichen Akkord ausklingen zu lassen: Der
Mensch, ein Zwerg in diesem All, schliesst das All in seinem
Denken ein. Wer dieses Büchlein, das laut Angabe zwei Reichsmark

kostet, gelesen hat, geht an sein Tagewerk wie der,
welcher von Gletscherhöhen ins Tal herniedersteigt. K.

Die Tragödie einer freidenkerisch gesinnten
Lehrerin.

In Regensburg, einer Hochburg des deutschen Katholizismus,
wirkte seit 17 Jahren an einer evangelischen Schule die Lehrerin
Elli Maldaque. Seit zehn Jahren unterrichtete sie an der achten Klasse
zur vollsten Zufriedenheit der Eltern und der Behörden.

Sie stammte aus einer streng religiösen Familie, von der sie als
Erbgut eine bis zur Ekstase schwärmerische, leicht zu begeisternde,
aber auch schwermütige Natur mitbekam. Ebenso wie ihr Vater war
sie von einem fanatischen Drang nach Wahrheit beherrscht. Ueber-
mut und sorglose Heiterkeit waren ihr seit frühester Jugend fremd.
Das Leben, vor allem aber die Erfahrungen des Krieges, machten
sie melancholisch, und oft sagte sie traurig: «Ich möchte auch so gern
lustig sein und lachen können, aber es hegt beständig ein Druck auf
mir.»

Der Druck, der mehr und mehr auf Elli Maldaque lastete, und
von dem sie sich zuerst durch ein leidenschaftliches Nationalgefühl
zu befreien suchte, das war die schreiende Ungerechtigkeit der
bestehenden Gesellschaftsordnung, die sie immer stärker als solche
erkannte. Sie brachte das in der bescheidenen Tagebuchbemerkung
zum Ausdruck:

«Ich habe bis jetzt geglaubt, die Dinge nur von der hohen Warte
sehen zu dürfen. Ich habe den Alltag gehasst und die Kleinarbeit.
Ich muss mich nun dazu durchringen, auch die kleinsten und
unangenehmsten Arbeiten mit Liebe und Verständnis zu tun.»

Elli Maldaque nahm sich der asozialen «Elemente» an, sie
bewies ihnen durch ihre praktische Hilfe, dass die Menschlichkeit noch
nicht zu den Hunden geflohen sei. Sie unterstützte die Aermsten der
Armen weit über ihre bescheidenen materiellen Verhältnisse hinaus.

Am 1. Juli erhielt Maldaque vom Präsidenten der Regierung
in Regensburg ihre sofortige Entlassung aus dem widerruflichen
Dienstverhältnis, das zwei Monate später unwiderruflich geworden
wäre. Unter Berufung auf ein Gesetz vom Jahre 1825, ohne
Untersuchung und Disziplinarverfahren.

In der Begründung hiess es einfach, dass die Regierung «die
Ueberzeugung gewonnen habe, dass Elli Maldaque ihrer geistigen
Einstellung nach der Bewegung des Freidenkertums zugehöre.

Die Eltern ihrer Klasse sprachen ihr in einer Versammlung,
unabhängig von der politischen Einstellung, das völlige und restlose
Vertrauen aus. Die poüzeiliche Haussuchung und die rücksichtslose
Dienstentlassung hatten, gemeinsam mit der Warnung ihres Vaters,
alles als eine Schickung Gottes anzusehen und wieder auf den rechten

Pfad zurückzukehren, ihre Nerven so erschüttert, dass sie einen
Zusammenbruch erlitt. Sie wurde von zwei Sanitätsleuten gewaltsam
in ein Krankenhaus geschleift, sie, die in diesem Augenblick gerade
einen verstehenden Menschen gebraucht hätte. Sie kam ins Evangelische

Krankenhaus, aus dem sie der Vater bald wieder holte, als
sie wieder ruhiger geworden war.

Aber das harte und gleichgültige Unverständnis ihrer nächsten
Umgebung, der Polizei und ihrer vorgesetzten Dienststelle, hatten das
ohnehin empfindsame Gemüt der Elli Maldaque ins Innerste getroffen.

Als sie mit dem Redakteur des «Regensburger Echo», der sich
sofort ihrer Sache angenommen hatte, eine Aussprache hatte, brach
sie wieder zusammen. Nun zerrte man die Widerstrebende, die ihrer
Sinne vollständig mächtig war, in das Irrenhaus Karthaus-Prüll, das
sie nach zehn Tagen als Leiche verliess. Bis zur Sektion konnten die
Aerzte nicht ermitteln, was der Elli Maldaque, die 41 Grad Fieber
hatte, eigentlich fehlte. Nach dem Tode konstatierten sie
Lungenentzündung, vermutlich eine Folge der barbarischen Kaltbäderkur
und der gesteigerten Erregung, die das Gefühl der völligen
rettungslosen Verlassenheit in der Unglücklichen hervorgerufen hatte.

Bund Entschiedener Schulreformer.
Vom 1.— 4. Oktober 1930 veranstaltet der «Bund Entschiedener

Schulreformer» in Berlin einen öSentlichen Kongress über das
Thema:

«Frauenbildung und Kultur.»
Redner u. a.: Minister für Wissenschaft, Kunst und Volksbildung

Adolf Grimme, Ministerialrätin Dr. Gertrud Bäumer, Dr. Eugen Die¬

sel, Professor Paul Oestreich, Volksbildungsminister a. D. Professor
Reinhard Strecker, M. d. R. Clara Bohm-Schuch, Dr. med. Heinrich
Dehmel, Rektorin Imgard Bär. — Im Anschluss an die Tagung
Besichtigungen.

Gesamttteilnehmerkarte 6 RM. Anfragen und Vorverkauf: Albert
Lenz, Berlin 0 17, Hohenlohestr. 9.

Briefkasten.
K., Zürich. Auf Ihre Karte ein kurzes Wort. Sie stützten sich

auf die theosophische Lehre von der Höherzüchtung der Seelen- und
Geisteskräfte. Sagen aber dann selbst: ohne Körperbildung keine
Seelenbehandlung. Richtig! Körperbildung, sogar mehr als das,
Bildung besserer Lebensverhältnisse für die Körperwelt, dann gibt es
ganz automatisch ein besseres «Seelenleben». Ob wir bei dieser Frä-
genbehandlung Christus notwendig brauchen? Sind Sie tatsächlich
der Meinung, dass die Welt ganz anders aussähe, wenn dieser Christus

überhaupt nicht in der Weltgeschichte aufgetaucht wäre, weder
wirklich noch mythologisch? Es gibt stärkere Wesen, die ein Weltbild

gestalten als ein Nazaräer. Wenn wir das behaupten, bauen wir
nicht ab, sondern machen wir nur historische Feststellungen. Wir
bauen auch auf! Wenn Sie bei uns ein rühriges Mitglied werden,
viel neue dazu werben, bei der Erfassung der Jugend für den neuen
Ethikunterricht behilflich sind und in ihrem äusseren wie inneren
Leben nach unseren Ideen sich einrichten, helfen Sie mit, gewaltige
Aufbauarbeit zu leisten. Darf ich Sie als Mitglied in unseren Reihen
begrüssen?

A., Bern. Ihr Unwille ist berechtigt, aber wenn ich Ihren Artikel
nicht aufgenommen habe, so deshalb nicht, weil ich in der sicheren
Hoffnung bin, in allernächster Zeit auch im Radio Bern sprechen zu
können. Wir gönnen den Christen gerne ihre Predigten, verlangen
aber gleiches Recht auch für uns. Und ich darf hoffen, wir haben es
in Bälde.

Schw., Winterthur. Ihren Beitrag habe ich in dem Artikel:
Nachdenkliches bereits verwendet gesehen, daher habe ich ihn wegen
Raummangels nicht gebracht. Schicken Sie mir nur wieder Beiträge,
ich kann Sie schon verwerten.

An einige Leser. Besten Dank für die freundlichen Zeilen, mit
denen man mich begrüsste. Ich bin etwas Egoist! Darf ich um eine
kleine Anerkennung bitten? Jeder dieser Leser, die mich
beglückwünschten, soll einen neuen Abonnenten bringen. Ich sage heute
schon den besten Dank. K.

Ortsgruppen.
BASEL. Unsere erste Mitgliederzusammenkunft findet wieder

am ersten Samstag im September statt. Am 6. September treffen sich
alle Mitglieder mit recht viel Gästen um 8.15 Uhr im Cafe Spitz,
um Zeuge des ersten Freidenker-Radiovortrages zu sein. Unser neuer
Sekretär Anton Krenn spricht an diesem Abend Punkt 8.30 Uhr im
Radio über «Natürliche Ethik». Der Vortrag wird durch eigens
installierten Lautsprecher im Cafe Spitz allen unsern Mitgliedern
übertragen. Da noch andere wichtige Fragen wegen des Ethikunterrichts
zu besprechen sind, wird um sehr regen Zuspruch gebeten. L.

WINTERTHUR. Unsere nächste Zusammenkunft findet statt am
2. September 1930, abends 8 Uhr im Restaurant Tiefenhof, innere
Tösstalstrasse 17.

Gesfr. Bissegger wird uns einiges aus dem Werke «Lebt Gott
noch?» vorlesen, worüber dann diskutiert werden soll. Zudem sind
einige wichtige Mitteilungen zu machen in Bezug auf unser
Winterprogramm und den nächsten Vortrag vom 18. September und dessen
Vorbereitung. Wir erwarten daher das Erseheinen aller Gesinnungsfreunde.

Vergessen Sie nicht, weitere Interessenten mitzubringen.
Der Vorstand.

ZÜRICH. Mitglieder unserer Ortsgruppen und auswärtige
Gesinnungsfreunde! Wir haben für' unsere Samstagabend-Zusammenkünfte

nun wieder einständiges Lokal, in dem wir jeden Samstagabend

von 8.15 Uhr an zu treffen sein werden. Es befindet sich im
2. Stockwerk des «Augustiner», Augustinergasse, ist zentral ge-


	Die Kinderwelt

