Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 13 (1930)
Heft: 15
Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

114 ) DER FREIDENKER

Nr. 15

sen Mann und an sonst gar nichts denken. Das ist kein Gott-

erleben, sondern die Wiederauffrischung eines Gedichtnis-

‘bildes. Und ich kann es nimmer wissenschaftlich nennen, wenn
dann gegen Schluss des sonst ganz interessanten Referates des
Prof. Volkelt der Gottgedanke: nicht bloss aus dem Denken
ins irrationale (nicht denkmissige) Erleben, sondern noch
weiter riickwirts ins Unbewusste verlegt wird. Denn auch aus
dem Reiche des Unbewussten kann ein Kind nur das heraus-
holen, was in irgendeiner Stunde hineingelegt worden ist; wenn
aber Gott weder Gegenstand des verniinftigen Erkennens noch
des gefiithlsmissigen Erlebens, sondern nur mehr ein sehr mys-
tisches Etwas im Reiche des Unbewussten ist, dann ist es oder
<ER> nie einem Kleinkinde bewusst geworden. Wir kommen
auf geradlinigem Wege zur entgegengesetzten Schlussfolgerung.
Eben weil das Erleben des Kindes eine Ganzheit ist, kann es
auch nur das erleben, was sich seiner Sinnenwelt darbietet.
Gott kann sich, rein theologisch gesprochen, als iibersinnliches
Wesen keiner Sinnenwelt darbieten, also kann das Kind, und
das Kleinkind schon gar nicht, Gott innerlich in sich aufnehmen
bezw. erleben.

Fiir den Menschen des grauen Alltags ist diese ganze Dis-
kussion leeres Geschwitz. Wie arm muss doch ein Christentum
geworden sein, das in so fadenscheinigen Referaten aus diesem
lebenden Leichnam noch etwas Kriftiges herausholen will.
Immer mehr neigt man zu der auf der Basler Missionskonferenz
vertretenen Ansicht, dass das Christentum die letzte Phase der
Religionen darstellt. Das nichste Mal soll dann der kuriose
Streit wegen Konnersreuth besprochen werden. Fiir heute
geniige die Erkenntnis, dass eine vorurteilslose, unbefangene
Wissenschaft stets nur unserer freigeistigen, nie aber einer
religiosen Weltanschauung Wasser auf die Miihlen treiben
kann. A. K.

Lessing, Goethe und die Zensur.
Von Dr. P. C. Tyndall, Wien.

Alle Zeiten iiberdauernd ragen die beiden Meisterwerke:
Goethes «Fausty und Lessings «Nathan der Weise» aus dem
klassischen Schrifttum empor; beide gegen Orthodoxie, gegen
Bibel- und Wortgliubigkeit, gegen Dogma und Zwang gerich-
tet.

«Nathan der Weise» entstand als Antwort auf das gegen
ihn 1778 ergangene herzogliche Verbot der Verdffentlichung
* von weiteren theologischen Streitschriften gegen Hauptpastor
Goeze. War schon zu Lessings Lebzeiten (1779) die Konfiska-
tion des Buches beantragt worden, so hatte die Auffiihrung des
Werkes die grossten Schwierigkeiten zu iiberwinden. In Berlin

allerdings bereits 1783, in Weimar (in der Beérbeitung
Schillers) 1801 aufgefiihrt, war eine Auffithrung in Wien am
Burgtheater auch zur Zeit Kaiser Joseph II. ausgeschlossen.

~'Aeussert sich doch in diesem dramatischen Gedicht Lessings
‘Gesinnung, ‘die, wie-Nathans Gesinnhung <gegen alle positiven

Religioneny -gerichtet war und reines Menschentum lehrte. In

-der Ringparabel heisst es von den Ringen und den Religio-

nen, dass-sie <alle drei nicht echt> seien; und dass die drei
Briider, weil jeder sich im Besitze des allein echten und allein-
berechtigten Erbringes wihnt und diesen Ring vom Vater, d.
h. die Religion von Gott haben will, Betriiger seien. Das Wort
von den drei Betriigern geht bekanntlich gegen die drei Reli-
gionsstifter, beziehungsweise gegen ihre Apostel und Priester,
die offenkundig betriigerisch vorgehen, wenn sie ihre Lehren
als nur ihnen offenbart, und zwar von Gott selber offenbart,
bezeichnen. ‘

Unmoglich durfte derartiges am Wiener Burgtheater aus-
gesprochen werden. Nach dem Zensurkatechismus von 1795
hiess es, «dass Stiicke mit der Tendenz von Toleranz, der
Gleichgiiltigkeit der verschiedenen Gottesdienste unstatthaft
sind und jeder Religionsdebatte von «Attheisten, Freidenkern,
Deisten, Juden oder Quikern» von der Hofbiithne ausgeschlos-
sen seien. Von 1810 bis 1819 dauerte der Kampf der Burg-
theaterdirektion um die Auffithrung. Der Zensor wendete sich,
wie Houben in seinem ausgezeichneten Werke «Verbotene Li-
teratur> schreibt, «gleich an die richtige Adresse», an den
damaligen Erzbischof von Wien, Siegismund Hohenwart. Das
Werk wurde abermals verboten, weil (wie es in der «Oester-
reichischen Vierteljahrsschrift der katholischen Theologie»
XII. 2) heisst: «der Verfasser sich in der Allegorie vou den
drei Ringen' ohne Scheu demaskiere» und durch sein Produkt
Lehrsitze verbreiten wolle, wie sie schon Rousseaus Schriften
kiinden, nédmlich das Naturrecht und die Gleichberechtigung
der Menschen, sowie die Gleichwertigkeit der Sténde; ferner
den Vorzug der natiirlichen Religion vor der geoffenbarten,
und endlich die Gleichgiltigkeit der positiven Religionen, der
jlidischen, christlichen und mohammedanischen.

Erst 1819 konnte das Stiick iiber die k. k. Bretter gehen.
Aber wie war es eingerichtet, zugerichtet, hingerichict. Der
Lustspieldichter und ehemalige Souffleur Berling war der Be-
arbeiter des Werkes. Aber so demoliert, ja verhunzt Lat noch
kein Zensor ein klassisches Stiick, wie dieser Umarbeiter. Durch
Ausmerzung des religidsen Problems ist der Grundgedanke
der Dichtung zerstort worden. Die Worte Religiuon, Christen-
tum, Kirche durften nicht ausgesprochen werden. An Stelle
von Christentum hiess es «Ordensmachty; aus deu Patriarchen
von Jerusalem, dem Muster aller Prélaten und Hauptpastdren

Feuilleton.

8t. Antoniuskirche in Basel.

Du Tempel, gross in den Sonnentag ragend,

Vor dir, du seltsam geformtes Gebaude,

Voll hoher Gefiithle der Ehrfurcht und Freude,
Stand lang ich, staunend, verwundernd und fragend.

X Und als dein Inn’res ich still dann betreten,
Von Sehnsucht nach Neuem und Schénem getrieben,
Da musste dich einzige Schopfung ich lieben,
Beinah’ fand Worte ich wieder zum Beten.

Doch mégen neu sein die Formen der Riume,
Verfallen ist doch dem vergangenen Alten
Selbst edelster Priesterschaft Wirken und Walten.

Das hochste Denken verliert sich in Tréume,
Denn hier ist an romische Dogmen gehalten,
Kein Kiinder des Fortschritts darf Neues gestalten.

Ludwig Schmitzberger.

Allerlei Wissenswertes.

Rom und Berlin.

Wir konnen den deutschen Freidenkern unsere Bewunderung
nicht vorenthalten, ja wir haben mit einem gewissen Neide eine
Notiz im «L’Osservatore romano» vom 22. Juni d. J. gelesen, in der
genau angefiihrt ist: dass der Deutsche Freidenkerbund 600,000, der
Bund sozialistischer Freidenker 20,000, der -deutsche Monistenbund
10,000, der Volksbund fiir Geistesfreiheit 60,000 und die Freidenker-
jugend 1000 Mitglieder zshlen. Ja sogar der erst neu durch die Spal-
tung entstandene Verband proletarischer Freidenker, der ausdriick-
lich als eine kommunistische Oppositionsgruppe bezeichnet wird, er-
scheint als eine Organisation mit 100,000 angegeben, obwohl diese
Zahl sehr problematisch (unwahrscheinlich!) sein diirfte. Das pépst-
liche Organ tréstet sich nur mit der Bemerkung, dass es vor allem
Protestanten seien, die aus ihrer Kirche ausgetreten sind; eine Selbst-
verstindlicheit in einem Lande, wo zwei Drittel der Bevﬁlerung Pro-
testanten sind. Wann wird die pépstliche Zeitung von uns Schwei-
zern eine #dhnliche Notiz bringen? '

Aus Spanien.

Eine #usserst erfreuliche Kunde geht durch die Welt. In Spa-
nien ist in ganz letzter Zeit eine La Liga Laica, also die erste Organi-
sation von Konfessionslosen Spaniens entstanden. Wer die Verhélt-
nisse in diesem ganz reaktioniren Lande kennt, wird den Mut und
die Tatkraft unserer Gesinnungsfreunde von Spanien bewundern,



Nr. 15

DER FREIDENKER 115

wurde ein Komtur; statt Gott im Himmel hiess es <ein miich-
tiger Furst», und vollends die Ringparabel bezoy sich richt
mehr aul die drei Religionen, sondern auf eine verschwom-
mene philosophische Wahrheit. Im Original fragt Saladin den
Nathan klipp und klar:
Was fiir ein Glaube, was fiir ein Geselz
Hat dir am meisten eingeleuchtet?
In der Bearbeitung wird folgendermassen herumgeredet:
Was ist die dchte Wahrheit? Welches Weisen Lehre
Von dem, was uns zu wissen und zu thun
Vor allem noth, und welche Meinung, die
Das Volk verehrt in alt und neuer Zeit
Hat dir am meisten eingeleuchtet? — —

Ja, nicht einmal von einem Kénige durfte auf den hofischen
Brettern die Rede sein und sttat des herrlichen Wortes, das
Nathan dem Derwisch widmet:

Der wahre Bettler ist
Doch einzig und allein der wahre Kénig!
wird in der verbesserten Nathanausgabe gesagt:
Wer alles kann entbehren,
Ist'doch der Gliicklichste auf Erden. — —

Goethes Faust erscheint erst seit 1829 auf der Biihne. Diese
Weltdichtung zeigt uns den von glithendstem Erkenntnisdrang
beseelten Faustischen Menschen, der zuerst mit Hilfe von
Theologie und Schwarzkunst, von Magie und Metaphysik die
Ewigkeitsprobleme lésen will. Am Ende aber seiner ewig un-
befriedigten Tage erkennt der alte Faust, dass nur diese
Welt, nur dieses Leben Wert hat: ’

Nach driiben ist die Aussicht uns verrannt.
Tor, wer dorthin die Augen blinzelnd richtet,
Sich iiber Wolken seinesgleichen dichtet,

Er stehe fest und sehe hier sich um.

Dem Tiichtigen ist diese Welt nicht stumm,

Was braucht er nach der Ewigkeit zu schweifen.

In Faust tritt uns Goethe sehr oft als der entgegen, der er
war: Feind der Theologie, die ihm nur ein kiinstliches System
von Worten war; Feind der Kirche, die er besonders durch die
geisivollen Ausspriiche des Mephisto scharf charakterisiert.
Sehr lange blieben diese Ausspriiche gestrichen, wie z. B.:

Die Kirche hat einen guten Magen,
Hat ganze Lénder aufgefressen,
Und sich noch niemals iibergessen;
Die Kirche allein, meine lieben Frauen,
Kann ungerechtes Gut verdauen.
Faust’s Nachsatz: )
Das ist ein allgemeiner Brauch,
Ein Jud und Konig kann es auch !

wird sogar heute noch mit weiser Schonung monarchistischer
und kapitalistischer Interessen (denn Jud gilt,hiel" fir Kapita-
list) auf den Biithnen meist weggelassen. Langé Jahre musste
natiirlich auch der teuflische Ausspruch vom Hexeneinmal-
eins, der gegen den Unsinn der drei Einigkeitslehren gerichtet
ist, fortgelassen werden; ja sie werden sogar heute noch ge-
strichen; jene unsterblichen Worte, die sich auf alle Dogfnen
beziehen:
Ein vollkommener Widerspruch
Ist gleich geheimnisvoll fiir Kluge wie fiir Toren!
Mein Freund, die Kunst ist alt: und neu,
Es war die Art zu allen Zeiten,
Durch Drei und Eins und Eins und Drei
Irrtum statt Wahrheit zu verbreiten.
Und gleich zu Beginn der Tragddie, wo es heisst:
Habe nun, ach, Philosophie
Juristerei und Medizin
Und leider auch Theologie
Durchaus studiert mit heissem Bemiih’'n
durfte um des Himmelswillen «leider auch» nicht gesagt wer-
den, denn das bedeutet, dass die Theologie ihn erst recht in
die Irre gefiihrt habe, sondern «selbst sogar Theologie» oder
an andern Bithnen «zuletzt auch Astrologie». Und so seien zum
Gaudium aller nicht v6llig Bornierten einige Striche aus dem
Faust der vormirzlichen Auffithrungen hier angefiihrt:
Gescheiter als alle die Laffen
Doktoren, Magister (Schreiber und Pfaffen) und mit wem
man sonst hat zu schaffen.

Die was davon erkannt,
Hat man (seit je gekreuzigt und verbrannt) verfolgt von
jeher und verkannt.

Unter Dingelstedt’s Direktion durfte Dr. Luther §+ nicht
auf der Bithne in Wien genannt werden und so hiess es im
Liede von der Ratt’ im Kellerloch statt

“«Nghrte sich von Fett und Butter
Hatt’ sich ein Rénzlein angemast’
Als wie der Doktor Luther»:

Nahrte sich von Fett und Kise,
Hitt’ sich ein Rénzlein angemdést
Wie der gelehrt'ste Chinese.

(Strumpfband) Arm meiner Liebeslust

Wenn nicht das siisse, junge Blut
(Heut’ Nacht) Noch heut’ in meinen Armen ruht.
In Weimar 1829 musste Faust den Busen und die Brust

fortlassen:

die einer von Kirche und Ko6nig beherrschten Oeffentlichkeit zum
Trotz sich organisatorisch vereinigt haben. Gleichzeitig mag diese
interessante Neugriindung auch ein Beweis fiir einen gewaltigen Ge-
sinnungsumschwung in Spanien gelten. Wir sind bemiiht, mit un-
seren Briidern in Spanien in Verbindung zu treten und werden dann
Niheres von unserer jiingsten Bruderorganisation zu melden haben.

Ein Messias, der zum Film wandert.

Seinerzeit hat der neue Messias des Ostens, Krishnamurti, viel
Aufsehen gemacht; vor allem hat die weltbekannte Theosophin Anni
Bessant die Werbetrommel fiir diesen neuen Messias geschlagen.
Auch in hiesiger Gegend hat es eine ganz hiibsche Zahl von An-
betern dieses «Gottgesandten» gegeben. Es wurde sogar ein eigener
Orden unter der Leitung dieses Knabens aus dem Osten gegriindet.
Nun kommt aus Amerika die erfreuliche Kunde, dass der Messias
des 20. Jahrhundert in ein amerikanisches Filmunternehmen einge-
treten ist. Damit diirfte die Erlosung fiir Krishnamurti wohl abge-
schlossen sein. Traurig ist es nur, dass heute selbst gebildet sein
wollende Kreise auf solche Gaukler noch Glaub wund Vertrauen
setzen.

Ein kurzer Beitrag zur Psychologie des «religiosen Menschen».

Das Tagblatt der Stadt Ziirich schreibt:

«In einer Waschkiiche an der Kronenstrasse in Ziirich fiel ein
zweijihriges Madchen in einen mit heissem Wasser gefiillten Kessel
und erlitt tédliche Brandwunden.»

Zu Tode gebritht werden in kochendem Wasser — sicher eine
entsetzliche Todesart! Die Eltern, Offiziere der Heilsarmee, sehen
aber auch darin eine Auswirkung der grenzenlosen Giite Gottes. In
der Todesanzeige schreiben sie:

Er, der Herr, weiss, was Er tut,
Seine Hand macht alles gut.

Auch hier hat Gott das Kind <heimgeholt>y — wie der iibliche
religiose Ausdruck lautet. Konnte nun diese Heimholung wirklich
nicht anders geschehen als durch ein Verbrithen in heissem Wasser?
Armer, armer Menschenwurm, warum griibeln mit deiner schwachen
und hinfélligen Vernunft? Was Gott tut, das ist wohlgetan!

Geht mir weg — der Mensch ist besser als sein Gott! Er findet
immer und immer wieder eine Entschuldigung fiir diesen Gott, auch
dann, wenn sich sein Gott in den Mitteln und Wegen der Heim-
holung so entsetzlich vergreift wie in der Waschkiiche an der Kro-
nenstrasse in Zirich. H.

Keine Arbeilslosigkeit mehr!

«Wohin mit den vielen jungen Leuten? schreibt die katholische
Schildwacht in ihrer Nr. 16, 1930 und gibt sofort die Antwort: Der
Katholizismus 16st spielend alle Probleme. Die grosste Arbeitgeberin
der Welt, grosser als die michtigsten Industriekdnige, ist unsere
giitige Mutter, die heilige katholische Kirche. Sie hat keinen Arbeits-
mangel, tausendfach sind die Arbeitsmoglichkeiten in dem uniiberseh-
baren Weinberg des Herrn. Die Ernte ist gross, aber der Arbeiter
sind wenige.» Das ist ein mit einem religissen Mantel umkleideter



116 ~ DER FREIDENKER

Nr. 15

Ach konnt’ ich nur ein Stiindchen dir am (Busen) Munde
hingen

Und (Brust an Brust) Blick in Blick und Seel’ in Seele
dréngen. . '

Und in Wien sagte Faust in der Bearbeitung von 1839 zu
seinem Gretchen voll zartester Diskretion und Verschémtheit,
denn Goethe konnte sich als Toter nicht mehr wehren:

Ach, kann ich nicht ein Stiindchen bei dir sein?
Doch ungestort, wir beide ganz allein —
Man hat doch noch so manches Wort zu sagen,
Das keinen Zeugen will. — — —

Hoch, nee, du loser Zensor!

Christliche Zivilisation.

Einige kritische Bemerkungen zur Festrede des Bundespriasidenten
. in Genf.

Von Prof. Th. Hartwig, Wien.

Vor mir liegt das «Luzerner Tagblatt« vom 2. August 1929,
welches sich im Leitartikel mit der «Bundesfeier-Rede> des
derzeitigen Staatsoberhauptes der Schweiz befasst und der Auf-
fassung Ausdruck gibt, dass diese Rede nicht nur gegen den
Sozialismus, sondern auch gegen das freisinnige Biirgertum
gerichtet war. Es heisst dort:

«Der gegenwirtige Bundesprésident . . . . hat Saiten erklin-
gen lassen, die weit eher in einer konservativen Parteiver-
sammlung im Kanton Freiburg als an einer Genfer Bundes-
feier am Platze gewesen wiren.»

Es liegt mir ferne, an dieser Stelle die politische Bedeutung
der genannten Festrede einer Kritik zu unterziehen. Wohl aber
enthilt sie eine Stelle, die einer Kampfansage an das Frei-
denkertum gleichkommt. Der Bundesprésident hat n#mlich
folgendes behauptet:

«In dem hin und her wogenden Kampf treten sich zwei
einander entgegengesetzte Auffassungen gegeniiber: Die
christliche Zivilisation . .. und der Kollektivismus, der die Be-
freiung der Menschheit darin sucht, das Volk auf den Rang
einer gewdhnlichen Viehherde herabzudriicken. Das ist in
neuer Form der ewige Kampf des Geistes gegen die Materie.»

Was der Bundesprésident damit sagen will, ist von den Ver-
tretern des Christentums zum Ueberdruss vorgebracht worden,
. dass namlich die Religion die «Freiheit des Geistes» gegeniiber
der im «b6den» Materialismus befangenen Naturwissenschaft
verteidigt. «<In neuer Form» versucht er nur durch das nicht
gerade literaturfihige Wort «Viehherde» gewisse moderne
kollektivistische Denkformen zu diskreditieren.

Nun, ich will nicht die Aeusserungen des Bundesprisiden-
ten, die offenbar nur auf «praktische Politiks abzielen, einer
wissenschaftlichen, d. h. «materialistischen> Analyse unter-
ziehen. Ich will auch nicht zeigen, dass alle Ideologien, also
auch die christliche, materiell bedingt sind*) Es erscheint mir
momentan nur wichtig, festzustellen, dass der Begriff «christ-
liche Zivilisation> — soweit er nicht iiberhaupt einen Wider-
spruch in sich darstellt — gar nicht im Gegensatz zum «Kollek-
tivismus» gebracht werden darf.

Denn das erste Christentum war Kollektivismus. Das .
Gleichnis von den gléubigen Schafen und dem sie betreuenden
geistlichen Hirten wird auch heute noch vom <unfehlbarens
Papst gerne gebraucht. Wer wird da gleich abfillig von einer
«Viehherde» sprechen wollen, wo doch sonst das <liebe»> Vieh
sich allgemeiner volkswirtschaftlicher Anerkennung erfreut?

Auch das <Lammy, als Symbol des Christentums, gibt uns
einen psychologischen Anhaltspunkt zum Verstindnis der
Religion der «Miihseligen und Beladeneny. Das Urchristentum
war die ideologische Begleiterscheinung einer sozialen Revolte,
die sich innerhalb der antiken Gesellschaft verbreitete und
sehr materielle Ursachen hatte. Es handelte sich um eine 6ko-
nomische Umwilzung von gewaltigen historischen Dimen-
sionen, ndmlich um den Uebergang von der auf landwirtschaft-
lichem Raubbau beruhenden Sklavenwirtschaft zu der Knecht-
schaftsform der Leibeigenschaft, die — auf verengtem Boden
— eine Intensivierung der Landwirtschaft ermoglichte.™*)

Es ist sehr bezeichnend, dass auch die kollektivistisch
orientierten sozialen Revolten des Mittelalters auf die Ideo-
logie des Urchristentums zuriickgreifen. Auch die utopistischen
Sozialisten bedienten 'sich der christlichen Ideologie. (Saint
Simon, «Neues Christentum!») - Die letzten Auslaufer dieser
Bewegung sind die religiésen Sozialisten unserer Tage. Will
der Herr Bundesprasident etwa diesen zweifellos kollek-
tivistisech und religiés eingestellten Sozialisten «Christentum»
absprechen ? ) ’

Zum Schluss: Unsere «christliche Zivilisation» ist, soweit
sie christlich ist, nicht Zivilisation und so weit sie Zivilisation
ist, nicht christlich. Die moderne biirgerliche Zivilisation
beginnt mit dem Aufblithen der Handelsstddte in Italien. Die
ideologische Begleiterscheinung dieser historischen und sehr
«materielleny Tatsache war der Humanismus, der, in bewuss-
tem Gegensatze zum Christentum, an die Antike ankniipite.

*) Wer sich dafiir interessiert, den verweise ich auf meine Bro-
schiire «Christentum in Theorie und Praxis», die im Verlag des
osterreichischen Freidenkerbundes, Wien, X. Sonnenwendgasse 6,

erschienen ist.
**) Vgl. «Soziologie und Sozialismus». Urania-Verlag, Jena.

Hohn auf die Opfer der internationalen Wirtschaftskrise oder ist
das ein zu friih entwischtes Gestindnis eines ungeheuern Reichtums
der Kirche, wenn sie imstande ist, der iiberdimensionalen Arbeits-
losigeit durch Vergebung von Arbeit zu steuern? Denn, wenn man
der Kirche auch in der Lebensweise eines Laienbruders oder Ordens-
priesters dienen muss, Geld kostet diese Arbeit der Kirche doch. Wo-
her stammt dieses Geld? Wann werden die Opfer dieser Weltkrisis
zum Nachdenken und konsequenten Handeln kommen?

Mehr Genauigkeit in der Statistik!

Im statistischen Jahrbuch der Stadt Ziirich vom Jahre 1929 kann
man lesen, dass im Jahre 1929 2146 Personen eingebiirgert worden
sind; davon waren, soweit die konfessionelle Seite in Betracht kommt,
1305 Protestanten, 641 Katholiken, 121 Juden und 79 Konfessions-
lose oder Angehorige anderer Konfessionen. Etwas mehr Genauigkeit
kénnte man denn doch von den Behérden erbitten. Schliesslich ist das
nicht dasselbe, ob jemand einer oder keiner Konfession angehort.
Wenn schon die Sitte besteht (manche nennen das Unfug), dass
man stets seine Weltanschauung beliérdlich bekanntgeben muss, dann
soll man die Zahl der Konfessionslosen genau von denen der Kon-
fessionen trennen; schon wegen der Gerechtigkeit!

Die katholische Wissenschaft verbeugt sich vor dem Marxismus.
Der katholische Soziologe Paul Jostock befasst sich im Jahrbuch
1928 der osterreichischen Leogesellschaft mit dem Marxismus und
bringt in seinem Aufsatze ganz gemerkenswerte Satze. Er schreibt
wortlich: «So hat also die Marx’sche Geschichtstheorie doch die We-

senserkenntnis der kapitalistischen Wirtschaft und Gesellschaft stark
angeregt und auch bei vielen Geistern gefordert. Sie hat aber glei{:h-
zeitig noch eine andere Funktion erfiillt, die viel bedeutsamer ist,
weil sie eine bleibende Befruchtung geschichtlicher und soziologi-
scher Forschungsmethode darstellt.» An einer anderen Stelle sagt Jo-
stock: «Dies hindert aber nicht anzuerkennen, dass Marx einen
besseren Blick fiir die Entwicklungstendenz bewiesen hat als irgend-
einer seiner gelehrten Zeitgenossen. Er sah deutlich, dass die tech-
nischen Umwilzungen im Verein mit der gegebenen historisch be-
dingten Wirtschafts- und - Rechtsordnung eine Umformung der G_e-
sellschaft bringen wiirden.» Und Jostock schliesst u_ut dem Urteil:
«Daran ist jedenfalls nicht mehr zu zweifeln, dass die Gesellscha.f.ts-
und Kapitalkritik Marxens in erheblichem Umfang Gel_tung behz'xlt,
ganz unabhingig von ihrer nationalokonomisch theorfatlsch schein-
baren Grundlegung durch die Wert- und Mehrwerttheorie.» Es ‘kom'mt
einem so vor, als ob in der katholischen Soziologie der Neid sich
breit machen wiirde, dass nicht die katholische Kirche die.: Seher-
gabe besessen hat, jene Verhilinisse vorauszusagen, wie sie Marx
mit Seherblick geschaut hat. Die religiosen Sozialisten mégen dar-
aus ersehen, dass die Kirche und religioses Denken im pr;xkhsche_n
Alltag immer zu spat kommt, nur der Freidenker eilt seiner Zeit
voraus.
Vatikan.

Im Amtsblatt der Vatikanstadt wird der <bescheidene» vollstdn-
dige Titel Sr. Heiligkeit des Papstes angefiihrt, er {autet: «Stellver-
treter Jesu Christi, Nachfolger von Sankt Petrus, Bischof von Rom,



	Feuilleton

