
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 13 (1930)

Heft: 15

Artikel: Lessing, Goethe und die Zensur

Autor: Tyndall, P.C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407925

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407925
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


114 DER FREIDENKER Nr. 15

sen Mann und an sonst gar nichts denken. Das ist kein
Gotterleben, sondern die Wiederauffrischung eines Gedächtnisbildes.

Und ich kann es nimmer wissenschaftlich nennen, wenn
dann gegen Schluss des sonst ganz interessanten Referates des
Prof. Volkelt der Gottgedanke nicht bloss aus dem Denken
ins irrationale (nicht denkmässige) Erleben* sondern noch
weiter rückwärts ins Unbewusste verlegt wird. Denn auch aus
dem Reiche des Unbewussten kann ein Kind nur das herausholen,

was in irgendeiner Stunde hineingelegt worden ist; wenn
aber Gott weder Gegenstand des vernünftigen Erkennens noch
des gefühlsmässigen Erlebens, sondern nur mehr ein sehr
mystisches Etwas im Reiche des Unbewussten ist, dann ist es oder
cER» nie einem Kleinkinde bewusst geworden. Wir kommen
auf geradlinigem Wege zur entgegengesetzten Schlussfolgerung.
Eben weil das Erleben des Kindes eine Ganzheit ist, kann es
auch nur das erleben, was sich seiner Sinnenwelt darbietet.
Gott kann sich, rein theologisch gesprochen, als übersinnliches
Wesen keiner Sinnenwelt darbieten, also kann das Kind, und
das Kleinkind schon gar nicht, Gott innerlich in sich aufnehmen
bezw. erleben.

Für den Menschen des grauen Alltags ist diese ganze
Diskussion leeres Geschwätz. Wie arm muss doch ein Christentum
geworden sein, das in so fadenscheinigen Referaten aus diesem
lebenden Leichnam noch etwas Kräftiges herausholen will.
Immer mehr neigt man zu der auf der Basler Missionskonferenz
vertretenen Ansicht, dass das Christentum die letzte Phase der
Religionen darstellt. Das nächste Mal soll dann der kuriose
Streit wegen Konnersreuth besprochen werden. Für heute
genüge die Erkenntnis, dass eine vorurteilslose, unbefangene
Wissenschaft stets nur unserer freigeistigen, nie aber einer
religiösen Weltanschauung Wasser auf die Mühlen treiben
kann. A. K.

Lessing, Goethe und die Zensur.
Von Dr. P. C. Tyndall, Wien.

Alle Zeiten überdauernd ragen die beiden Meisterwerke:
Goethes «Faust» und Lessings «Nathan der Weise» aus dem
klassischen Schrifttum empor; beide gegen Orthodoxie, gegen
Bibel- und Wortgläubigkeit, gegen Dogma und Zwang gerichtet.

«Nathan der Weise» entstand als Antwort auf das gegen
ihn 1778 ergangene herzogliche Verbot der Veröffentlichung
von weiteren theologischen Streitschriften gegen Hauptpastor
Goeze. War schon zu Lessings Lebzeiten (1779) die Konfiskation

des Buches beantragt worden, so hatte die Aufführung des

Werkes die grössten Schwierigkeiten zu überwinden. In Berlin

Feuilleton.

St. Antoniuskirche in Basel.

Du Tempel, gross in den Sonnentag ragend,
Vor dir, du seltsam geformtes Gebäude,
Voll hoher Gefühle der Ehrfurcht und Freude,
Stand lang ich, staunend, verwundernd und fragend.

Und als dein Inn'res ich still dann betreten,
Von Sehnsucht nach Neuem und Schönem getrieben,
Da musste dich einzige Schöpfung ich lieben,
Beinah' fand Worte ich wieder zum Beten.

Doch mögen neu sein die Formen der Räume,
Verfallen ist doch dem vergangenen Alten
Selbst edelster Priesterschaft Wirken und Walten.

Das höchste Denken verliert sich in Träume,
Denn hier ist an römische Dogmen gehalten,
Kein Künder des Fortschritts darf Neues gestalten.

Ludwig Schmitzberger.

allerdings bereits 1783, in Weimar (in der Bearbeitung
Schillers) 1801 aufgeführt, war eine Aufführung in Wien am
Burgtheater auch zur Zeit Kaiser Joseph II. ausgeschlossen.

vAeussert sich doch in diesem dramatischen Gedicht Lessings
Gesinnung, die, wie Nathans Gesinnung «gegen alle positiven
Religionen» gerichtet war und reines Menschentum lehrte. In
der Ringparabel heisst es von den Ringen und den Religionen,

dass sie «alle drei nicht echt» seien; und dass die drei
Brüder, weil jeder sich im Besitze des allein echten und
alleinberechtigten Erbringes wähnt und diesen Ring vom Vater, d.
h. die Religion von Gott haben will, Betrüger seien. Das Wort
von den drei Betrügern geht bekanntlich gegen die drei
Religionsstifter, beziehungsweise gegen ihre Apostel und Priester,
die offenkundig betrügerisch vorgehen, wenn sie ihre Lehren
als nur ihnen offenbart, und zwar von Gott selber offenbart,
bezeichnen.

Unmöglich durfte derartiges am Wiener Burgtheater
ausgesprochen werden. Nach dem Zensurkatechismus von 1795
hiess es, «dass Stücke mit der Tendenz von Toleranz, der
Gleichgültigkeit der verschiedenen Gottesdienste unstatthaft
sind und jeder Religionsdebatte von «Attheisten, Freidenkern,
Deisten, Juden oder Quäkern» von der Hofbühne ausgeschlossen

seien. Von 1810 bis 1819 dauerte der Kampf der
Burgtheaterdirektion um die Aufführung. Der Zensor wendete sich,
wie Houben in seinem ausgezeichneten Werke «Verbotene
Literatur» schreibt, «gleich an die richtige Adresse», an den
damaligen Erzbischof von Wien, Siegismund Hohenwart. Das
Werk wurde abermals verboten, weil (wie es in der
«Oesterreichischen Vierteljahrsschrift der katholischen Theologie»
XII. 2) heisst: «der Verfasser sich in der Allegorie von den
drei Ringen ohne Scheu demaskiere» und durch sein Produkt
Lehrsätze verbreiten wolle, wie sie schon Rousseaus Schriften
künden, nämlich das Naturrecht und die Gleichberechtigung
der Menschen, sowie die Gleichwertigkeit der Stände; ferner
den Vorzug der natürlichen Religion vor der geoffenbarteu.,
und endlich die Gleichgiltigkeit der positiven Religionen, der
jüdischen, christlichen und mohammedanischen.

Erst 1819 konnte das Stück über die k. k. Bretter gehen.
Aber wie war es eingerichtet, zugerichtet, hingerichtet. Der
Lustspieldichter und ehemalige Souffleur Berling war der
Bearbeiter des Werkes. Aber so demoliert, ja verhunzt hat noch

kein Zensor ein klassisches Stück, wie dieser Umarbeiter. Durch

Ausmerzung des religiösen Problems ist der Grundgedanke
der Dichtung zerstört worden. Die Worte Religion.. Christentum,

Kirche durften nicht ausgesprochen werden. An Stelle

von Christentum hiess es «Ordehsmacht» ; aus den Patriarchen

von Jerusalem, dem Muster aller Prälaten und Hauptpastören

Allerlei Wissenswertes.
Born und Berlin.

Wir können den deutschen Freidenkern unsere Bewunderung
nicht vorenthalten, ja wir haben mit einem gewissen Neide eine

Notiz im «L'Osservatore romano» vom 22. Juni d. J. gelesen, in der

genau angeführt ist: dass der Deutsche Freidenkerbund 600,000, der
Bund sozialistischer Freidenker 20,000, der deutsche Monistenbund
10,000, der Volksbund für Geistesfreiheit 60,000 und die Freidenkerjugend

1000 Mitglieder zählen. Ja sogar der erst neu durch die Spaltung

entstandene Verband proletarischer Freidenker, der ausdrücklich

als eine kommunistische Oppositionsgruppe bezeichnet wird,
erscheint als eine Organisation mit 100,000 angegeben, obwohl diese
Zahl sehr problematisch (unwahrscheinlich!) sein dürfte. Das päpstliche

Organ tröstet sich nur mit der Bemerkung, dass es vor allem
Protestanten seien, die aus ihrer Kirche ausgetreten sind; eine Selbst-
verständlicheit in einem Lande, wo zwei Drittel der Bevölerung
Protestanten sind. Wann wird die päpstliche Zeitung von uns Schweizern

eine ähnliche Notiz bringen?

Aus Spanien.
Eine äusserst erfreuliche Kunde geht durch die Welt. In

Spanien ist in ganz letzter Zeit eine La Liga Laica, also die erste Organisation

von Konfessionslosen Spaniens entstanden. Wer die Verhältnisse

in diesem ganz reaktionären Lande kennt, wird den Mut und
die Tatkraft unserer Gesinnungsfreunde von Spanien bewundern,



Nr. 15 DER FREIDENKER 115

wurde ein Komtur; statt Gott im Himmel hiess es «ein machtiger

Fürst», und vollends die Ringparabel bezog sich rieht
mehr auf die drei Religionen, sondern auf eine verschwommene

philosophische Wahrheit. Im Original fragt Saladin den
Nathan klipp und klar:

Was für ein Glaube, was für ein Gesotz
Hat dir am meisten eingeleuchtet?

In der Bearbeitung wird folgendermassen herumgeredet:
Was ist die ächte Wahrheit? Welches Weisen Lehre
Von dem, was uns zu wissen und zu thun
Vor allem noth, und welche Meinung, die
Das Volk verehrt in alt und neuer Zeit
Hat dir am meisten eingeleuchtet?

Ja, nicht einmal von einem Könige durfte auf den höfischen
Brettern die Rede sein und sttat des herrlichen Wortes, das
Nathan dem Derwisch widmet:

Der wahre Bettler ist
Doch einzig und allein der wahre König!

wird in der verbesserten Nathanausgabe gesagt:
Wer alles kann entbehren,

Ist doch der Glücklichste auf Erden.
Goethes Faust erscheint erst seit 1829 auf der Bühne. Diese

Weltdichtung zeigt uns den von glühendstem Erkenntnisdrang
beseelten Faustischen Menschen, der zuerst mit Hilfe von
Theologie und Schwarzkunst, von Magie und Metaphysik die
Ewigkeitsprobleme lösen will. Am Ende aber seiner ewig
unbefriedigten Tage erkennt der alte Faust, dass nur diese
Welt, nur dieses Leben Wert hat:

Nach drüben ist die Aussicht uns verrannt.
Tor, wer dorthin die Augen blinzelnd richtet,
Sich über Wolken seinesgleichen dichtet,
Er stehe fest und sehe hier sich um.
Dem Tüchtigen ist diese Welt nicht stumm,
Was braucht er nach der Ewigkeit zu schweifen.

In Faust tritt uns Goethe sehr oft als der entgegen, der er
war: Feind der Theologie, die ihm nur ein künstliches System
von Worten war; Feind der Kirche, die er besonders durch die
geistvollen Aussprüche des Mephisto scharf charakterisiert.
Sehr lange blieben diese Aussprüche gestrichen, wie z. B.:

Die Kirche hat einen guten Magen,
Hat ganze Länder aufgefressen,
Und sich noch niemals übergessen;
Die Kirche allein, meine lieben Frauen,
Kann ungerechtes Gut verdauen.

Faust's Nachsatz:
Das ist ein allgemeiner Brauch,
Ein Jud und König kann es auch i

die einer von Kirche und König beherrschten Oeffentlichkeit zum
Trotz sich organisatorisch vereinigt haben. Gleichzeitig mag diese
interessante Neugründung auch ein Beweis für einen gewaltigen
Gesinnungsumschwung in Spanien' gelten. Wir sind bemüht, mit
unseren Brüdern in Spanien in Verbindung zu treten und werden dann
Näheres von unserer jüngsten Bruderorganisation zu melden haben.

Ein Messias, der zum Film wandert.

Seinerzeit hat der neue Messias des Ostens, Krishnamurti, viel
Aufsehen gemacht; vor allem hat die weltbekannte Theosophin Anni
Bessant die Werbetrommel für diesen neuen Messias geschlagen.
Auch in hiesiger Gegend hat es eine ganz hübsche Zahl von
Anbetern dieses «Gottgesandten» gegeben. Es wurde sogar ein eigener
Orden unter der Leitung dieses Knabens aus dem Osten gegründet.
Nun kommt aus Amerika die erfreuliche Kunde, dass der Messias
des 20. Jahrhundert in ein amerikanisches Filmunternehmen eingetreten

ist. Damit dürfte die Erlösung für Krishnamurti wohl
abgeschlossen sein. Traurig ist es nur, dass heute selbst gebildet sein
wollende Kreise auf solche Gaukler noch Glaub und Vertrauen
setzen.

Ein kurzer Beitrag zur Psychologie des «religiösen Menschen».

Das Tagblatt der Stadt Zürich schreibt:
«In einer Waschküche an der Kronenstrasse in Zürich fiel ein

zweijähriges Mädchen in einen mit heissem Wasser gefüllten Kessel
und erlitt tödliche Brandwunden.»

wird sogar heute noch mit weiser Schonung monarchistischer
und kapitalistischer Interessen (denn Jud gilt hier für Kapitalist)

auf den Bühnen meist weggelassen. Lange Jahre musste
natürlich auch der teuflische Ausspruch vom Hexeneinmaleins,

der gegen den Unsinn der drei Einigkeitslehren gerichtet
ist, fortgelassen werden; ja sie werden sogar heute noch
gestrichen; jene unsterblichen Worte, die sich auf alle Dogmen
beziehen:

Ein vollkommener Widerspruch
Ist gleich geheimnisvoll für Kluge wie für Toren!
Mein Freund, die Kunst ist alt und neu,
Es war die Art zu allen Zeiten,
Durch Drei und Eins und Eins und Drei
Irrtum statt Wahrheit zu verbreiten.

Und gleich zu Beginn der Tragödie, wo es heisst:
Habe nun, ach, Philosophie
Juristerei und Medizin
Und leider auch Theologie
Durchaus studiert mit heissem Bemüh'n

durfte um des Himmelswillen «leider auch» nicht gesagt werden,

denn das bedeutet, dass die Theologie ihn erst recht in
die Irre geführt habe, sondern «selbst sogar Theologie» oder
an andern Bühnen «zuletzt auch Astrologie». Und so seien zum
Gaudium aller nicht völlig Bornierten einige Striche aus dem
Faust der vormärzlichen Aufführungen hier angeführt:

Gescheiter als alle die Laffen
Doktoren, Magister (Schreiber und Pfaffen) und mit wem

man sonst hat zu schaffen.

Die was davon erkannt,
Hat man (seit je gekreuzigt und verbrannt) verfolgt von

jeher und verkannt.
Unter Dingelstedt's Direktion durfte Dr. Luther ftt nicht

auf der Bühne in Wien genannt werden und so hiess es im
Liede von der Ratt' im Kellerloch statt

«Nährte sich von Fett und Butter
Hätt' sich ein Ränzlein angemäst'
Als wie der Doktor Luther»:

Nährte sich von Fett und Käse,
Hätt' sich ein Ränzlein angemäst
Wie der gelehrt'ste Chinese.

(Strumpfband) Arm meiner Liebeslust

Wenn nicht das süsse, junge Blut
(Heut' Nacht) Noch heut' in meinen Armen ruht.

In Weimar 1829 musste Faust den Busen und die Brust
fortlassen:

Zu Tode gebrüht werden in kochendem Wasser — sicher eine
entsetzliche Todesart! Die Eltern, Offiziere der Heilsarmee, sehen
aber auch darin eine Auswirkung der grenzenlosen Güte Gottes. In
der Todesanzeige schreiben sie:

Er, der Herr, weiss, was Er tut,
Seine Hand macht alles gut.

Auch hier hat Gott das Kind «heimgeholt» — wie der übliche
religiöse Ausdruck lautet. Konnte nun diese Heimholung wirklich
nicht anders geschehen als durch ein Verbrühen in heissem Wasser?
Armer, armer Menschenwurm, warum grübeln mit deiner schwachen
und hinfälligen Vernunft? Was Gott tut, das ist wohlgetan!

Geht mir weg — der Mensch ist besser als sein Gott! Er findet
immer und immer wieder eine Entschuldigung für diesen Gott, auch

dann, wenn sich sein Gott in den Mitteln und Wegen der
Heimholung so entsetzlich vergreift wie in der Waschküche an der
Kronenstrasse in Zürich. H.

Keine Arbeitslosigkeit mehr\
«Wohin mit den vielen jungen Leuten? schreibt die kathoüsche

Schildwacht in ihrer Nr. 16, 1930 und gibt sofort die Antwort: Der
Katholizismus löst spielend alle Probleme. Die grösste Arbeitgeberin
der Welt, grösser als die mächtigsten Industriekönige, ist unsere
gütige Mutter, die heilige katholische Kirche. Sie hat keinen Arbeitsmangel,

tausendfach sind die Arbeitsmöglichkeiten in dem unübersehbaren

Weinberg des Herrn. Die Ernte ist gross, aber der Arbeiter
sind wenige.» Das ist ein mit einem religiösen Mantel umkleideter



116 DER FREIDENKER Nr. 15

Ach könnt' ich nur ein Stündchen dir am (Busen) Munde
hängen

Und (Brust an Brust) Blick in Blick und SeeP in Seele
drängen.

Und in Wien sagte Faust in der Bearbeitung von 1839 zu
seinem Gretchen voll zartester Diskretion und Verschämtheit,
denn Goethe konnte sich als Toter nicht mehr wehren:

Ach, kann ich nicht ein Stündchen bei dir sein?
Doch ungestört, wir beide ganz allein —
Man hat doch noch so manches Wort zu sagen,
Das keinen Zeugen will.

Hoch, nee, du loser Zensor!

Christliche Zivilisation.
Einige kritische Bemerkungen zur Festrede des Bundespräsidenten

in Genf.

Von Prof. Th. Hartwig, Wien.

Vor mir liegt das «Luzerner Tagblatt« vom 2. August 1929,
welches sich im Leitartikel mit der «Bundesfeier-Rede» des
derzeitigen Staatsoberhauptes der Schweiz befasst und der
Auffassung Ausdruck gibt, dass diese Rede nicht nur gegen den
Sozialismus, sondern auch gegen das freisinnige Bürgertum
gerichtet war. Es heisst dort:

«Der gegenwärtige Bundespräsident hat Saiten erklingen

lassen, die weit eher in einer konservativen Parteiver-
siammlung im Kanton Freiburg als an einer Genfer Bundesfeier

am Platze gewesen wären.»
Es liegt mir ferne, an dieser Stelle die politische Bedeutung

der genannten Festrede einer Kritik zu unterziehen. Wohl aber
enthält sie eine Stelle, die einer Kampfansage an das
Freidenkertum gleichkommt. Der Bundespräsident hat nämlich
folgendes behauptet:

«In dem hin und her wogenden Kampf treten sich zwei
einander entgegengesetzte Auffassungen gegenüber: Die
christliche Zivilisation und der Kollektivismus, der die
Befreiung der Menschheit darin sucht, das Volk auf den Rang
einer gewöhnlichen Viehherde herabzudrücken. Das ist in
neuer Form der ewige Kampf des Geistes gegen die Materie:»

Was der Bundespräsident damit sagen will, ist von den
Vertretern des Christentums zum Ueberdruss vorgebracht worden,
dass nämlich die Religion die «Freiheit des Geistes» gegenüber
der im «öden» Materialismus befangenen Naturwissenschaft
verteidigt. «In neuer Form» versucht er nur durch das nicht
gerade literaturfähige Wort «Viehherde» gewisse moderne
kollektivistische Denkformen zu diskreditieren.

Hohn auf die Opfer der internationalen Wirtschaftskrise oder ist
das ein zu früh entwischtes Geständnis eines Ungeheuern Reichtums
der Kirche, wenn sie imstande ist, der überdimensionalen Arbeits-
losigeit durch Vergebung von Arbeit zu steuern? Denn, wenn man
der Kirche auch in der Lebensweise eines Laienbruders oder
Ordenspriesters dienen muss, Geld kostet diese Arbeit der Kirche doch. Woher

stammt dieses Geld? Wann werden die Opfer dieser Weltkrisis
i zum Nachdenken und konsequenten Handeln kommen?

Mehr Genauigkeit in der Statistik!
Im statistischen Jahrbuch der Stadt Zürich vom Jahre 1929 kann

man lesen, dass im Jahre 1929 2146 Personen eingebürgert worden
sind; davon waren, soweit die konfessionelle Seite in Betracht kommt,
1305 Protestanten, 641 Katholiken, 121 Juden und 79 Konfessionslose

oder Angehörige anderer Konfessionen. Etwas mehr Genauigkeit
könnte man denn doch von den Behörden erbitten. Schliesslich ist das

nicht dasselbe, ob jemand einer oder keiner Konfession angehört.
Wenn schon die Sitte besteht (manche nennen das Unfug), dass

man stets seine Weltanschauung behördlich bekanntgeben muss, dann
soll man die Zahl der Konfessionslosen genau von denen der
Konfessionen trennen; schon wegen der Gerechtigkeit!

Die katholische Wissenschaft verbeugt sich vor demwMarxismus.

Der katholische Soziologe Paul Jostock befasst sich im Jahrbuch
1928 der österreichischen Leogesellschaft mit dem Marxismus und

bringt in seinem Aulsatze ganz gemerkenswerte Sätze. Er schreibt
wörtlich: «So hat also die Marx'sche Geschichtstheorie doch die We-

Nun, ich will nicht die Aeusserungen des Bundespräsidenten,
die offenbar nur auf «praktische Politik» abzielen, einer

wissenschaftlichen, d. h. «materialistischen» Analyse
unterziehen. Ich will auch nicht zeigen, dass alle Ideologien, also
auch die christliche, materiell bedingt sind.*) Es erscheint mir
momentan nur wichtig, festzustellen, dass der Begriff «christliche

Zivilisation» — soweit er nicht überhaupt einen Widerspruch

in sich darstellt — gar nicht im Gegensatz zum
«Kollektivismus» gebracht werden darf.

Denn das erste Christentum war Kollektivismus. Das
Gleichnis von den gläubigen Schafen und dem sie betreuenden
geistlichen Hirten wird auch heute noch vom «unfehlbaren»
Papst gerne gebraucht. Wer wird da gleich abfällig von einer
«Viehherde» .sprechen wollen, wo doch sonst das «liebe» Vieh
sich allgemeiner volkswirtschaftlicher Anerkennung erfreut?

Auch das «Lamm», als Symbol des Christentums, gibt uns
einen psychologischen Anhaltspunkt zum Verständnis der
Religion der «Mühseligen und Beladenen». Das Urchristentum
war die ideologische Begleiterscheinung einer sozialen Revolte,
die sich innerhalb der antiken Gesellschaft verbreitete und
sehr materielle Ursachen hatte. Es handelte sich um eine
ökonomische Umwälzung von gewaltigen historischen Dimensionen,

nämlich um den Uebergang von der auf landwirtschaftlichem

Raubbau beruhenden Sklavenwirtschaft zu der
Knechtschaftsform der Leibeigenschaft, die — auf verengtem Boden
— eine Intensivierung der Landwirtschaft ermöglichte.**)

Es ist sehr bezeichnend, dass auch die kollektivistisch
orientierten sozialen Revolten des Mittelalters auf die Ideologie

des Urchristentums zurückgreifen. Auch die utopistischen
Sozialisten bedienten sich der christlichen Ideologie. (Saint
Simon, «Neues Christentum!») Die letzten Ausläufer dieser
Bewegung sind die religiösen Sozialisten unserer Tage. Will
der Herr Bundespräsident etwa diesen zweifellos
kollektivistisch und religiös eingestellten Sozialisten «Christentum»
absprechen?

Zum Schluss: Unsere «christliche Zivilisation» ist, soweit
sie christlich ist, nicht Zivilisation und so weit sie Zivilisation
ist, nicht christlich. Die moderne bürgerliche Zivilisation
beginnt mit dem Aufblühen der Handelsstädte in Italien. Die

ideologische Begleiterscheinung dieser historischen und sehr
«materiellen» Tatsache war der Humanismus, der, in bewuss-

tem Gegensatze zum Christentum, an die Antike anknüpfte.

*) Wer sich dafür interessiert, den verweise ich auf meine
Broschüre «Christentum in Theorie und Praxis», die im Verlag des

österreichischen Freidenkerbundes, Wien, X. Sonnenwendgasse 6,

erschienen ist.
**) Vgl. «Soziologie und Sozialismus». Urania-Verlag, Jena.

senserkenntnis der kapitalistischen Wirtschaft und Gesellschaft stark

angeregt und auch bei vielen Geistern gefördert. Sie hat aber gleichzeitig

noch eine andere Funktion erfüllt, die viel bedeutsamer ist,

weil sie eine bleibende Befruchtung geschichtlicher und soziologischer

Forschungsmethode darstellt.» An einer anderen Stelle sagt
Jostock: «Dies hindert aber nicht anzuerkennen, dass Marx einen

besseren Blick für die Entwicklungstendenz bewiesen hat als irgendeiner

seiner gelehrten Zeitgenossen. Er sah deutlich, dass die
technischen Umwälzungen im Verein mit der gegebenen historisch

bedingten Wirtschafts- und Rechtsordnung eine Umformung der
Gesellschaft bringen würden.» Und Jostock schüesst mit dem Urteil:
«Daran ist jedenfalls nicht mehr zu zweifeln, dass die Gesellschaftsund

Kapitalkritik Marxens in erheblichem Umfang Geltung behält,

ganz unabhängig von ihrer nationalökonomisch theoretisch scheinbaren

Grundlegung durch die Wert- und Mehrwerttheorie.» Es kommt

einem so vor, als ob in der katholischen Soziologie der Neid sich

breit machen würde, dass nicht die katholische Kirche die Sehergabe

besessen hat, jene Verhältnisse vorauszusagen, wie sie Marx

mit Seherblick geschaut hat. Die religiösen Sozialisten mögen daraus

ersehen, dass die Kirche und religiöses Denken im praktischen

Alltag immer zu spät kommt, nur der Freidenker eilt seiner Zeit

voraus.
Vatikan.

Im Amtsblatt der Vatikanstadt wird der «bescheidene» vollständige

Titel Sr. Heiligkeit des Papstes angeführt, er lautet: «Stellvertreter

Jesu Christi, Nachfolger von Sankt Petrus, Bischof von Rom,


	Lessing, Goethe und die Zensur

