Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 13 (1930)

Heft: 15

Artikel: Die Lehren des ersten Religionspsychlogischen Kongresses
Autor: AK.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407924

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN, 15. August 1930.

DER

Nr. 15 - 13. Jahrgang

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmissig am- 15.- und letzten jedem Monats

Adresse des Geschiftsfiihrers:
Geschiftsstelle der F. V. S.
WiedingstraBe 40, Ziirich 3

Postcheck-Konto Nr. VIII 15299

Die Lehren des ersten Religionspsycho-
logischen Kongresses.

Ende Juni tagte in Erfurt der erste religionspsychologische
Kongress, der von Katholiken ebenso besucht war wie von
Protestanten. Uns Freidenker interessieren zwei Thesen, die
auf diesem Kongresse behandelt worden sind. Eine theore-
tische Auseinandersetzung iiber die Bedeutung der genetischen
Ganzheitspsychologie fiir die Psychologie der Religion und der
Streit um das sehr aktuelle Thema der Stigmatisierten von
Konnersreuth. Was will einmal die genetische Ganzheitspsy-
chologie mit der Religion? Leser, die auf dem Gebiete der
Psychologie, speziell in der Wortprégung der Gelehrten Laien
sind, brauchen sich vor dem langen Worte: Ganzheitspsycholo-
gie nicht zu schrecken. Dass die Psychologie die Lehre iiber
die Art unseres Innenlebens ist, diirfte allen bekannt sein.
Nun ist es ganz interessant, zu untersuchen, wie-sich das Innen-
leben bei den Kleinkindern abspielt. Die sog. Elementenpsy-
chologie, die heute schon in den Hintergrund gedriingt worden
ist, hat gelehrt, dass die Kinder mit sog. Teilempfindungen be-
ginnen und dann erst auf einer spéteren Altersstufe ein gan-
zes, in sich abgeschlossenes Erleben hitten. Ein Beispiel! Ein
Kleinkind sieht die Sonne! Hat es nur die eine Empfindung,
einen Lichtstrahl in sich aufgenommen zu haben oder ver-
bindet sich mit dieser Lichtempfindung auch Freude und
stilles Gliick, wie etwa bei uns Erwachsenen, wenn wir schon
lange keinen Sonnenstrahl gesehen haben? Wer Kleinkinder
genau beobachtet, wird' bemerken, wie das ganze Gesicht zu
leuchten beginnt, wenn die warmen, hellen Sonnenstrahlen
auf das Kind fallen. Mit anderen Worten: das Kind empfindet
nicht in Teilen das Gliick eines hellen Sonnenstrahles, son-
dern hat von allem Anfang an den Genuss eines ganzen Er-
lebens. Der Begriff: Ganzheit ist jetzt klar. Erst spiter kann
das Kind dieses ganze Erleben zerteilen in verschiedene Teile,
wie Lichtempfindung, Wirmeempfindung, Farbenwirkung,
Ergétzen und Lustempfindung. Die Wissenschaft kennt da
noch einige Disziplinen, die sich mit diesen Erscheinungen be-
fassen, wie Gestaltspsychologie, Strukturpsychologie, Eidetik,
auch Psychanalyse genannt, jedoch behandeln fast alle diese
wissenschaftlichen Disziplinen das Innenerleben in all seinen
Einzelphasen. Wenn also ein Mensch ein Erleben hat, so ist
es immer eine Ganzheit fiir sich. Je primitiver nun ein Mensch
ist (und ein Kind ist eben primitiv vor allem in dem buch-
stiblichen Sinne: einfiltig, d. h. das kindliche Wesen ist wie
aus einer Falte zusammengesetzt, nicht so mehrfiltig, so zer-
teilt -wie ein reifer, diplomatischer Mensch), desto mehr gleicht
sein Erleben einer wirklich ungeteilten Ganzheit. Bis hieher
kénnen wir Freidenker ungestort und unbehindert den Ge-
dankengingen der modernen Psychologen folgen. Was aber
Prof. Volkelt von Leipzig an diese allgemein psychologischen
Voraussetzungen angliederte, kann von uns aus nicht mehr
unterschrieben werden, nicht deshalb, weil es eine religitse

Nicht die Hohe, sondern der Abhang ist das Furchtbare!
Friedrich Nietzsche, T 25. August 1900.

Abonnementspreis jihrl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

Inserate 1-3mal: /s2 4.50, /16 8-,
s 14.-, s 26.-. ariiber und
grossere Auftrige weit. Rabatt

Schlussfolgerung war, sondern weil es eine vom psychologi-
schen Standpunkte aus vollstindig unrichtige Konsequenz ge-
wesen ist. Prof. Volkelt folgert aus dem Ganzheitserleben des
Kindes, dass es auch Gott schon im Unterbewusstsein als ein
Ganzes erlebe und dass man das Kind verstehen miisse, wenn
es in einem Seehund eines Aquariums oder im Postillon seinen
Gott erkenne. Volkelt nennt dieses kindliche Gotterleben ei-
genwertiges, schopferisches Gestalten. Ja, er bringt sogar den
konkreten Fall des Gebetes und meint, wenn das Kind in der
Gemeinde auch auf die Menschen wihrend des Betens auf-
passe, also angeblich zerstreut sei, so sei das keine Zerstreut-
heit, sondern - das Kind vermdge sich mit der Gottheit wie mit
der es umgebenden Gemeinschaft zu einem Ganzen zu ver-
einigen und als eine Ganzfthlung zu erleben. Sowelt der Herr
Professor der Leipziger Umvérsnat' .

Diese Schlussfolgerung vs‘jdersprlcht allen Erfahrungen der
Kinder- und Schulstube. Jedenfalls war Prof. Volkelt noch nie
Religionslehrer an einer Primarschule. Die Erfahrungen der
Schulstube sg;°n uns, dass die Kinder, wenn man von Gott
spricht, schon ein Erleben haben, aber der Gegenstand dieses
Erlebens ist nicht der von den Kirchen und Religionen gelehrte
Gott, sondern eine so sehr menschliche Gestalt, dass wir ohne
weiteres an Stelle Gott irgend eine historische Personlichkeit
setzen konnten. Soll ich noch deutlicher werden? In der ka-
tholischen Kirche besteht in vielen Gegenden der Brauch, den
Kindern am Kommunionstage ein gutes Friihstiick, bestehend
aus Kaffee und Schokolade oder sonst einer siissen Torte zu
geben, weil man weiss, dass dann die Kinder lieber zur Kom-
munion gehen, der Torte wegen. Worauf freut sich der Junge
beim Konfirmandenunterricht? Auf ein Gotterleben? Oder
auf den neuen Anzug oder die Autofahrt? Soweit meine Kennt-
nisse reichen, ist der Gegenstand des kindlichen Gotterlebens
niemals Gott, sondern etwas sehr Niitzliches. Da kommt Prof.
Volkelt und meint, die Kinder erleben unter einem Gott und
die weltlichen Freuden als eine Ganzheit des Gotterlebens.
Wenn Prof. Volkelt in seinem Referate den Erwachsenen den
Vorwurf macht, dass sie ihren intellektuellen Mafistab an die
kindlichen Vorstellungen legen, so trifft ihn selbst dieser Vor-
wurf am allermeisten. Auf einem religionspsychologischen
Kongress handelt es sich natiirlich, die Religion mdglichst her-
auszustreichen und so kam ein religiéser Intellektueller und
hat seine religiosen Vorstellungen dem Kinde aufoktroiert, in
dem Gedanken, weil er religiés denken muss, speziell auf
einem religionspsychologischen Kongress, so miisse das Baby
auch schon Religionsvorstellungen haben. Das Kind hingegen
denkt nur plastisch. Gott aber kann durch keine noch so
plastischen Mittel anschaulich dargestellt werden. Warum das
nicht geht, ist uns Freidenkern evident. Wenn man also dem
Kinde einen alten Mann mit weissen Haaren zeigt und sagt:
Das ist Gott, so wird das Kind den alten weissen Mann als,

. Gott sich vorstellen; d. h. wenn man spéter einmal das Kind

das Wort Gott aussprechen lisst, so wird es an den alten weis-



114 ) DER FREIDENKER

Nr. 15

sen Mann und an sonst gar nichts denken. Das ist kein Gott-

erleben, sondern die Wiederauffrischung eines Gedichtnis-

‘bildes. Und ich kann es nimmer wissenschaftlich nennen, wenn
dann gegen Schluss des sonst ganz interessanten Referates des
Prof. Volkelt der Gottgedanke: nicht bloss aus dem Denken
ins irrationale (nicht denkmissige) Erleben, sondern noch
weiter riickwirts ins Unbewusste verlegt wird. Denn auch aus
dem Reiche des Unbewussten kann ein Kind nur das heraus-
holen, was in irgendeiner Stunde hineingelegt worden ist; wenn
aber Gott weder Gegenstand des verniinftigen Erkennens noch
des gefiithlsmissigen Erlebens, sondern nur mehr ein sehr mys-
tisches Etwas im Reiche des Unbewussten ist, dann ist es oder
<ER> nie einem Kleinkinde bewusst geworden. Wir kommen
auf geradlinigem Wege zur entgegengesetzten Schlussfolgerung.
Eben weil das Erleben des Kindes eine Ganzheit ist, kann es
auch nur das erleben, was sich seiner Sinnenwelt darbietet.
Gott kann sich, rein theologisch gesprochen, als iibersinnliches
Wesen keiner Sinnenwelt darbieten, also kann das Kind, und
das Kleinkind schon gar nicht, Gott innerlich in sich aufnehmen
bezw. erleben.

Fiir den Menschen des grauen Alltags ist diese ganze Dis-
kussion leeres Geschwitz. Wie arm muss doch ein Christentum
geworden sein, das in so fadenscheinigen Referaten aus diesem
lebenden Leichnam noch etwas Kriftiges herausholen will.
Immer mehr neigt man zu der auf der Basler Missionskonferenz
vertretenen Ansicht, dass das Christentum die letzte Phase der
Religionen darstellt. Das nichste Mal soll dann der kuriose
Streit wegen Konnersreuth besprochen werden. Fiir heute
geniige die Erkenntnis, dass eine vorurteilslose, unbefangene
Wissenschaft stets nur unserer freigeistigen, nie aber einer
religiosen Weltanschauung Wasser auf die Miihlen treiben
kann. A. K.

Lessing, Goethe und die Zensur.
Von Dr. P. C. Tyndall, Wien.

Alle Zeiten iiberdauernd ragen die beiden Meisterwerke:
Goethes «Fausty und Lessings «Nathan der Weise» aus dem
klassischen Schrifttum empor; beide gegen Orthodoxie, gegen
Bibel- und Wortgliubigkeit, gegen Dogma und Zwang gerich-
tet.

«Nathan der Weise» entstand als Antwort auf das gegen
ihn 1778 ergangene herzogliche Verbot der Verdffentlichung
* von weiteren theologischen Streitschriften gegen Hauptpastor
Goeze. War schon zu Lessings Lebzeiten (1779) die Konfiska-
tion des Buches beantragt worden, so hatte die Auffiihrung des
Werkes die grossten Schwierigkeiten zu iiberwinden. In Berlin

allerdings bereits 1783, in Weimar (in der Beérbeitung
Schillers) 1801 aufgefiihrt, war eine Auffithrung in Wien am
Burgtheater auch zur Zeit Kaiser Joseph II. ausgeschlossen.

~'Aeussert sich doch in diesem dramatischen Gedicht Lessings
‘Gesinnung, ‘die, wie-Nathans Gesinnhung <gegen alle positiven

Religioneny -gerichtet war und reines Menschentum lehrte. In

-der Ringparabel heisst es von den Ringen und den Religio-

nen, dass-sie <alle drei nicht echt> seien; und dass die drei
Briider, weil jeder sich im Besitze des allein echten und allein-
berechtigten Erbringes wihnt und diesen Ring vom Vater, d.
h. die Religion von Gott haben will, Betriiger seien. Das Wort
von den drei Betriigern geht bekanntlich gegen die drei Reli-
gionsstifter, beziehungsweise gegen ihre Apostel und Priester,
die offenkundig betriigerisch vorgehen, wenn sie ihre Lehren
als nur ihnen offenbart, und zwar von Gott selber offenbart,
bezeichnen. ‘

Unmoglich durfte derartiges am Wiener Burgtheater aus-
gesprochen werden. Nach dem Zensurkatechismus von 1795
hiess es, «dass Stiicke mit der Tendenz von Toleranz, der
Gleichgiiltigkeit der verschiedenen Gottesdienste unstatthaft
sind und jeder Religionsdebatte von «Attheisten, Freidenkern,
Deisten, Juden oder Quikern» von der Hofbiithne ausgeschlos-
sen seien. Von 1810 bis 1819 dauerte der Kampf der Burg-
theaterdirektion um die Auffithrung. Der Zensor wendete sich,
wie Houben in seinem ausgezeichneten Werke «Verbotene Li-
teratur> schreibt, «gleich an die richtige Adresse», an den
damaligen Erzbischof von Wien, Siegismund Hohenwart. Das
Werk wurde abermals verboten, weil (wie es in der «Oester-
reichischen Vierteljahrsschrift der katholischen Theologie»
XII. 2) heisst: «der Verfasser sich in der Allegorie vou den
drei Ringen' ohne Scheu demaskiere» und durch sein Produkt
Lehrsitze verbreiten wolle, wie sie schon Rousseaus Schriften
kiinden, nédmlich das Naturrecht und die Gleichberechtigung
der Menschen, sowie die Gleichwertigkeit der Sténde; ferner
den Vorzug der natiirlichen Religion vor der geoffenbarten,
und endlich die Gleichgiltigkeit der positiven Religionen, der
jlidischen, christlichen und mohammedanischen.

Erst 1819 konnte das Stiick iiber die k. k. Bretter gehen.
Aber wie war es eingerichtet, zugerichtet, hingerichict. Der
Lustspieldichter und ehemalige Souffleur Berling war der Be-
arbeiter des Werkes. Aber so demoliert, ja verhunzt Lat noch
kein Zensor ein klassisches Stiick, wie dieser Umarbeiter. Durch
Ausmerzung des religidsen Problems ist der Grundgedanke
der Dichtung zerstort worden. Die Worte Religiuon, Christen-
tum, Kirche durften nicht ausgesprochen werden. An Stelle
von Christentum hiess es «Ordensmachty; aus deu Patriarchen
von Jerusalem, dem Muster aller Prélaten und Hauptpastdren

Feuilleton.

8t. Antoniuskirche in Basel.

Du Tempel, gross in den Sonnentag ragend,

Vor dir, du seltsam geformtes Gebaude,

Voll hoher Gefiithle der Ehrfurcht und Freude,
Stand lang ich, staunend, verwundernd und fragend.

X Und als dein Inn’res ich still dann betreten,
Von Sehnsucht nach Neuem und Schénem getrieben,
Da musste dich einzige Schopfung ich lieben,
Beinah’ fand Worte ich wieder zum Beten.

Doch mégen neu sein die Formen der Riume,
Verfallen ist doch dem vergangenen Alten
Selbst edelster Priesterschaft Wirken und Walten.

Das hochste Denken verliert sich in Tréume,
Denn hier ist an romische Dogmen gehalten,
Kein Kiinder des Fortschritts darf Neues gestalten.

Ludwig Schmitzberger.

Allerlei Wissenswertes.

Rom und Berlin.

Wir konnen den deutschen Freidenkern unsere Bewunderung
nicht vorenthalten, ja wir haben mit einem gewissen Neide eine
Notiz im «L’Osservatore romano» vom 22. Juni d. J. gelesen, in der
genau angefiihrt ist: dass der Deutsche Freidenkerbund 600,000, der
Bund sozialistischer Freidenker 20,000, der -deutsche Monistenbund
10,000, der Volksbund fiir Geistesfreiheit 60,000 und die Freidenker-
jugend 1000 Mitglieder zshlen. Ja sogar der erst neu durch die Spal-
tung entstandene Verband proletarischer Freidenker, der ausdriick-
lich als eine kommunistische Oppositionsgruppe bezeichnet wird, er-
scheint als eine Organisation mit 100,000 angegeben, obwohl diese
Zahl sehr problematisch (unwahrscheinlich!) sein diirfte. Das pépst-
liche Organ tréstet sich nur mit der Bemerkung, dass es vor allem
Protestanten seien, die aus ihrer Kirche ausgetreten sind; eine Selbst-
verstindlicheit in einem Lande, wo zwei Drittel der Bevﬁlerung Pro-
testanten sind. Wann wird die pépstliche Zeitung von uns Schwei-
zern eine #dhnliche Notiz bringen? '

Aus Spanien.

Eine #usserst erfreuliche Kunde geht durch die Welt. In Spa-
nien ist in ganz letzter Zeit eine La Liga Laica, also die erste Organi-
sation von Konfessionslosen Spaniens entstanden. Wer die Verhélt-
nisse in diesem ganz reaktioniren Lande kennt, wird den Mut und
die Tatkraft unserer Gesinnungsfreunde von Spanien bewundern,



	Die Lehren des ersten Religionspsychlogischen Kongresses

