
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 13 (1930)

Heft: 14

Rubrik: Die Kinderwelt

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


110 DER FREIDENKER Nr. 14

GiöjGic) Gic) GicJiGiü Cid Cid Die Kinderwell g).(5 g).(5 g).(d g).(d g).(5

Zur Einführung.

Von heute ah erscheint in jedem Monat einmal eine eigene
Seite unseres Blattes unter dem Titel: DIE KINDERWELT.
Diese Beilage wird in erster Linie Fragen behandeln, wie sie

in unseren Familien so oft besprochen werden, ohne dass

immer mit der notwendigen Klarheit auch die Antwort auf
diese Fragen gegeben werden können. «Wie sag ich's meinem
Kinde», ist nicht nur ein zugkräftiger Filmtitel, sondern eine
sehr oft ängstlich gestellte Frage verantwortungsbewusster
Eltern und Erzieher. Solche Themen werden vor allem hier
ihre Behandlung finden. Aber auch die Jugend selber soll zu
Wort kommen. Die Jugend hat selbst Forderungen zu stellen,
kann selber ihr Urteil und ihre Meinung kund tun, diese Seite

unseres Blattes soll gleichzeitig das Sprachrohr unserer
Freidenkerjugend sein. Für unsere Jugend und von unserer
Jugend, mit diesen beiden Worten soll Sinn und Zweck dieser
Beilage umschrieben sein.

Die Kardinalfrage der Kindererziehung.

Ohne Religion keine Erziehung! Das ist heute noch das

Dogma selbst der sonst ziemlich gottlosen Menschheit. Wir
wollen gleich heute mit der Untersuchung dieser grundlegenden

Frage beginnen. Das Wichtigste wird erst einmal die
Klarlegung des Religionsbegriffes sein. Was ist Religion?
Wer in unseren Tagen die vielen polemischen Schriften über
Religipnssekten und deren Ansichten liest, wird bald bemerkt
haben, dass die Menschen aneinander vorbeireden, weil sie
sich meist auf einer ganz falschen Bahn bewegen. Es gibt
kaum ein Wort, das so vieldeutig gebraucht wird, wie das

Wort: Religion. Um daher Tautologien und falsche
Schlussfolgerungen zu vermeiden, soll erst der Begriff Religion
eindeutig klargestellt sein. Religion ist keine Gefühlsduselei,
keine Schwärmerei, keine Phantasterei, sondern begrifflich
etwas klar Umschriebenes. Nach der Etymologie
(wortgeschichtliche Entwicklung) des Wortes Religion — stammt es

doch aus dem lateinischen religare binden — würde es

Bindung bedeuten. Bleiben wir bei dem sehr passenden
Ausdrucke Bindung. Die Bindung kann zweifacher Art sein:
subjektiv (rein persönlich) oder objektiv (rein sachlich). Religion
im Sinne einer objektiven Bindung ist die Zusammenfassung
verschiedener transzendentaler (übersinnlicher), metaphysischer

Ansichten und Lehrmeinungen. So hat jedes theologische
System eine ganze Reihe von Lehrsätzen (Dogmen), die das

natürliche Erkennen des Menschen übersteigen. Die Summe
all dieser theologischen Lehrsätze ist Religion im objektiven
Sinne des Wortes. Ich zähle die bekanntesten dieser Lehrsätze
auf: es ist ein Gott; es gibt eine unsterbliche Seele; es
existiert eine Ewigkeit als Vergeltung für das Diesseits; es
existieren gute und böse Geister. Gott, Geist, Seele, Ewigkeit sind
lauter übersinnliche, transzendentale Behauptungen. Niemand
kann mit seinen fünf Sinnen einen Gott oder einen Geist
wahrnehmen, niemand kann mit seinen Augen eine Ewigkeit
schauen. Ganz richtig sagt eigentlich die Bibel: «Kein Auge
hat es gesehen und kein Ohr hat es gehört, was Gott denen
bereitet hat, die ihn lieben»; es stimmt tatsächlich: bis heute
hat es kein Auge und kein Ohr wahrgenommen und in
Zukunft auch nicht, denn transzendentale Dinge lassen sich
niemals mit körperlichen Sinnen wahrnehmen. Sie liegen
jenseits unseres Erkennens. Wie weiss man aber dann von diesen

Dingen? Sehr einfach! Durch die Offenbarung! Wer hat
das geoffenbart? Gott! Wenn man aber Gott durch unsere
Sinne nicht wahrnehmen kann — andere Wahrnehmungsorgane

besitzen wir leider nicht — wie konnten die Menschen
ahnen, dass ein unwahrnehmbarer Gott zu ihnen gesprochen

hat? Wer fühlt nicht sofort die Schwäche der Religion? Es ist
in diesem Artikel nicht die Aufgabe gestellt, religionsgeschichtlich

nachzuweisen, .wie allmählich unter Einwirkung
von klimatischen, sozialen und wirtschaftlichen, ja sogar rein
politischen Verhältnissen jene Lehrsätze entstanden sind, die
heute Gegenstand des Konfirmations- bezw. Religionsunterrichtes

geworden sind, aber eines muss festgehalten werden,
dass der Ursprung all der transzendentalen Lehrmeinungen
nicht jenseits unserer Umwelt zu suchen ist, sondern der
Ursprung ist im Reich der menschlichen Phantasie und des
menschlichen Scharfsinnes zu suchen, nur wurde dieses
Diesseitsprodukt in ein angenommenes Jenseits projiziert und
erst durch eine geschickte Projektion ist es für gewöhnliche
Sterbliche ein transzendentales Gut geworden. Soviel über
die Religion im objektiven Sinne.

Die Religion im subjektiven Sinne ist nun die Bindung
des Einzelwesens an eine solche übersinnliche Theorie und
die praktische Lebensführung nach diesen religiösen
Forderungen. Diese subjektive Religion ist bei den einzelnen
natürlich grundverschieden, je nachdem sich der Mensch an eine
bestehende Religion knüpft. Diese Bindungen der einzelnen
Menschen an Religionen hängen meistens von der physischen
Einstellung des Menschen ab. Von der Religion im subjektiven
Sinne gilt eine andere Definition, wonach Religion nichts
anderes ist als der äussere Ausdruck der inneren Ohnmacht des
Menschen. Je mehr sich ein Mensch ohnmächtig fühlt, desto
mehr religiöses Bedürfnis wird er haben. In den
Minderwertigkeitsgefühlen des Menschen liegen die tiefsten Wurzeln
einer religiösen Sehnsucht. Nun kann es ganz leicht vorkommen,

dass selbst hochbegabte, wissenschaftlich hervorragende
Gelehrte von starken Minderwertigkeitsgefühlen beherrscht
sein können. Wenn ein Botaniker eine Pflanzenzelle unter
dem Mikroskop untersucht und alles sich erklären kann bis
auf die Art der Bewegung des Protoplasma, dann kann sehr

leicht der Fall eintreten, dass dieser Gelehrte, der Unzulänglichkeit

seines persönlichen Wissens bewusst, zu einem Geiste

zu beten beginnt, der ihm dieses Geheimnis der Natur er-
schliessen soll, während in einem anderen Laboratorium ein
Wissenschaftler bereits die Spur der geheimnisvollen
Protoplasmabewegung entdeckt hat und verfolgen kann. So kommt

es, dass manchmal auch Wissenschaftler religiöse Empfindungen

in sich verspüren. Es ist ein altes Sprichwort ferner, dass

Not beten lehrt; wieder ein Beweis für die Richtigkeit der
oben gegebenen Definition, dass Ohnmachtsgefühle des
Menschen zur Religion hinführen. Daher ist der von einigen Ue-
bermarxisten geprägte Satz grundfalsch, wonach erst die Ver-
elendigung des Proletariates deren wahre Befreiung einleiten
würde. Grade das Gegenteil ist richtig. Je schlechter es den

Arbeitern geht, um so fester und treuer stehen sie zu den
verschiedensten religiösen Sekten. Darum ist eine materielle
Besserstellung der breiten Schichten des Volkes gleichzeitig auch

eine wirksame Eindämmung der religiösen Expansionsgelüste.
Die religiöse Bindung vieler Menschen ist dann endlich
bedingt durch Rücksichtnahmen rein gesellschaftlicher Natur.
Eine zahnlose Schwiegermutter oder eine alte Grosstante
bestimmt bei sehr vielen Menschen deren religiöse Bindungen.
An das alles muss man denken, wenn man von Religion im
subjektiven Sinne spricht.

So hoffe ich, den Begriff Religion gründlich genug klargelegt

zu haben. Immer hat man unter diesem geheimnisvoll
klingenden Worte etwas Uebersinnliches, etwas den Menschen

oft gegen seine Ueberzeugung Bindendes zu erblicken. Um
ganz deutlich zu werden, Religion ist einerseits etwas
Metaphysisches, anderseits etwas Mystisches, nie aber etwas Tat-



Nr. 14 DER FREIDENKER' 111

sächliches und Moralisches. Es gibt keinen grössern Irrtum,
als wenn man Religion und Moral in einen Topf werfen wollte.
Für heute genüge einmal diese klare Abgrenzung des

Religionsbegriffes. (Fortsetzung folgt.)

Ethischer Unterricht.

Die drei grossen Ortsgruppen Basel, Bern und Zürich
haben beschlossen, vom Herbste an für alle konfessionslosen
Kinder in den Schulen einen ethischen Unterricht zu geben.
Während in Basel die Schülerlisten eingesehen werden konnten,

um die konfessionslosen Schüler herausschreiben zu können,

begegnete dieser Wunsch in den beiden andern Orten
lokalen Schwierigkeiten, so dass in Bern und Zürich die
Mitglieder und Leser unseres Blattes inständigst gebeten werden,
die Adressen konfessionsloser Schüler aller Schulanstalten
bzw. die Adressen der betreffenden Eltern sofort den Herren

Präsidenten von Bern bzw. Zürich bekanntzugeben. Sobald
wir das notwendige Adressenmaterial beisammen haben, werden

wir vorerst einen Elternabend zusammenrufen, auf dem
die Grundzüge des ethischen Unterrichtes den Eltern bekanntgegeben

werden sollen. Der Unterricht selbst wird in zwei oder
drei Abteilungen erteilt. Die Kinder können vom 9. Lebensjahr

an bereits gemeldet werden. Auf der Unterstufe wird in
erster Linie eigentlicher Moral- und Ethikunterricht gegeben,
auf der zweiten Stufe mehr Religionsgeschichte und auf der
dritten Stufe wird den ins Leben Hinaustretenden noch der
fundamentale philosophische Ueberbau und lebenswichtige
biologische Leitsätze mit auf den Weg gegeben. Damit wollen
wir einen dringenden Wunsch unserer Eltern erfüllen, dass
auch unsere Kinder einen lebenswahren, ethischen Unterricht
geniessen, um systematisch in der Jugend gelernt zu haben,
wie man als Mensch unter Menschen zu leben habe. So folgt
der Theorie gleich die Praxis!

Aus der Freidenkerbewegung.
Unsere Stellung zu den Parteien.

Die Statuten unserer Freigeistigen Vereinigung sagen im
§ 2 ganz deutlich, dass wir die freigeistige Welt- und
Lebensanschauung, die nicht an unveränderliche Lehrsätze (Dogmen)
gebunden, sondern nach Massgabe der fortschreitenden
wissenschaftlichen Forschung entwicklungsfähig, frei zur
Aufnahme uhd Verwertung neuer Erkenntnisse in geistiger und
sittlicher Beziehung ist, vertreten. Als besonderer Zweck gilt
statutengemäss die Sammlung der zerstreuten Kräfte in der
ganzen Schweiz zu einer starken, im öffentlichen Leben
wirkenden Macht. Nun wissen wir ganz gut, dass unser öffentliches

Leben in erster Linie von den politischen Parteien
getragen ist, wir wissen auch, dass im Parlamente politische
Parteien den Ausschlag geben; wir wissen aber auch anderseits,

dass sehr viele Schweizerbürger noch keine politische
Linie bezogen haben und wir wissen anderseits auch, dass es
mehrere politische Parteien gibt, deren Programm in
kultureller Hinsicht unseren Forderungen zum grössten Teile
entspricht. Aus all diesen Erwägungen ergibt sich für uns die
selbstverständliche Pflicht, den politischen Parteien gegenüber

neutral zu sein. Diejenige Partei, die unsere Forderungen

in kultureller Hinsicht am besten vertritt und sich mit
uns am weitgehendsten identifiziert, wird selbstverständlich
auch unser Herz gewinnen, jedoch wird es im beiderseitigen
Interesse immer eine heimliche Liebe bleiben, weil man sich
und der gemeinsamen Sache, der wir dienen, so am besten
nützen kann.

Wie sehr wir mit dieser Stellung recht haben, beweist die
Entwicklung in der deutschen Freidenkerbewegung. So lange
die politischen Parteien an der Freidenkerbewegung nicht
unmittelbaren Einfluss nahmen, ging's gut; seitdem aber einige
politische Parteien in die Freidenkerorganisationen
hineingreifen, ist der hässliche Brud'erkampf unablässig am Werke,
das zu zerstören, was einst gemeinsamer Brudergeist aufgebaut

hat. Dabei geht natürlich das Sprichwort in Erfüllung:
duobus litigantibus tertius gaudet (wenn Zwei sich streiten,
freut sich der Dritte). Dieser Dritte, der sich ganz unbändig
freut, ist natürlich die Kirche. Wenn also auch in der Schweiz
einige Irregeleitete sich dazu, verstehen sollten, dieses
unrühmliche deutsche Muster zu kopieren und die uns so
notwendige Einheit zerschlagen möchten, dann heisst es, ein
anderes altes Sprichwort in die Tat umsetzen: principiis obsta
(gleich im Anfang leiste Widerstand). Wir haben in der
Schweiz unsere Freigeistige Vereinigung, sie soll unsere
Freidenkerorganisation sein, an ihrem Ausbau und Aufbau wollen
wir ohne Unterschied des Standes und des anfälligen
Parteibekenntnisses arbeiten und allen Zerstörern die Türe weisen
in dem Bewusstsein, dass wer jetzt mutwillig unsere Reihen
verlässt, wo wir daran gehen, positive Arbeit zu leisten, nur

unseren Feinden einen Dienst erweist. Je mehr es uns
gelingt, innerlich überzeugte, aufrechte Freidenker zu erziehen,
um so mehr Nutzen werden auch jene Parteien haben, denen

es von Wert sein dürfte, in ihren Reihen klardenkende Män-'

ner zu besitzen. So wollen wir, neben und über den Parteien
stehend, unser Kulturprogramm praktisch zeigen und betätigen

und hoffen hiemit auch die Sympathie und Unterstützung
jener Kreise zu finden, die mit uns an jenem grossen Werke
mitarbeiten wollen, das im Dichterworte seinen schönsten

Ausdruck findet: die ganze Menschheit sei dein Vaterland!

Briefkasten.
I. Anfrage: Was sagt der Freidenker zu den von prominenten

Männern und Frauen empfohlenen Panideal Holzapfels? Es wird
von Prof. Bernoulli in Basel eine Philosophie der Freiheit genannt.
Wenn H. den Kirchengott als absurd verwirft, stimmt man ihm gern
bei, nicht aber, wenn er dem neuen Gott ebenfalls Persönlichkeit
beimisst und ihm Sitz in einem fernen Weltraum anweist. Der
persönliche Gott, der Gefallen daran findet, dass man ihm Kirchen
baut und durch Singen, Beten, Augenverdrehen und Niederknien
dient, der also nicht frei von Eitelkeit ist, dieser Gott sollte ein
überwundener Standpunkt sein. J. K.

II. Antwort: Zuerst herzlichen Dank! Die Anfrage und das
damit bekundete philosophische Interesse freuen mich. Die F. V. S.

muss sich zu Holzapfel unbedingt ablehnend verhalten. Persönlich
habe ich es wiederholt versucht und habe den besten Willen daran
gesetzt, der Sache gerecht zu werden. Immer aber haben mich die
Ueberspanntheiten und — ich darf schon sagen — Torheiten dieser
Lehre kräftig wieder abgestossen. Ich konnte einen Vortrag Astrow
nicht zu Ende hören; als der gute Mann sich schwärmerisch und
verzückt in Beschreibung der himmlischen Gottheiten auf anderen
Planeten und Himmelskörpern erging, überfiel mich ein Brechreiz;
ich musste den Saal verlassen. Die Lektüre des Panideals ist mir
ebenfalls unmöglich: Psychologie und Logik Holzapfels halten einer
eingehenden Kritik nicht stand. Das einzige Positive des Panidealis-
mus — man verzeihe mir das Wortspiel — ist das Negative — die
Negation nämlich des Christentums. Was aber dafür geboten wird,
ist toller und unverdaulicher als das Christentum selbst, ist belastet
mit Konstruktionen, Anachronismen, innern und äussern
Unmöglichkeiten. Das Christentum ist wenigstens geschichtlich verständlich,
es führt in bestimmter konfessioneller Bindung und Formung das
magisch-religiöse Denken der Menschheit weiter. Die Wurzeln des
Christentums liegen — das wissen wir heute — nicht in der
Geburtskapelle zu Bethelem, sondern in den primitiv-magischen
Denkformen der Urmenschen. Man kann das Christentum ablehnen, aber
man muss es geschichtlich verstehen und begreifen. Unerträglich aber
ist es, unserer Zeit einen neuen Himmel und neue Gottheiten
aufschwatzen zu wollen auf Grund einer «Logik» und «Psychologie»,
die bei jedem Kundigen nur ein nachsichtiges Lächeln hervorrufen

können.
Der Panidealismus mag gut sein für Köpfe wie Romain Roland

u. a. m., die selbst am Christentum keine Genüge mehr finden, von
den Wortleichen «Gott» und «Religion» aber gich nicht freimachen
können. Für uns ¦ ist der Panidealismus — unmöglich! H.


	Die Kinderwelt

