
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 13 (1930)

Heft: 12

Artikel: Hexenprozess in Frankreich

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407908

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


94 DER FREIDENKER Nr. 12

Solche terminologische Auswüchse leiden durchgehends an
«der grössten Sünde wider den Geist», nämlich an «der
Nichtunterscheidung des Verschiedenen», die sich in krassester Form
auswirkt sogar in der Vermogelung des Kosmischen mit
Metakosmischem.

Der moderne Gipfel solcher pfiffiger Ausartungen wird
erreicht, indem von gewisser Seite der Ausdruck «Psychologie»,
wörtlich Seelenlehre, ohne jede nähere Bestimmung hingeworfen

wird mit der schiefen Absicht, es solle das alles umfassende

Schlagwort der gesamten Philosophie sein, um dahinter
Verstecken spielen, den Drehschwindel verwirklichen zu können.

Während nämlich der gesunde Menschenverstand und in
Uebereinstimmung mit ihm auch gar mancher philosophische
Autor, bisher unter «Psychologie» die psychologische
Realnaturwissenschaft von. der sterblichen Seele der höheren
Organismen, von ihren seit jeher unterschiedenen drei psychischen
Hauptfunktionen des Fühlens, Denkens und Wollens nebst den
von ihnen verursachten Bewusstseinsinhalten zu verstehen
pflegte, so war dadurch doch zu allernächst schon ausgeschlossen,

dass es sich hier um physikologische Realnaturwissenschaften,

wie Chemie, Physik und Physiologie, handeln könne.
Allein, neuerdings wird unter «Psychologie» auch das Wissen
vom ganzen Kosmos, also vom Physischen und vom Psychischen,

verstanden. Das Tollste aber ist, dass willkürlich auch
das Metakosmische, Ueber- oder Hinterweltliche, zu den
Objekten dieser Schwindelsorte von «Psychologie» gerechnet
wird. Diese Dreistigkeit klingt ja zunächst ganz unglaublich.
Dazu kommt die Merkwürdigkeit, dass sich als Exempel der
Psychoanalytiker CG. Jung) zitieren lässt; derselbige, der
sich einen Schüler Freud's nennt, während der verehrungswürdige

S. Freud doch allem metaphysischen Schwindel völlig
fernsteht, wie hoch jüngst in dieser Zeitschrift 1929 so richtig
hervorgehoben wurde.

Es heisst da bei Jung, 1921, Psychologische Typen, S. 274:
«Wenn ein Problem (das aber schon ein metakosmisches sein
muss), religiös gefasst wird, sö heisst es psychologisch, d.
h. das (kosmische und metakosmische) Grenze betreffend,
also auch das Götterreich, das Jenseits» und S. 675: «Ein über
alle erdenkbare Erklärung (meta) hinausliegender, unversteh-
barer*, mystischer oder (meta-) transzendenter Tatbestand ist

zunächst ein psychologischer (?!)». Welche Tollheit!

Wer dieses in der Absicht des Drehschwindels geschaffene
Schlagwort genau in seinem vermogelten Sinn aufgegriffen hat,
das sind die Pfaffen! Auch hier muss aus Platzgründen ein
einziges Beispiel genügen. Häberlin nämlich, der ehemalige

* Cf. «Geheimnis» bei Häberlin!

spricht, springt die Menge unwillkürlich auf; ihre Augen funkeln
diaboüsch im Wunsch nach Rache für jahrhundertlange Knechtschaft;
tobender Beifall bricht los; drohend heben sich die Fäuste gegen
den traditionellen Feind, den schwarzen Mann, den Herrn über
Spanien. Streiks um reiner Arbeitsfragen willen weichen vom Ziele ab
und endigen mit Steinwürfen gegen die Kirchen; bei den Manifestationen

wird jede auf der Strasse auftauchende Soutane geschmäht
-und ausgepfiffen, und sogar Protestversammlungen gegen die
Lebensmittelteuerung- führen häufig genug zum Brand irgendeines
Klosters.

Warum dieser Hass — könnte man fragen — für den scheinbar
kein Grund vorliegt? Die Arbeiter der Städte gehen weder zur
Messe noch zur Beichte, und ihre elenden Löcher sind vor den
Besuchen der Mönche und Jesuiten, die die Häuser der Wohlhabenden
bevorzugen, sicher. Warum also der Hass? Weil die Masse instinktiv

in ihnen die Schranke gegen jeden Versuch zum Fortschritt ahnt.
Jede Entwicklung des Landes hemmend, verschliessen sie auch denen
von unten den Weg. Sie sind es, die das Volk Jahrhunderte hindurch
in Unwissenheit erhalten haben; die ihm predigten, dass der Arme
kein anderes Recht als das auf Almosen hat; die ihm einen
abergläubischen Respekt vor allen Machthabern einprägten und es das

irdische Elend als eine Schickung des Herrgotts anzusehen zwangen,
durch die ihm der Himmel sicher war.» H.

Eivald Karl, Die Philosophie des Alltags. Ein Lehrbuch der
Weltweisheit. 172 Seiten. Verlag von Ernst Reinhardt in München.
Preis brosch. 3 M., in Leinen 4 M. 80.

Pfarrer und jetzige Philosophieprofessor, an der Universität
zu Basel, vertritt die abgeschmackteste dogmatische Metaphysik;

ganz augenscheinlich z. B. in der Schrift «Das (metakosmische)

Geheimnis der (kosmischen) Wirklichkeit». Also kurz,
dieser Metaphysiker Häberlin hielt unlängst einen Kursus von
sechs «psychologischen» Vorträgen* und da lautete der «psycho-
logische» Schlussatz: «Wir Gotteskinder wissen
dass das (metakosmische) Ewige trotz all unserem kindlichen
Unverstand seine stile Freude an uns hat!» Diese Niedlichkeit
erzielte ein rasendes Beifallsklatschen, und der gewünschte
Erfolg des «psychologischen» Zyklus war besiegelt. — Aehnliches

Hesse sich berichten über einen von Häberlin genau im
gleichen Vermogelungssinne abgehaltenen schweizerischen
«psychologischen» Kongress, welcher von Professoren, Lehrern
und namentlich von Pfaffen stark besucht war.

Auch heute noch «hat die Kirche einen guten Magen»; sie
akkommodiert sich sogar an das Schlagwort «Psychologie».

K. L.

Hexenprozess in Prankreich.
Die 60jährige Witwe Wallard und ihre Tochter Maria aus

der kleinen Gemeinde Nittes bei Boulogne-sur-Mer haben
gegen die Dorfbewohner Klage wegen Verleumdung erhoben,
weil sie vom ganzen Dorf als Hexen betrachtet und verfolgt
würden. Der Prozess kommt demnächst in Boulogne zur
Verhandlung.

Die beiden Frauen sollen vor allem das Vieh «behext»
haben. Als einem Landwirt die beste Kuh im Stall starb und
der ländliche Quacksalber das Tier nicht retten konnte,
behauptete er, dass die Kuh verhext worden sei. Nach dem Tode
des Tieres werde die Hexe als erste Person das Haus betreten.

Zufällig war es die Witwe Wallard, die bald darauf
erschien und nach Arbeit fragte.

Durch eine Reihe ähnlicher «Fälle» setzte sich bei den
Dorfbewohnern der Glaube fest, dass Frau Wallard und ihre
Tochter Hexen seien. Zu allem Unglück erklärte die Wahrsage- '

rin einer Zigeunerbande, die um Rat gefragt wurde, dass die
Hexe Maria heisse. Nur mit Mühe gelang es der Polizei, die
beiden Frauen vor den tätlichen Verfolgungen der Dorfbewohner

in Sicherheit zu bringen.
Da die beiden die Verleumdungen nicht auf sich beruhen

lassen wollen, wird es also tatsächlich im 20. Jahrhundert in
Frankreich einen regelrechten Hexenprozess geben, der sich
von dem des Mittelalters nur darin unterscheidet, dass er
nicht mit einem Todesurteil, sondern mit einem grossen
Gelächter enden wird.

«Tagesanzeiger», Zürich.

Schade um das Buch! Es steckt viel guter Wille, viel Wissen,
Klugheit und Wahrheitswille dahinter. Aber die Diskussion des

religiösen Phänomens zeigt eine ziemlich klägliche Befangenheit und
kann sich von Wortgespenstern, Wortleichen und Zwangsvorstellungen

aller Art nicht dezidiert frei machen. An der Person des
biblisch-evangelischen Christus wird trotz besserer Belehrung durch
Religionswissenschaft festgehalten. «Religion» wird in sehr unsauberer

Weise als subjektives Erlebnis bezeichnet, das eben im Subjektiven

sich dann doch nicht erschöpft, sondern das, was erlebt wird,
implicite in aller Realität auch wieder voraussetzt. Ganz salopp und
oberflächlich ist der hier vertretene Wahrheitsbegriff: «In der
überragenden Grösse und unbestreitbaren Ueberlegenheit des religiösen
Menschen liegt der stärkste, unabwendbare Beweis für die Wahrheit
der Religion.» Kritik und Zurückweisung müsste hier zu weit führen.

Die neuere Theologie um Barth ist hier aufrichtiger und tiefer.
Die Zusammenhänge zwischen Religion und Moral zeigen dieselben
ungeniessbaren Einseitigkeiten. Man kommt fast in Versuchung, den
so flotten ersten Teil des Buches über Wissenschaft und Kunst einem
andern Autor zuzuschreiben, als dem Verfasser der Schlusspartien.
Auch rein stilistisch ist der Gegensatz auffallend: Vorne Klarheit —
hinten dünne, widerwärtige Phrase! Der Verfasser gehört zu den
vielen, die den Weg der Selbstbesinnung, der herben Kritik, der
Aufrichtigkeit gegen sich selbst, den Weg der Philosophie nur zur
Hälfte zurückgelegt haben — ein religiös halbseitig gelähmter
Philosoph. H.


	Hexenprozess in Frankreich

