Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 13 (1930)

Heft: 11

Artikel: Voélkerbund und Kirche

Autor: E.Br.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407893

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407893
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

82 DER FREIDENKER

Nr. 11

Ich: «Nein, keineswegs. Mag das buchstibliche Verhun-
gern aus voOlligem Nahrungsmangel — abgesehen von den
ebenfalls zur sittlichen Weltordnung gehérenden Hungerkata-
strophen — verhiltnisméssig selten sein. Dafiir ist es allge-
mein, dass die Lohnsklaven in unserer heutigen Gesellschafts-
ordnung mit ihren Familien langsam zugrunde gehen, was noch
viel grausamer und qualvoller ist als das rasche Verhungern.
Verstehen Sie, Verehrteste, diese Menschen hungern nicht al-
lein nach Brot, sondern auch danach, was ihre in sozial gliick-
lichere Umsténde hineingeborenen Mitmenschen fiir sich als
selbstverstindliche Bediirfnisse und Voraussetzungen zu
einem menschenwiirdigen Dasein beanspruchen. Diese
Schlechtweggekommenen hungern und diirsten nach Luft und
Licht, nach ordentlichen, freundlichen Wohnstitten, nach sorg-
losen Feierstunden, nach Wald und Berg und See, nach der
Schonheit, wie die Kunst sie offenbart, nach Wissen; sie hun-
gern und diirsten nach sich selber, denn sie fithlen in sich ge-
fesselte Krifte des Geistes und des Gemiites, die sich entfal-
ten und auswirken mochten und keinen Weg dazu haben: diese
Krifte stumpfen ab und zermiirben unter der tddlichen Gleich-
formigkeit der Arbeit in Schmutz und Larm und schlechter
Luft, unter der der Mensch zur Maschine wird. Nach ein paar
Ferientagen diirsten sie, um auch einmal im Jahr sich zum Men-
schen erholen und ihres bessern Ichs bewusst werden zu kon-
ren wie die Gliicklichen, die diesen Vorzug als etwas Selbst-
verstindliches geniessen.

Man konnte fragen, warum denn diese Armen sich zu die-
ser Arbeit unter entwiirdigenden, emporenden Bedingungen
hingeben. Antwort: Weil sie keine Wahl haben; weil es fiir
sie heisst: Vogel friss oder stirb. Um der Selbsterhaltung wil-
len sind sie gendtigt, es zu tun, sind gendttigt, dem Mitbewer-
ber die Arbeitsgelegenheit vor der Nase wegzuschnappen, ob-
wohl sie wissen, dass sie damit ihn und seine Familie ins bit-
terste Elend zuriickstossen; um ein bisschen Brot fiir sich und
ihre Eigenen sind sie zu dieser Grausamkeit gezwungen. Das
ist der Kampf ums Dasein im buchstéblichen Sinne des Wor-
tes. Und wenn Sie sich Kenntnis verschaffen iiber die Kinder-
sterblichkeit in diesen Volksschichten, wenn Sie wissen, wie
viele dieser armen Menschen nach kurzem oder langem Siech-
tum der Unterernidhrung, den schlechten Wohnverhilinissen,
dem Mangel an Ruhe und Erholgung, den gesundheitsschidigen-
den Arbeitsbedingungen vorzeitig zum Opfer fallen, so werden
Sie auch meine andere Behauptung bestétigt finden, dass der
Kampf ums Dasein noch nie so viele Opfer gefordert hat wie
im Zeitalter unserer vielgerithmten heutigen «Kultur>.

Bei der kleinern Hélfte der Menschheit darf man allerdings
von einem Kampf um einen Platz an der Sonne sprechen.
Aber sehen Sie, wie erbittert auch dieser Kampf gefiihrt wird.
Wenn beispielsweise ein Kaufmann seinem Konkurrenten den

letzten Kunden abjagen kann, so tut er’s; und wenn jener bet-
teln muss oder in der Verzweiflung Selbstmord begeht, es
rithrt ihn nicht. Kampf bis aufs Messer ist’s auch da, buch-
stdblich bis aufs Messer. Denn vergessen Sie nicht: auch die
Staaten sind Krémer oder werden von Krimern regiert. Und
wenn der Kriamer Staat meint, es kénnte ihm ein anderer den
Rang ablaufen, und an einen Platz vor ihm, ndher bei der
Sonne, kommen, so zieht er das Kriegsmesser und versucht
den andern niederzumetzeln. — So sieht unsere sittliche Welt-
ordnung aus, von der die Frommen und die Heuchler (die
ihren Nutzen davon haben) sagen, sie sei von Gott. Die Kirche
heisst diese Weltordnung gut, die christliche Religion ist auf
sie zugeschnitten, indem sie, wie ich IThnen anhand der Berg-
predigt gezeigt habe, die geplagten und gedriickten Menschen
anweist, mit ihrem Lose zufrieden zu sein. Es ist, man mag es
ansehen wie man will, die Weltordnung, wie die herrschende
Klasse sie zu ihrer Rechtfertigung braucht. Sie darf sie sitt-
liche Weltordnung nennen, denn sie entspricht ihren sittlichen
Begriffen. Wer aber «sittlich» gleichsetzt mit «sozialy, wird
diese Weltordnung, die eine Gesellschaftsschicht auf Kosten
einer andern bevorzugt, nicht sittlich nennen konnen und den
Gott, von dem sie herstammen soll, als Klassengott erkennen.
Das heisst: er wird erkennen, dass die Klasse, die sich diese
«sittliche> Weltordnung schuf, auch den passenden Gott dazu
erfinden musste.»

Hier brach ich ab, und wir gingen eine Weile schweigend
nebeneinander her. Dann sagte mein Begleiter zu seiner Frau:
«Du Annemarie, mir scheint, wir haben die Medaille Welt
noch nie von der Kehrseite angesehen.»

(Forts. folgt.)

Voélkerbund und Kirche.

Man stutzt bei dieser Zusammenstellung und fragt sich:
Was haben die beiden miteinander zu tun? Der Ziircher Pfar-
rer H. Fueter hat den Zusammenhang herausgebracht. Er
schreibt dariiber in der der Erinnerung an den Eintritt der
Schweiz in den Vélkerbund gewidmeten Nummer der Neuen
Ziircher Zeitung (16. Mai 1930, Blatt 3); und er schreibt so,
dass man sich im Voriibergehen damit befassen muss, obwohl
man beim Lesen das Gefiihl bekommt, es sei dem Verfasser
bei seinen Gedankenspriingen nicht ganz wohl gewesen.

Er schreibt: «Kirche und Vélkerbund ergénzen sich;» aber
auf welche Weise sie dies tun sollen, schreibt er nicht. Er fin-
det heraus, dass «beide auf Glauben beruhen»; vielleicht soll
darin die Ergénzung bestehen. Damit verhilt es sich aber so: .
Die Kirche glaubt (angeblich) an Gott und an Wunder; der
Vélkerbund aber glaubt an die sittliche Kraft im Menschen.

Feuilleton.

Lesefriichie.

Aus: Erkenntnistheorie. Eine Untersuchung ihrer Aufgabe und ihrer
Problematik. Dr. Siegfried Weinberg. Berlin 1930, Seite 84/85:
«Die Behauptung: <«Ein Absolutes kann niemals Gegenstand

einer Erfahrung sein,» — enthéli nichts als die Fixierung der Ar-

tung der einzigen Erkenntnis, die wir kennen, und die deshalb auf
keine Weise geéndert werden kann, weil es nicht einmal durch die
blithendste Phantasie sich ermoglichen ldsst, mit dem Ausdruck <Er-
kennen eines Absoluten» irgendeinen Sinn zu verbinden. Selbst der

Weltformelgeist des Laplace hiitte keine solche Erkenntnis, da er

nur ein graduell gesteigertes, mnicht aber ein spezifisch <anderes»

Wissen besitzt. Eine spezifisch andere Erkenntnis aber wire nétig,

um ein Absolutum erreichen zu konnen. Nun ist es aber auf jede

Weise unméglich, auch nur die Idee dieser ~anders gearteten Er-

kenntnis» zu kennzeichnen, da ein jeder dahinzielender Versuch mit

Notwendigkeit die «gewdhnliches Erkenntnis voraussetzen und be-

niitzen muss. Die Theologie hat sich lange bemiiht, die <absolute Er-

kenntnis> Gottes zu charakterisieren: — aber sie konnte niemals
etwas anderes ausmachen, als die gewdhnliche Erkenntnis graduell
gesteigert zu denken; es ist schlechterdings unausfiithrbar. irgend
etwas Neues hinzuzufiigen. Selbst mit der Aussage. es konnte eine
andere Erkenntnisart plétzlich hereinbrechen, die uns heute giinzlich
unfassbar ist, kann dieser Kreis nicht durchbrochen werden. — Ueber
die gewohnliche Erkenntnis hinaus gibt es nur noch sinnleer> Worte,

nicht aber eine irgendwie denkbare prinzipielle Erweiterung. Wenn
die kritische Methode eine «absolute Erkenntnis» fiir ein Unding
erkliirt, so tut sie nichts, als vor dem Versuch warnen, Worte fiir Sa-
chen zu nehmen..
* « *
Der sterbende Jehovah!

«Ein eigentiimliches Graven, eine geheimnisvolle Pietit erlaubt
uns heute nicht, weiter zu schreiben. Unsere Brust ist voll von ent-
setzlichem Mitleid — es ist der alte Jehovah selber, der sich zum
Tode bereitet. Wir haben ihn so gut gekannt, von seiner Wiege an,
in Aegypten, als, er unter gottlichen Kilbern, Krokodilen, heiligen
Zwiebeln. Ibissen und Katzen erzogen wurde. — Wir haben ihn ge-
sehen, wie er diesen Gespielen seiner Kindheit und den Obelisken
und Sphinxen seines heimatlichen Niltales Ade sagte, und in Pala-
stina bei einem armen Hirtenvélklein ein kleiner Gott-Konig wurde,
und in einem eigenen Tempelpalast wohnte. — Wir sahen ihn spé-
terhin, wie er mit der assvrisch-babylonischen Zivilisation in Beriih-
rung kam. und seine allzu menschlichen Leidenschaften ablegte,
nicht mehr lauter Zorn uund Rache spie, wenigstens nicht mehr we-
gen jeder Lumperei gleich donnerte. — Wir sahen ihn auswandern
nach Rom. der Hauptstadt, wo er allen Nationalvorurteilen entsagte,
und die himmlische Gleichheit aller Volker proklamierte, und mit
solchen schénen Phrasen gegen den alten Jupiter Opposition bildete
und so lange intrigierte, bis er zur Herrschaft gelangte, und vom
Kapitole herab die Stadt und die Welt, urbem et orbem, regierte. —
Wir sahen ihn, wie er sich noch mehr vergeistigte. wie er sanftselig



Nr. 11

DER FREIDENKER 83

Diese -beiden Glauben ergidnzen sich aber nicht, sondern es
sind Gegensitze. Der-Gottes- und Wunderglaube hofft auf Er-
fiillungen, die sich ausserhalb des menschlichen Willens und
der menschlichen Kraft begeben. Er ist abwartend, ‘passiv, er
setzt den Menschen nur als Werkzeug Gottes in Rechnung. —
Der Glaube, der den Vélkerbund geschaffen hat, ist der Glau-
be an den Menschen, an den sittlichen Fortschrit, an den Sieg
der menschlichen Vernunft und des Mitgefiihls. Dieser Glaube
legt Hand an; er ist titig, schopferisch; er steht auf dem fe-
sten Boden der Wirklichkeit, auf dem er strebend zu neuen
Moglichkeiten vorwirts schreitet. Eine solche ist der Welt-
friede.

«Der Volkerbund berulht auf einem starken Glauben an
die Macht der Wahrheit», sagt der Herr Pfarrer. «Diese aber
setzt sich nur durch, wo Menschen bereit sind, sie anzuerken-
nen und sich vor ihr zu beugen.»

Mit einfacheren Worten gesagt, heisst dies: Ein grosses
Ziel wird nur erreicht, wenn die Menschen von dessen hoher
Bedeutung iiberzeugt sind und mit Begeisterung ihre besten
Krifte fiir die Erreichung einsetzen.

In diesem Zusammenhang wird man unter «Wahrheit»
den Frieden zu verstehen haben, denn der ist das grosse Ziel
und der Sinn des Voélkerbundes. Wenn aber Herr Fueter be-
hauptet, dass der Volkerbund zur Durchsetzung dieser «Wahr-
heit> die Kirchen brauche, so ist man wieder im Zweifel, was
er unter ihr verstehe, denn Friede und Kirche haben mitein-
ander nichts zu tun, wie der Weltkrieg gelehrt hat und wie
auch die Geschichte der Kirche lehrt; sie erweckt ndmlich den
Eindruck, die Kirche sei eine sehr gelehrige Schiilerin des
Christuswortes: «Ich bin nicht gekommen, den Frieden zu
bringen, sondern das Schwert> gewesen.

Aber der Herr Pfarrer, der an Konatluktlonen gewohnt
ist, weiss auch den Zusammenhang zwischen Voélkerbund und
Kirche mundgerecht zu machen, allerdings bloss fiir Leute,
die richt denken. Er sagt: «<Denn er (der Voélkerbund) hat gei-
stige Voraussetzungen, die keine Diplomatie und keine Staats-
kunst hervorzaubern koénnen>.

Darin hat er recht, ebenfalls, wenn er sagt, die Staats-
ménner in Genf miissen die offentliche Meinung hinter sich
haben, -wenn sie bereit sein sollen, «im Namen irgend eines
Landes nicht nur zu fordern und aufzutrumpfen, sondern un-
ter Umstinden zuriickzutreten und sich zu bescheiden.» Aber
was hat die Kirche damit zu tun? g

«Darum hat der Vélkerbund eine neue Gesmnunv notig,»
sagt Pfarrer Fueter. Gapz zweifellos. Ohne ehrlichen, aufrich-
tigen Friedens- und Verstdndigungswillen, ohne Ehrfurcht vor
dem Leben, ohne tiefes Mitgefiihl, ohne Verneinung .platter
Geldinteressen, ohne griindliche Vernichtung des eingebilde-

ten, eitlen, dummtrotzigen Staatsgbtzen «Prestige> wird es

‘micht - gehen, wie die bald zahllosen Konferenzen im Vélker-

bund und ausser ihm, die der Verstindigung und dem Frieden
hitten dienen sollen, beweisen. Sie haben uns nicht weiterge-
bracht. Ein paar hofliche Phrasen mehr. Der Rest ist Schwei-
gen, und hinter dem Schweigen und hinter dem Reden der
hoflichen Konferenzen Velbergen sich fieberhafte Kriegs:
riistungen.

Eine neue Gesinnung hat 'der Vélkerbund nétig. Das wird
niemand bestreiten. Und Herr Pfarrer Fueter meint, dass
diese in der Richtung des Christentums liege, wie ja auf theo-
logischer Seite ganz allgemein das Christentum als die Reli-
gion der Néchsten-- und Feindesliebe ausgegeben wird. Das
schon angefiihrte Wort vom Schwert Christi spricht zwar da-
gegen. Aber wir wollen nicht' um ein Wort rechten, von dem
kein Mensch weiss, ob und wann und von wem und unter wel-
chen Umstinden und in welchem Zusammenhang es ausge-
sprochen worden ist. Die Idee der Nichsten- und Feindesliebe
ist zwar viel alter als das Christentum. Allein das schmilers
das Verdienst des letztern nicht, welches es ich mit der Ueber-
nahime der genanten Idee erworben hat. Und weil es die Idee
der Nichsten- und Feindesliebe iibernommen hat, liegt eine
gewisse Berechtigung vor, zu sagen, die neue Gesinnung, die
der Volkerbund nétig hat, liege in der Richtung des Christen-
tums.

Nun {iiberschreibt aber Herr Pfarrer Fueter seine Aus-
fiihrungen nicht «Vélkerbund und Christentum», sondern
«Volkerbund und Kirche». Die Kirche soll, als Trégerin und
Verniittlerin der neuen Gesinnung, den Vélkerbund ergénzen.

Aber-wie? Herr Fueter hat gesagt, diese neue Gesinnung
liege in der Richtung des Christentums; sie ist also christliche
Gesinnung. Und von dieser christlichen Gesinnung sagt .Herr
Fueter, es sei eine neue Gesinnung. Ein hiibsches Bekennt-
nis! Eine Wahrheit wider Willen: Die christliche Gesinnung
ist fiir die Kirche eine neue Gesinnung.

Und man muss wirklich sagen: Wenn man unter dem
Christentum die Religion der Liebe, sogar die Feindesliebe,
verstehen will, so scheidet die Kirche als Triigerin des christ-
lichen Tdeals aus. Ihre Geschichte stellt eine endlose Reihe
vor. Schlégen gegen dieses Ideal dar.

In zweitausend Jahren hat sie nicht vermoecht, die Ge-
sinnung der Nachstenliebe, der Verséhnlichkeit, der Briider-
lichkeit, der Ehrfurcht vor dem Leben zu pflanzen und zu fe-
stigen. Eine neue Gesinnung muss dies vollbringen. Der
Herr Pfarrer sagt es.

Nachdem nun aber dieses Bekenntnis dem Herrn Pfarrer
fatalerweise entschliipft ist, und nachdem sich aus den Anfin-
gen einer neuen Gesinnung der Vélkerbund gebildet hat, die

wimmerte, wie er ein liebevoller Vater wurde, ein allgemeiner Men-
schenfreund. ein Weltbegliicker, ein Philanthrop — es konnte ihm
alles nichts helfen!
Hért ihr das Glseklein klingeln? Kmot nieder, man bringt die
Sakramente einem sterbenden Gotte!s
Heinrich Heine, Deutschland I.

* % *

Eine zutreffende katholische Feststellung.

Der Katholik A. Rademacher schreibt in seinem Werk: «Religion
und Leben», Seite 81:

«Dass der politische Einfluss der Kirche, zumal in den letzten
Jahren, grosser geworden ist, verdankt sie nicht so sehr der Leben-
digkeit der religiosen Ueberzeugung in ihren Bekennern, als viel-
mehr der grossern Schwiche der Staaten, welche der Kirche jetzt
mehr als je bediirfen, um die durch Revolutionen und bolschewikische
Gefahren und soziale Unzufriedenheit ins Wanken geratene Autori-
tat zu stirken.» (Aus dem «Atheist.»)

Anders konnten auch wir es nicht aussprechen' H.

* % *
Goethe und der Bischof.

In dem kiirzlich von Professor Houben herausgegebenen inter-
essanten Werke: Frederic Soret, <Zehn Jahre bei Goethe», steht fol-
gende amiisante Geschichte:

Goethe kam immer wieder in derselben bissigen und ironischen
Weise auf die englischen Bischéfe zuriick und er erzihlte uns sein

Erlebnis mit dem Bischof Lord Bristol: Lord Bristol kam nach Jena
und liess mir sagen, er wolle mich sehen; ich also hin. Er empfing
mich mit Grobheiten, .aber sobald ich merkte, welchen Ton =r an-
schlug, war ich kurz entschlossen und wurde noch gréber; im ersten
Augenblick stutzte er, und dann dauerte es nicht lange, bis sich die
Wirkung zeigte, auf die ich gerechnet hatte: er wurde wesentlich
manierlicher. Ich wurde nur immer unhéflicher, bis zu dem Augen-
blick, wo ich sah, dass er mir gewachsen war; dann zeigte ich mich
etwas liebenswiirdiger, aber immer in einem etwas dreisten und
selbstbewussten Ton, an dem jeder neue Versuch, ihm in der Un-
{erhaltung das Uebergewicht zu verschaffen, scheitern musste.

Der Bischof wollte mich ndmlich wegen meines «Werther» her-
unterkanzeln; er gab sich ehrliche Miihe, mir ins Gewissen zu re-
den; ich hitte die Menschen in Versuchung gebracht, sich das Le-
ben zu nehmen, und mehrere solcher Selbstmorde geradezu ver-
schuldet; dieses unmoralische, verdammenswerte Stiick usw. «Kein
Wort weiter!» rich ich. «Sprechen Sie etwa so auch zu den Grossen
dieser Welt, die mit einem Federstrich und den Stiliibungen ihrer
Diplomaten zu Gefallen Hunderttausende ins Feld schicken, achtzig-:
tausend totschlagen lassen und ihre Untertanen zu Mord, Raub und
Notzucht, sogar zu Meuchelmord verleiten? Dariiber stimmen Sie ein
Tedeum an! Wie konnen Sie sich nur selbst darauf etwas zugute

‘tun, wenn Sie durch Ihre schonen Predigten iiber die Hoéllenstrafen

von IThrer Kanzel herunter armen Schwachképfen so zusetzen, dass
sie das letzte bisschen Verstand verlieren und ihr elendes Dasein im
Tollhaus endet? Gar nicht zu reden von den vielen, die sich selbst



84 DER FREIDENKER

Nr. 11

Sache so darzustellen, als wire die Kirche die Tridgerin und

Vermittlerin dieser neuen Gesinnung, als verfiigte nun gerade

sie iiber den rechten Sinn und Geist, kraft welchem sich der
parlamentarische Volkerbund in Genf zu einem Bund der Vol-
ker auf der Erde ausweiten konnte, ist denn doch ein geist-
licher salto mortale, den mitzumachen keinem einigermassen
denkenden Menschen zugemutet werden kann.

Zwar sagt Herr Pfarrer Fueter: «Die Kirche hat bisher
schon die Liebe im Sinne des Dienens und der Selbstverleug-
nung gepredigt>. Und ich mdchte von dieser Feststellung kein
Jota abstreichen. Ich méchte bloss, um sie ins Licht der kla-
ren Warheit zu riicken, darauf aufmerksam machen, dass der
Ton auf das Wort «gepredigi> zu legen ist. Das muss man
nimlich der Kirche lassen: Im Predigen ist sie gross! Welcher
Strom von schénen Worten und moralischen Lamentationen
ergiesst sich allsonntéiglich von den Kanzeln herunter auf die
geduldigen Zuhorer!

Ja, wenn es darauf ankime, was einer predigt! Allein es
kommt nicht darauf an, sondern darauf, was einer fut.

Und wenn man das Predigen als eine Tat ansehen wollte,
so erhobe sich die Frage, ob es einen Sinn habe, im Hinblick
auf die Gesinnung, die gepflanzt werden soll, um den Vol-
kerfrieden zu ereichen, Dienen und Selbstverleugnung zu pre-
digen.

Selbstverleugnung — das ist genau die «Tugend», die der
Krieger in hohem Masse ndtig hat: er hat seinen verniinftigen
Lebenszweck, seine Lebenspldne, seine Liebe zu den Ange-
horigen, sein Gefiihl fiir die iibrigen Mitmenschen, seine Ehr-
furcht vor dem Leben, seine Lebensfreude, sein Gemiit, er
hat sich als Kulturmenschen vollig zu verleugnen. Ob dies der
Weg zum Volkerfrieden ist??

Dienen — ist ein sehr weitldufiger Begriff. Unter welchen
Umstanden, welchen Zwecken dienen? Auch der Krieger
dient, und meistens weiss er nicht einmal, wem und welchen
Interessen. Aber er dient, und das ist der Kirche und dem
Staate und den {iibrigen Interessenten am Kriege die Haupt-
sache.

Ich glaube, wenn man die Gesinnung schaffen will, auf der
der Friede fussen soll, so handelt es sich in erster Linie um
Selbsterkenntnis (nicht Selbstverleugnung), sodann um die Ein-
fithlung in die Mitmenschen, auch in die, die eine andere
Sprache sprechen, einem andern Kulturkreis angehéren, eine
andere Hautfarbe haben; ferner um die Klarheit dariiber, un-
ter welchen Umstdnden das Leben und Streben einen Sinn
hat, unter welchen nicht, und um die Einsicht in die eigent-
lichen Motive zu Kriegen, um die Einsicht in das verbreche-
rische Spiel, das von den Mé#chten, die ein Interesse am Kriege

haben, unter dem Deckmantel der Religion, des Patriotismus,
der Ehre mit den Vélkern getrieben wird.

Wenn die Kirche aber — nach Herrn Pfarrer Fueter —
Dienen und Selbstverleugnung predigt, so ist sie weit davon
entfernt, die Gesinnung zu schaffen, die die Grundlage des
Volkerfriedens abgeben soll.

Aber es ist verstindlich; dem Frieden zu dienen ist dem
Wesen der Kirche fremd. Sie hat noch nie etwas fiir ihn ge-
tan; sie hat im Gegenteil die Kriegsidee unterstiitzt; sie hat
aus dem Christengotte, der ein Gott der Liebe sein soll, einen
Kriegs- und Parteigott gemacht; sie hat die Waffen gesegnet;
sie hat die Soldaten zur Vernichtung des «Feindes» angefeu-
ert; einer ihrer hohen Vertreter hat das Wort gepragt: Ein
frommer Soldat ist ein  guter Soldat.

Der Weltfriede liegt auch gar nicht im Interesse der Kir-
che, die, in innerlicher Zersetzung begriffen, heutzutage zur
Hauptsache noch von den religissen Wellen lebt, die von Krie-
gen erzeugt werden.

Wie es ibrigens mit dem Véolkerbundsgeist bestellt ist,
wenti er durch den kirchlichen Geist ergénzt wird, zeigt die
Versammlung der Schweizerischen Vélkerbundsvereinigung,
die Mitte Mai in Bern stattgefunden hat:

Sie lehnte es ab, gegen den 20 Millionen-Kredit fiir die
Militérflugzeuge Stellung zu nehmen. Ihne «Tat> bestand in
der licherlichen Komddie, dass sie stehend im Chorus folgen-
de Phrasen leierte:

«Wir danken dem gbttlichen Lenker iiber den Ster-
nen, dass er seine Geschdpfe gnidig in die Bahn des Frie-
dens und der titigen Menschenliebe gefiihrt hat.

Wir danken allen denen, die den Vélkerbund geschaf-
fen und gefordert haben.

Wir geloben, in Zukunft titigere Mitarbeiter zu wer-
den, damit die Menschheit dem Tage immer niher kommt,
wo die himmlische Verheissung zur Tat wird: Friede auf
Erden und den Menschen ein Wohlgefallen.»

Und Mars lichelte <Amen>.
E. Br.

Kirchliches aus Basel.

Am 18. Mai wurde in Basel die Synode der evangelisch-
reformierten Kirche neu bestellt. Trotz intensiver Propaganda
und eindringlicher Mahnung, durch einen Massenaufmarsch
an die Urnen das Interesse weitester Volkskreise fiir die Kir-
che zu dokumentieren, bequemten sich von 65,859 Stimmbe-
rechtigten nur 13,190, d. h. knapp 20 Prozent, zum Urnengang;
die Beteiligung der Frauen war rund doppelt so stark wie die
der Minner (8422 : 4768). Wir begreifen den Schmerz der

umbringen, um nur schneller in die Herrlichkeiten ‘des Paradieses
einzugehen und ihren religiésen Wahnideen zu entfliehen.

Was tun Sie denn? Sie loben Gott den Herrn! Wie konnen Sie
sich herausnehmen, einem hervorragenden Schriftsteller einen Vor-
wurf zu machen aus einem Werk, das, von beschrinkten Leuten
falsch aufgefasst, die Welt schlimmstenfalls von einem oder zwei
Dutzend wirklicher Schwachkopfe und Geisteskranker befreit hat,
die nichts Besseres zu tun wussten, als sich eine Kugel vor den Kopf
zu schiessen? Damit erweist man der Menschheit nur einen Dienst!
Wie kann man mir diese Tat zum Vorwurf machen, wenn ihr, Prie-
ster und Fiirsten, viel schlimmere begeht? Ich bin in meinem Gewis-
sen iiberzeugt, dass alle, die sich nach der Lektiire des «Werther»
umgebracht haben, in der Welt nichts mehr nutze waren. Wollen Sie
das von Ihren Opfern auch behaupten?»

Der Bischof wurde nach diesem Ausfall sanftmiitiger als ein
Lamm, so grob er auch von Haus aus war; ich hatte den Weg zu
seinem Herzen gefunden; er behandelte mich von da ab mit ausge-
suchter Hoflichkeit, begleitete mich sogar, als ich ging, bis an die
Tiire und sein Abbé musste mir noch weiter das Geleite geben. Als
wir draussen waren, sagte der Abbé zu mir: «Sie haben grossartig
gesprochen, Herr von Goethe! Sie haben geahnt, wie man es an-
stellen muss, um dem Lord zu gefallen; bei geringerer Entschieden-
heit wiirden Sie wohl sehr verdriesslich von uns gegangen.sein!»

Verschiedenes;

Der katholische Bubikopf.

Wie die katholische «Corrispondenza» mitteilt, beschéftigen sich
die zustéindigen kirchlichen Behorden in den letzten Tagen mit dem
kurzen Haarschnitt der Frauenwelt. Wie die «Corrispondenzay wei-
ter sagte, wurde beschlossen, kein unbedingtes Verbot gegen diese
allgemein eingefithrte Mode zu erlassen. Den Priestern wird indes-
sen zur Pflicht gemacht, dariiber zu wachen, dass die Mode nicht
iibertrieben, d. h. dass nicht der méannliche Haarschnitt eingefiihrt
werde.

Schade, dass Licherlichkeit — nicht totet?

Lasset die Kindlein zu mir kommen.

Der Priester Paul-Auguste Beslin, Pfarrer von Courgenard, ist
wegen sittenverletzender Handlungen an Schulmédchen verhaftet
worden. Die Angelegenheit verursacht in der ganzen Gegend grosse
Aufregung. Vierzehn Midchen, die noch keine 13 Jahre alt sind und
den Katechismusunterricht besuchten, beschuldigen den Abbé Beslin
in formeller Weise #hnlicher Vergehen, wegen welcher er inhaftiert
wurde. Der Untersuchungsrichter M. Saupin hat die Kinder lange
mit dem Priester konfrontiert und auf Grund ihrer mehrfachen Aus-
sagen die Einkerkerung des geistlichen Scheusals angeordnet.

Die «Revolte im Erziehungshaus» ist doch nicht ganz spurlos
am Gewisssen der offentlichen Meinung voriibergegangen. Das Schof-
fengericht Neumiinster verurteilte den Anstaltsleiter und zwei Er-
ziehungsgehilfen der Erziehungsanstalt Ricklingen (Landesverband



	Völkerbund und Kirche

