
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 13 (1930)

Heft: 11

Artikel: Völkerbund und Kirche

Autor: E.Br.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407893

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407893
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


82 DER FREIDENKER Nr. 11

Ich: «Nein, keineswegs. Mag das buchstäbliche Verhungern

aus völligem Nahrungsmangel — abgesehen von den
ebenfalls zur sittlichen Weltordnung gehörenden Hungerkatastrophen

— verhältnismässig selten sein. Dafür ist es
allgemein, dass die Lohnsklaven in unserer heutigen Gesellschaftsordnung

mit ihren Familien langsam zugrunde gehen, was noch
viel grausamer und qualvoller ist als das rasche Verhungern.
Verstehen Sie, Verehrteste, diese Menschen hungern nicht
allein nach Brot, sondern auch danach, was ihre in sozial
glücklichere Umstände hineingeborenen Mitmenschen für sich als
selbstverständliche Bedürfnisse und Voraussetzungen zu
einem menschenwürdigeil Dasein beanspruchen. Diese
Schlechtweggekommenen hungern und dürsten nach Luft und
Licht, nach ordentlichen, freundlichen Wohnstätten, nach
sorglosen Feierstunden, nach Wald und Berg und See, nach der
Schönheit, wie die Kunst sie offenbart, nach Wissen; sie hungern

und dürsten nach sich selber, denn sie fühlen in sich
gefesselte Kräfte des Geistes und des Gemütes, die sich entfalten

und auswirken möchten und keinen Weg dazu haben: diese
Kräfte stumpfen ab und zermürben unter der tödlichen
Gleichförmigkeit der Arbeit in Schmutz und Lärm und schlechter
Luft, unter der der Mensch zur Maschine wird. Nach ein paar
Ferientagen dürsten sie, um auch einmal im Jahr sich zum
Menschen erholen und ihres bessern Ichs bewusst werden zu können

wie die Glücklichen, die diesen Vorzug als etwas
Selbstverständliches geniessen.

Man könnte fragen, warum denn diese Armen sich zu dieser

Arbeit unter entwürdigenden, empörenden Bedingungen
hingeben. Antwort: Weil sie keine Wahl haben; weil es für
sie heisst: Vogel friss oder stirb. Um der Selbsterhaltung willen

sind sie genötigt, es zu tun, sind genötigt, dem Mitbewerber

die Arbeitsgelegenheit vor der Nase wegzuschnappen,
obwohl sie wissen, dass sie damit ihn und seine Familie ins
bitterste Elend zurückstossen; um ein bisschen Brot für sich und
ihre Eigenen sind sie zu dieser Grausamkeit gezwungen. Das
ist der Kampf ums Dasein im buchstäblichen Sinne des Wortes.

Und wenn Sie sich Kenntnis verschaffen über die
Kindersterblichkeit in diesen Volksschichten, wenn Sie wissen, wie
viele dieser armen Menschen nach kurzem oder langem Siechtum

der Unterernährung, den schlechten Wohnverhältnissen,
dem Mangel an Ruhe und Erholgung, den gesundheitsschädigenden

Arbeitsbedingungen vorzeitig zum Opfer fallen, so werden
Sie auch meine andere Behauptung bestätigt finden, dass der
Kampf ums Dasein noch nie so viele Opfer gefordert hat wie
im Zeitalter unserer vielgerühmten heutigen «Kultur».

Bei der kleinern Hälfte der Menschheit darf man allerdings
von einem Kampf um einen Platz an der Sonne sprechen.
Aber sehen Sie, wie erbittert auch dieser Kampf geführt wird.
Wenn beispielsweise ein Kaufmann seinem Konkurrenten den

Feuilleton.
Lesefrüchte.

Aus: Erkenntnistheorie. Eine Untersuchung ihrer Aufgabe und ihrer
Problematik. Dr. Siegfried Weinberg. Berlin 1930," Seile 84/85:
«Die Behauptung: «Ein Absolutes kann niemals Gegenstand

einer Erfahrung sein,» — enthält nichts als die Fixierung der
Artung der einzigen Erkenntnis, die wir kennen, und die deshalb auf
keine Weise geändert werden kann, weil es nicht einmal durch die
blühendste Phantasie sich ermöglichen lässt, mit dem Ausdruck
«Erkennen eines Absoluten» irgendeinen Sinn zu verbinden. Selbst der
Weltformelgeist des Laplace hätte keine solche Erkenntnis, da er
nur ein graduell gesteigertes, nicht aber ein spezifisch «anderes-
Wissen besitzt. Eine spezifisch andere Erkenntnis aber wäre nötig,
um ein Absolutum erreichen zu können. Nun ist es aber auf jede
Weise unmöglich, auch nur die Idee dieser «anders gearteten
Erkenntnis» zu kennzeichnen, da ein jeder dahinzielender Versuch mit
Notwendigkeit die «gewöhnliche» Erkenntnis voraussetzen und
benutzen muss. Die Theologie hat sich lange bemüht, die absolute
Erkenntnis» Gottes zu charakterisieren: — aber sie konnte niemals
etwas anderes ausmachen, als die gewöhnliche Erkenntnis graduell
gesteigert zu denken; es ist schlechterdings unausführbar, irgend
etwas Neues hinzuzufügen. Selbst mit der Aussage, es könnte eine
andere Erkenntnisart plötzlich hereinbrechen, die uns heute gänzlich
unfassbar ist, kann dieser Kreis nicht durchbrochen werden. — Ueber
die gewöhnliche Erkenntnis hinaus gibt es nur noch sinnleer? Worte.

letzten Kunden abjagen kann, so tut er's; und wenn jener
betteln muss oder iu der Verzweiflung Selbstmord begeht, es
rührt ihn nicht. Kampf bis aufs Messer ist's auch da,
buchstäblich bis aufs Messer. Denn vergessen Sie nicht: auch die
Staaten sind Krämer oder werden von Krämern regiert. Und
wenn der Krämer Staat meint, es könnte ihm ein anderer den
Rang ablaufen, und an einen Platz vor ihm, näher bei der
Sonne, kommen, so zieht er das Kriegsmesser und versucht
den andern niederzumetzeln. — So sieht unsere sittliche Welt-
ordnung aus, von der die Frommen und die Heuchler (die
ihren Nutzen davon haben) sagen, sie sei von Gott. Die Kirche
heisst diese Weltordnung gut, die christliche Religion ist auf
sie zugeschnitten, indem sie, wie ich Ihnen anhand der
Bergpredigt gezeigt habe, die geplagten und gedrückten Menschen
anweist, mit ihrem Lose zufrieden zu sein. Es ist, man mag es
ansehen wie man will, die Weltordnung, wie die herrschende
Klasse sie zu ihrer Rechtfertigung braucht. Sie darf sie
sittliche Weltördnung nennen, denn sie entspricht ihren sittlichen
Begriffen. Wer aber «sittlich» gleichsetzt mit «sozial», wird
diese Weltordnung, die eine Gesellschaftsschicht auf Kosten
einer andern bevorzugt, nicht sittlich nennen können und den
Gott, von dem sie herstammen soll, als Klassengott erkennen.
Das heisst: er wird erkennen, dass die Klasse, die sich diese
«sittliche» Weltördnung schuf, auch den passenden Gott dazu
erfinden musste.»

Hier brach ich ab, und wir gingen eine Weile schweigend
nebeneinander her. Dann sagte mein Begleiter zu seiner Frau:
«Du Annemarie, mir scheint, wir haben die Medaille Welt
noch nie von der Kehrseite angesehen.»

(Forts, folgt.)

Völkerbund und Kirche.
Man stutzt bei dieser Zusammenstellung und fragt sich:

Was haben die beiden miteinander zu tun? Der Zürcher Pfarrer

H. Fueter hat den Zusammenhang herausgebracht. Er
schreibt darüber in der der Erinnerung an den Eintritt der
Schweiz in den Völkerbund gewidmeten Nummer der Neuen

Zürcher Zeitung (16. Mai 1930, Blatt 3); und er schreibt so,
dass man sich im Vorübergehen damit befassen muss, obwohl

man beim Lesen das Gefühl bekommt, es sei dem Verfasser
bei seinen Gedankensprüngen nicht ganz wohl gewesen.

Er schreibt: «Kirche und Völkerbund ergänzen sich;» aber

auf welche Weise sie dies tun sollen, schreibt er nicht. Er findet

heraus, dass «beide auf Glauben beruhen»; vielleicht soll

darin die Ergänzung bestehen. Damit verhält es sich aber so:

Die Kirche glaubt (angeblich) an Gott und an Wunder; der

Völkerbund aber glaubt an die sittliche Kraft im Menschen.

nicht aber eine irgendwie denkbare prinzipielle Erweiterung. Wenn

die kritische Methode eine «absolute Erkenntnis» für ein Unding
erklärt, so tut sie nichts, als vor dem Versuch warnen, Worte für
Sachen zu nehmen..

* **

Der sterbende Jehovah!

«Ein eigentümliches Grauen, eine geheimnisvolle Pietät erlaubt
uns heute nicht, weiter zu schreiben. Unsere Brust ist voll von
entsetzlichem Mitleid — es ist der alte Jehovah selber, der sich zum
Tode bereitet. Wir haben ihn so gut gekannt, von seiner Wiege an,
in Aegypten, als, er unter göttlichen Kälbern, Krokodilen, heiligen
Zwiebeln, Ibissen und Katzen erzogen wurde. — Wir haben ihn
gesehen, wie er diesen Gespielen seiner Kindheit und den Obelisken
und Sphinxen seines heimatlichen Niltales Ade sagte, und in Palästina

bei einem armen Hirtenvölklein ein kleiner Gott-König wurde,
und in einem eigenen Tempeipalast wohnte. — Wir sahen ihn
späterhin, wie er mit der assyrisch-babylonischen Zivilisation in Berührung

kam, und seine ailzu menschlichen Leidenschaften ablegte,
nicht mehr lauter Zorn und Rache spie, wenigstens nicht mehr
wegen jeder Lumperei gleich donnerte. — Wir sahen ihn auswandern
nach Rom. der Hauptstadt, wo er allen Nationalvorurteilen entsagte,
und die himmlische Gleichheit aller Völker proklamierte, und mit
solchen schönen Phrasen gegen den alten Jupiter Opposition bildete
und so lange intrigierte, bis er zur Herrschaft gelangte, und vom

Kapitole herab die Stadt und die Welt, urbem et orbem, regierte. —

Wir sahen ihn, wie er sich noch mehr vergeistigte, wie er sanftselig



Nr. 11 DER FREIDENKER 83

Diese beiden Glauben ergänzen sich aber nicht, sondern es
sind Gegensätze. Der Gottes- und Wunderglaube hofft auf
Erfüllungen, die sich ausserhalb des menschlichen Willens und
der menschlichen Kraft begeben. Er ist abwartend, passiv, er
setzt den Menschen nur als Werkzeug Gottes in Rechnung. —
Der Glaube, der den Völkerbund geschaffen hat, ist der Glaube

an den Menschen, an den sittlichen Fortschrit, an den Sieg
der menschlichen Vernunft und des Mitgefühls. Dieser Glaube
legt Hand an; er ist tätig, schöpferisch; er steht auf dem
festen Boden der Wirklichkeit, auf dem er strebend zu neuen
Möglichkeiten vorwärts schreitet. Eine solche ist der
Weltfriede.

«Der Völkerbund beruht auf einem starken Glauben an
die Macht der Wahrheit», sagt der Herr Pfarrer. «Diese aber
setzt sich nur durch, wo Menschen bereit sind, sie anzuerkennen

und sich vor ihr zu beugen.»
Mit einfacheren Worten gesagt, heisst dies: Ein grosses

Ziel wird nur erreicht, wenn die Menschen von dessen hoher
Bedeutung überzeugt sind und mit Begeisterung ihre besten
Kräfte für die Erreichung einsetzen.

In diesem Zusammenhang wird man unter «Wahrheit»
den Frieden zu verstehen haben, denn der ist das grosse Ziel
und der Sinn des Völkerbundes. Wenn aber Herr Fueter
behauptet, dass der Völkerbund zur Durchsetzung dieser «Wahrheit»

die Kirchen brauche, so ist man wieder im Zweifel, was
er unter ihr verstehe, denn Friede und Kirche haben miteinander

nichts zu tun, wie der Weltkrieg gelehrt hat und wie
auch die Geschichte der Kirche lehrt; sie erweckt nämlich den

Eindruck, die Kirche sei eine sehr gelehrige Schülerin des

Christuswortes: «Ich bin nicht gekommen, den Frieden zu

bringen, sondern das Schwert» gewesen.
Aber der Herr Pfarrer, der an Konstruktionen gewöhnt

ist, weiss auch den Zusammenhang zwischen Völkerbund und
Kirche mundgerecht zu machen, allerdings bloss für Leute,
die nicht denken. Er sagt: «Denn er (der Völkerbund) hat
geistige Voraussetzungen, die keine Diplomatie und keine Staatskunst

hervorzaubern können».
Darin hat er recht, ebenfalls, wenn er sagt, die

Staatsmänner in Genf müssen die öffentliche Meinung hinter sich
haben, wenn sie bereit sein sollen, «im Namen irgend eines
Landes nicht nur zu fordern und aufzutrumpfen, sondern unter

Umständen zurückzutreten und sich zu bescheiden.» Aber
was hat die Kirche damit zu tun?

«Darum hat der Völkerbund eine neue Gesinnung nötig,»
sagt Pfarrer Fueter. Ganz zweifellos. Ohne ehrlichen, aufrichtigen

Friedens- und Verständigungswillen, ohne Ehrfurcht vor
dem Leben, ohne tiefes Mitgefühl, ohne Verneinung platter
Geldinteressen, ohne gründliche Vernichtung des eingebilde-

wimmerte, wie er ein liebevoller Vater wurde, ein allgemeiner
Menschenfreund, ein Weltbeglücker, ein Philanthrop — es konnte ihm
alles nichts helfen!

Hört ihr das Glöcklein klingeln? Kniet nieder, man bringt die
Sakramente einem sterbenden Gotte!»

Heinrich Heine, Deutschland I.
* **

Eine zutreffende katholische Feststellung.
Der Katholik A. Rademacher schreibt in seinem Werk: «Religion

und Leben», Seite 81 :

«Dass der politische Einfluss der Kirche, zumal in den letzten
Jahren, grösser geworden ist, verdankt sie nicht so sehr der
Lebendigkeit der religiösen Ueberzeugung in ihren Bekennern, als
vielmehr der grössern Schwäche der Staaten, welche der Kirche jetzt
mehr als je bedürfen, um die durch Revolutionen und bolschewikische
Gefahren und soziale Unzufriedenheit ins Wanken geratene Autorität

zu stärken.» (Aus dem «Atheist.»)
Anders könnten auch wir es nicht aussprechen! H.

* **
Goethe und der Bischof.

In dem kürzlich von Professor Houben herausgegebenen
interessanten Werke: Frederic Soret, «Zehn Jahre bei Goethe», steht
folgende amüsante Geschichte:

Goethe kam immer wieder in derselben bissigen und ironischen
Weise auf die englischen Bischöfe zurück und er erzählte uns sein

ten, eitlen, dummtrotzigen Staatsgötzen «Prestige» wird es
nicht gehen, wie die bald zahllosen Konferenzen im Völkerbund

und ausser ihm, die der Verständigung und dem Frieden
hätten dienen sollen, beweisen. Sie haben uns nicht weitergebracht.

Ein paar höfliche Phrasen mehr. Der Rest ist Schweigen,

und hinter dem Schweigen und hinter dem Reden der
höflichen Konferenzen verbergen sich fieberhafte Kriegs-
rüstungen.

Eine neue Gesinnung hat der Völkerbund nötig. Das wird
niemand bestreiten. Und Herr Pfarrer Fueter meint, dass
diese in der Richtung des Christentums liege, wie ja auf
theologischer Seite ganz allgemein das Christentum als die Religion

der Nächsten- • und Feindesliebe ausgegeben wird. Das
schon angeführte Wort vom Schwert Christi spricht zwar
dagegen. Aber wir wollen nicht um ein Wort rechten, von dem
kein Mensch weiss, ob und wann und von wem und unter
welchen Umständen und in welchem Zusammenhang es
ausgesprochen worden ist. Die Idee der Nächsten- und Feindesliebe
ist zwar viel älter als das Christentum. Allein das schmälert
das Verdienst des letztern nicht, welches es ich mit der Uebernahme

der genanten Idee erworben hat. Und weil es die Idee
der Nächsten- und Feindesliebe übernommen hat, liegt eine
gewisse Berechtigung vor, zu sagen, die neue Gesinnung, die
der Völkerbund nötig hat, liege in der Richtung des Christentums.

Nun überschreibt aber Herr Pfarrer Fueter seine
Ausführungen nicht «Völkerbund und Christentum», sondern
«Völkerbund und Kirche». Die Kirche soll, als Trägerin und
Vermittlerin der neuen Gesinnung, den Völkerbund ergänzen.

Aber wie? Herr Fueter hat gesagt, diese neue Gesinnung
liege in der Richtung des Christentums; sie ist also christliche
Gesinnung. Und von dieser christlichen Gesinnung sagt Herr
Fueter, es sei eine neue Gesinnung. Ein hübsches Bekenntnis!

Eine Wahrheit wider Willen: Die christliche Gesinnung
ist für die Kirche eine neue Gesinnung.

Und man muss wirklich sagen: Wenn man unter dem
Christentum die Religion der Liebe, sogar die Feindesliebe,
verstehen will, so scheidet die Kirche als Trägerin des christlichen

Ideals aus. Ihre Geschichte stellt eine endlose Reihe
vor. Schlägen gegen dieses Ideal dar.

In zweitausend Jahren hat sie nicht vermocht, die
Gesinnung der Nächstenliebe, der Versöhnlichkeit, der
Brüderlichkeit, der Ehrfurcht vor dem Leben zu pflanzen und zu
festigen. Eine neue Gesinnung muss dies vollbringen. Der
Herr Pfarrer sagt es.

Nachdem nun aber dieses Bekenntnis dem Herrn Pfarrer
fatalerweise entschlüpft ist, und nachdem sich aus den Anfängen

einer neuen Gesinnung der Völkerbund gebildet hat, die

Erlebnis mit dem Bischof Lord Bristol: Lord Bristol kam nach Jena
und liess mir sagen, er wolle mich sehen; ich also hin. Er empfing
mich mit Grobheiten, aber sobald ich merkte, welchen Ton er
anschlug, war ich kurz entschlossen und wurde noch gröber; im ersten
Augenblick stutzte er, und dann dauerte es nicht lange, bis sich die
Wirkung zeigte, auf die ich gerechnet hatte: er wurde wesentlich
manierlicher. Ich wurde nur immer unhöflicher, bis zu dem Augenblick,

wo ich sah, dass er mir gewachsen war; dann zeigte ich mich
etwas liebenswürdiger, aber immer in einem etwas dreisten und
selbstbewussten Ton, an dem jeder neue Versuch, ihm in der
Unterhaltung das Uebergewieht zu verschaffen, scheitern musste.

Der Bischof wollte mich nämlich wegen meines «Werther»
herunterkanzeln; er gab sich ehrliche Mühe, mir ins Gewissen zu
reden; ich hätte die Menschen in Versuchung gebracht, sich das
Leben zu nehmen, und mehrere solcher Selbstmorde geradezu
verschuldet; dieses unmoralische, verdammenswerte Stück usw. «Kein
Wort weiter!» rieh ich. «Sprechen Sie etwa so auch zu den Grossen
dieser Welt, die mit einem Federstrich und den Stilübungen ihrer
Diplomaten zu Gefallen Hunderttausende ins Feld schicken,
achtzigtausend totschlagen lassen und ihre Untertanen zu Mord, Raub und
Notzucht, sogar zu Meuchelmord verleiten? Darüber stimmen Sie ein
Tedeum an! Wie können Sie sich nur selbst darauf etwas zugute
tun, wenn Sie durch Ihre schönen Predigten über die Höllenstrafen
von Ihrer Kanzel herunter armen Schwachköpfen so zusetzen, dass

sie das letzte bisschen Verstand verlieren und ihr elendes Dasein im
Tollhaus endet? Gar nicht zu reden von den vielen, die sich selbst



84 DER FREIDENKER Nr. 11

Sache so darzustellen, als wäre die Kirche die Trägerin und
Vermittlerin dieser neuen Gesinnung, als verfügte nun gerade
sie über den rechten Sinn und Geist, kraft welchem sich der
parlamentarische Völkerbund in Genf zu einem Bund der Völker

auf der Erde ausweiten könnte, ist denn doch ein
geistlicher salto mortale, den mitzumachen keinem einigermassen
denkenden Menschen zugemutet werden kann.

Zwar sagt Herr Pfarrer Fueter: «Die Kirche hat bisher
schon die Liebe im Sinne des Dienens und der Selbstverleugnung

gepredigt». Und ich möchte von dieser Feststellung kein
Jota abstreichen. Ich möchte bloss, um sie ins Licht der klaren

Warheit zu rücken, darauf aufmerksam machen, dass der
Ton auf das Wort «gepredigt» zu legen ist. Das muss man
nämlich der Kirche lassen: Im Predigen ist sie gross! Welcher
Strom von schönen Worten und moralischen Lamentationen
ergiesst sich allsonntäglich von den Kanzeln herunter auf die
geduldigen Zuhörer!

Ja, wenn es darauf ankäme, was einer predigt! Allein es
kommt nicht darauf an, sondern darauf, was einer tut.

Und wenn man das Predigen als eine Tat ansehen wollte,
so erhöbe sich die Frage, ob es einen Sinn habe, im Hinblick
auf die Gesinnung, die gepflanzt werden soll, um den
Völkerfrieden zu ereichen, Dienen und Selbstverleugnung zu
predigen.

Selbstverleugnung — das ist genau die «Tugend», die der
Krieger in hohem Masse nötig hat: er hat seinen vernünftigen
Lebenszweck, seine Lebenspläne, seine Liebe zu den
Angehörigen, sein Gefühl für die übrigen Mitmenschen, seine
Ehrfurcht vor dem Leben, seine Lebensfreude, sein Gemüt, er
hat sich als Kulturmenschen völlig zu verleugnen. Ob dies der
Weg zum Völkerfrieden ist??

Dienen — ist ein sehr weitläufiger Begriff. Unter welchen
Umständen, welchen Zwecken dienen? Auch der Krieger
dient, und meistens weiss er nicht einmal, wem und welchen
Interessen. Aber er dient, und das ist der Kirche und dem
Staate und den übrigen Interessenten am Kriege die Hauptsache.

Ich glaube, wenn man die Gesinnung schaffen will, auf der
der Friede fussen soll, so handelt es sich in erster Linie um
Selbsterkenntnis (nicht Selbstverleugnung), sodann um die
Einfühlung in die Mitmenschen, auch in die, die eine andere
Sprache sprechen, einem andern Kulturkreis angehören, eine
andere Hautfarbe haben; ferner um die Klarheit darüber, unter

welchen Umständen das Leben und Streben einen Sinn
hat, unter welchen nicht, und um die Einsicht in die eigentlichen

Motive zu Kriegen, um die Einsicht in das verbrecherische

Spiel, das von den Mächten, die ein Interesse am Kriege

umbringen, um nur schneller in die Herrlichkeiten 'des Paradieses
einzugehen und ihren religiösen Wahnideen zu entfliehen.

Was tun Sie denn? Sie loben Gott den Herrn! Wie können Sie
sich herausnehmen, einem hervorragenden Schriftsteller einen
Vorwurf zu machen aus einem Werk, das, von beschränkten Leuten
falsch aufgefasst, die Welt schhmmstenfalls von einem oder zwei
Dutzend wirklicher Schwachköpfe und Geisteskranker befreit hat,
die nichts Besseres zu tun wussten, als sich eine Kugel vor den Kopf
zu schiessen? Damit erweist man der Menschheit nur einen Dienst!
Wie kann man mir diese Tat zum Vorwurf machen, wenn ihr, Priester

und Fürsten, viel schlimmere begeht? Ich bin in meinem Gewissen

überzeugt, dass alle, die sich nach der Lektüre des «Werther»
umgebracht haben, in der Welt nichts mehr nutze waren. Wollen Sie
das von Ihren Opfern auch behaupten?»

Der Bischof wurde nach diesem Ausfall sanftmütiger als ein
Lamm, so grob er auch von Haus aus war; ich hatte den Weg zu
seinem Herzen gefunden; er behandelte mich von da ab mit
ausgesuchter Höflichkeit, begleitete mich sogar, als ich ging, bis an die
Türe und sein Abbe musste mir noch weiter das Geleite geben. Als
wir draussen waren, sagte der Abbe zu mir: «Sie haben grossartig
gesprochen, Herr von Goethe! Sie haben geahnt, wie man es

anstellen muss, um dem Lord zu gefallen; bei geringerer Entschiedenheit

würden Sie wohl sehr verdriesslich von uns gegangen sein!»

haben, unter dem Deckmantel der Religion, des Patriotismus,
der Ehre mit den Völkern getrieben wird.

Wenn die Kirche aber — nach Herrn Pfarrer Fueter —
Dienen und Selbstverleugnung predigt, so ist sie weit davon
entfernt, die Gesinnung zu schaffen, die die Grundlage des
Völkerfriedens abgeben soll.

Aber es ist verständlich; dem Frieden zu dienen ist dem
Wesen der Kirche fremd. Sie hat noch nie etwas für ihn
getan; sie hat im Gegenteil die Kriegsidee unterstützt; sie hat
aus dem Christengotte, der ein Gott der Liebe sein soll, einen
Kriegs- und Parteigott gemacht; sie hat die Waffen gesegnet;
sie hat die Soldaten zur Vernichtung des «Feindes» angefeuert;

einer ihrer hohen Vertreter hat das Wort geprägt: Ein
frommer Soldat ist ein guter Soldat.

Der Weltfriede liegt auch gar nicht im Interesse der Kirche,

die, in innerlicher Zersetzung begriffen, heutzutage zur
Hauptsache noch von den religiösen Wellen lebt, die von Kriegen

erzeugt werden.
Wie es übrigens mit dem Völkerbundsgeist bestellt ist,

wenn er durch den kirchlichen Geist ergänzt wird, zeigt die
Versammlung der Schweizerischen Völkerbundsvereinigung,
die Mitte Mai in Bern stattgefunden hat:

Sie lehnte es ab, gegen den 20 Millionen-Kredit für die
Militärflugzeuge Stellung zu nehmen. Ihne «Tat» bestand in
der lächerlichen Komödie, dass sie stehend im Chorus folgende

Phrasen leierte:
«Wir danken dem göttlichen Lenker über den Sternen,

dass er seine Geschöpfe gnädig in die Bahn des Friedens

und der tätigen Menschenliebe geführt hat.
Wir danken allen denen, die den Völkerbund geschaffen
und gefördert haben.

Wir geloben, in Zukunft tätigere Mitarbeiter zu werden,

damit die Menschheit dem Tage immer näher kommt,
wo die himmlische Verheissung zur Tat wird: Friede auf
Erden und den Menschen ein Wohlgefallen.»

Und Mars lächelte «Amen».
E. Br.

Kirchliches aus Basel.
Am 18. Mai wurde in Basel die Synode der

evangelischreformierten Kirche neu bestellt. Trotz intensiver Propaganda
und eindringlicher Mahnung, durch einen Massenaufmarsch
an die Urnen däs Interesse weitester Volkskreise für die Kirche

zu dokumentieren, bequemten sich von 65,859
Stimmberechtigten nur 13,190, d. h. knapp 20 Prozent, zum Urnengang;
die Beteiligung der Frauen war rund doppelt so stark wie die
der Männer (8422 : 4768). Wir begreifen den Schmerz der

Verschiedenes.
Der katholische Bubikopf.

Wie die katholische «Corrispondenza» mitteilt, beschäftigen sich
die zuständigen kirchlichen Behörden in den letzten Tagen mit dem
kurzen Haarschnitt der Frauenwelt. Wie die «Corrispondenza» weiter

sagte, wurde beschlossen, kein unbedingtes Verbot gegen diese
allgemein eingeführte Mode zu erlassen. Den Priestern wird indessen

zur Pflicht gemacht, darüber zu wachen, dass die Mode nicht
übertrieben, d. h. dass nicht der männliche Haarschnitt eingeführt
werde.

Schade, dass Lächerlichkeit — nicht tötet?

Lasset die Kindlein zu mir kommen.

Der Priester Paul-Auguste Beslin, Pfarrer von Courgenard, ist
wegen sittenverletzender Handlungen an Schulmädchen verhaftet
worden. Die Angelegenheit verursacht in der ganzen Gegend grosse
Aufregung. Vierzehn Mädchen, die noch keine 13 Jahre alt sind und
den Katechismusunterricht besuchten, beschuldigen den Abbe Beslin
in formeller Weise ähnlicher Vergehen, wegen welcher er inhaftiert
wurde. Der Untersuchungsrichter M. Saupin hat die Kinder lange
mit dem Priester konfrontiert und auf Grund ihrer mehrfachen
Aussagen die Einkerkerung des geistlichen Scheusals angeordnet.

Die «Revolte im Erziehungshaus» ist doch nicht ganz spurlos
am Gewisssen der öffentlichen Meinung vorübergegangen. Das

Schöffengericht Neumünster verurteilte den Anstaltsleiter und zwei
Erziehungsgehilfen der Erziehungsanstalt Ricklingen (Landesverband


	Völkerbund und Kirche

