
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 13 (1930)

Heft: 11

Artikel: Wie erkläre ich es? : [11. Teil]

Autor: Brauchlin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407892

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 15. Juni 1930. Hr. 11 - 13. Jahrgang

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschäftsführers:
Geschäftsstelle der F. V. S.

Wiedingstraße 40, Zürich 3
Postcheck-Konto Nr. VIII 15299

||iiiiiiiiiiiiiitiiiiiiin||

Der schlichte Alltag ist der heiligste All-Tempel; heiliger als
Programme, Dogmen, Bücher.

(Willy Schlüter: «Führung».)
||iiiiiiiiiiiniiiiiiiiin||

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—

Inserate 1-3 mal: '/sa 4.50, !/i<>8-,
V« 14.-, 7« 26.-. Darüber und
grössere Aufträge weit. Rabatt

Wie erkläre ich es?
(Ein Feriengespräch.)

Von E. Brauchlin.
(Fortsetzung.)

«Ich muss zugeben,» sagte hier mein Begleiter, «dass ich
mehr gefühlsmässig, aus dem Stegreif, gesprochen habe, als
nach reiflicher Ueberlegung. Ich sehe nun ein: Die Vorgänge
in der Natur dürfen nicht nach den Grundsätzen der menschlichen

Moral beurteilt werden; die sittliche Weltordnung kann
sich demnach nur auf die Menschheit beziehen.»

Ich : «Ich bedaure, eine sittliche Weltordnung auch in dieser
gewaltigen Einschränkung nicht erkennen zu können.»

Die Frau: «Wie? dann hätten wir doch das Chaos!»
Ich: «Haben wir auch.»
Der Mann: «Nein, nein, das ist nicht richtig! Ein ordnendes

Prinzip lässt sich ganz bestimmt erkennen.»
Ich: «Nach meiner Auffassung befindet sich eine mit

Vernunft begabte Menschheit, in der noch der brutale Kampf ums
Dasein als ordnendes Prinzip waltet, wirklich in einem
sittlich-chaotischen Zustande.»

Der Mann: «Aber, mein lieber Freund, der Kampf ums
Dasein ist nun einmal Naturgesetz, jeder will sich selbst erhai-
ten. Darüber werden wir nie hinauskommen, weil es NatuA
gesetz ist.»

Ich : «Damit verurteilen Sie die gerühmte Krone der Schöpfung

zu ewiger Tierheit.»
Er: «Nein. Denn die Formen dieses Kampfes haben sich

sehr stark gemildert; es geht nicht mehr Mann gegen Mann
oder Sippe gegen Sippe ; auch ist es eigentlich nicht mehr wirklich

ein Kampf ums Dasein, sondern um bessere Daseins-Bedingungen,

um einen Platz an der Sonne.»
«Ist das wirklich Ihre Meinung?» fragte ich etwas

verblüfft. Denn obwohl ich wusste, dass sich diese Ansicht ganz
allgemein bei den Gebildeten und Ungebildeten findet, die
aus den bestehenden gesellschaftlichen und wirtschaftlichen
Verhältnissen Vorteile ziehen, hatte ich sie bei meinem
Begleiter doch nicht vorausgesetzt.

«Gewiss! Oder haben Sie etwa Lust, angesichts der
augenfälligen Tatsachen das Gegenteil behaupten zu wollen?»
erwiderte er siegesgewiss im Gefühl der Unangreifbarkeit.

Ich: «Ja, das gerade Gegenteil behaupte ich. Ich behaupte
sogar, dass der Kampf ums Dasein noch nie mit der
ausgesuchten Brutalität und Rücksichtslosigkeit geführt worden ist
und noch nie so viele daseinsberechtigte Menschenleben
vernichtet hat wie eben gegenwärtig.»

«Da müsste ich ja mit völliger Blindheit geschlagen sein,
wenn ich das nicht sähe!» hielt er mir ziemlich unwillig
entgegen. Und die Frau meinte, so ein Schwarzseher wie ich
dürfe man doch nicht sein.

«Nicht um Blindheit handelt es sich,» erwiderte ich, «sondern

wieder um den falschen Standpunkt, wie bei der
Beurteilung der christlichen Religion. Sie sind durch Ihre Geburt

in eine bestimmte Gesellschaftsschicht hineingestellt worden;
Sie haben von Kindheit an im Ideenkreis dieser Gesellschaftsschicht

gelebt und sind vermutlich Nutzniesser der Vorteile,
die für die Angehörigen dieser Gesellschaftsschicht aus den
von ihr geschaffenen Verhältnissen erwachsen. Dass diese
Gesellschaftsschicht die Verhältnisse, in denen sie sich
wohlbefindet, zu erhalten trachtet, ist begreiflich; ihre Philosophie
besteht in der Rechtfertigung dieser Verhältnisse, und jeder
Einzelne steckt in seiner Klassenphilosophie wie in einem
farbigen Dunst. Durch diesen sieht er die Welt und meint in
guten Treuen, sie sei so beschaffen, dass jeder ganz wohl
damit zufrieden sein könnte; und wenn er immerhin ein Auge
dafür hat, dass andere in viel schlechtem Verhältnissen leben
als er und die Angehörigen seiner Gesellschaftsklasse, so
beruhigt er sich mit der Einrede, diese Menschen hätten geringere

Bedürfnisse, sie besassen gewissermassen ein besonderes
«Organ» zur Ertragung von Armut und harter Arbeit, zur Verzieh

tleistung auf die Lebensgüter, und da schliesslich — nach
seiner Meinung — doch Gott jedem das Seine zugeteilt hat,
jeden an den Platz gestellt hat, wo er hingehört (in welcher
Meinung er von der Kirche lebhaft unterstützt wird), so findet er,
die Welt sei ganz vorzüglich eingerichtet und nennt diese von
Gott eingesetzte «Ordnung» sittlich. Die kirchlichen und
staatlichen Wohltätigkeits- und Fürsorgeeinrichtungen tragen noch
wesentlich dazu bei, den Blick der Zufriedenseinkönnenden
für die Wenigerglücklichen zu verfälschen; sie zahlen jährlich
ein oder einige Fränklein «Für das Alter» oder «Pro Juven-
tute», sie sind im freiwilligen Armenverein und machen jährlich

mindestens einen Wohltätigkeitsball mit. Sie sind sehr
zufrieden mit sich, sie halten sich für sehr gute Menschen; sie
bedauern aufrichtig, dass es arme Leute gibt. Aber da dies

nun einmal nicht anders sein kann — wie sie meinen — halten

sie es für eine treffliche Einrichtung, dass andere, darunter

sie, in der Lage sind, für die armen Leute «etwas zu tun».

Sie sehen nicht ein, dass all diese unzureichenden
Fürsorgeeinrichtungen Anklagen sind gegen die Gesellschaftsordnung,

in der ein Teil der menschlichen Gesellschaft vom
Almosen des andern Teils abhängig ist. — Wer die Verhältnisse

erkennen will, wie sie sind, der muss sich herausarbeiten

aus diesem Dunstkreis der Gesellschaft, der Gottheit, der
geistigen und moralischen Trägheit und sich die Welt von
aussen ansehen. Da werden sich vor ihm ganz andere Bilder
entrollen.»

Da mich beide sehr erwartungsvoll ansahen, fuhr ich fort:
«Sie werden von diesem dunstlosen Standpunkt aus nicht dran
vorbei sehen können, dass der grössere Teil der sogenannten
Kulturmenschheit das Dasein unter unausgesetzter harter,
zermürbender Arbeit fristet. Ihr Leben ist ein unausgesetzter
Kampf gegen das Verhungern. Der ihnen für den Einsatz und
die Ausschöpfung der ganzen Kraft gebotene Gegenwert reicht
aber nicht einmal hin, um am Verhungern vorbeizukommen.»

«Behaupten Sie da nicht erklecklich zu viel?» unterbrach
mich der Mann.



82 DER FREIDENKER Nr. 11

Ich: «Nein, keineswegs. Mag das buchstäbliche Verhungern

aus völligem Nahrungsmangel — abgesehen von den
ebenfalls zur sittlichen Weltordnung gehörenden Hungerkatastrophen

— verhältnismässig selten sein. Dafür ist es
allgemein, dass die Lohnsklaven in unserer heutigen Gesellschaftsordnung

mit ihren Familien langsam zugrunde gehen, was noch
viel grausamer und qualvoller ist als das rasche Verhungern.
Verstehen Sie, Verehrteste, diese Menschen hungern nicht
allein nach Brot, sondern auch danach, was ihre in sozial
glücklichere Umstände hineingeborenen Mitmenschen für sich als
selbstverständliche Bedürfnisse und Voraussetzungen zu
einem menschenwürdigeil Dasein beanspruchen. Diese
Schlechtweggekommenen hungern und dürsten nach Luft und
Licht, nach ordentlichen, freundlichen Wohnstätten, nach
sorglosen Feierstunden, nach Wald und Berg und See, nach der
Schönheit, wie die Kunst sie offenbart, nach Wissen; sie hungern

und dürsten nach sich selber, denn sie fühlen in sich
gefesselte Kräfte des Geistes und des Gemütes, die sich entfalten

und auswirken möchten und keinen Weg dazu haben: diese
Kräfte stumpfen ab und zermürben unter der tödlichen
Gleichförmigkeit der Arbeit in Schmutz und Lärm und schlechter
Luft, unter der der Mensch zur Maschine wird. Nach ein paar
Ferientagen dürsten sie, um auch einmal im Jahr sich zum
Menschen erholen und ihres bessern Ichs bewusst werden zu können

wie die Glücklichen, die diesen Vorzug als etwas
Selbstverständliches geniessen.

Man könnte fragen, warum denn diese Armen sich zu dieser

Arbeit unter entwürdigenden, empörenden Bedingungen
hingeben. Antwort: Weil sie keine Wahl haben; weil es für
sie heisst: Vogel friss oder stirb. Um der Selbsterhaltung willen

sind sie genötigt, es zu tun, sind genötigt, dem Mitbewerber

die Arbeitsgelegenheit vor der Nase wegzuschnappen,
obwohl sie wissen, dass sie damit ihn und seine Familie ins
bitterste Elend zurückstossen; um ein bisschen Brot für sich und
ihre Eigenen sind sie zu dieser Grausamkeit gezwungen. Das
ist der Kampf ums Dasein im buchstäblichen Sinne des Wortes.

Und wenn Sie sich Kenntnis verschaffen über die
Kindersterblichkeit in diesen Volksschichten, wenn Sie wissen, wie
viele dieser armen Menschen nach kurzem oder langem Siechtum

der Unterernährung, den schlechten Wohnverhältnissen,
dem Mangel an Ruhe und Erholgung, den gesundheitsschädigenden

Arbeitsbedingungen vorzeitig zum Opfer fallen, so werden
Sie auch meine andere Behauptung bestätigt finden, dass der
Kampf ums Dasein noch nie so viele Opfer gefordert hat wie
im Zeitalter unserer vielgerühmten heutigen «Kultur».

Bei der kleinern Hälfte der Menschheit darf man allerdings
von einem Kampf um einen Platz an der Sonne sprechen.
Aber sehen Sie, wie erbittert auch dieser Kampf geführt wird.
Wenn beispielsweise ein Kaufmann seinem Konkurrenten den

Feuilleton.
Lesefrüchte.

Aus: Erkenntnistheorie. Eine Untersuchung ihrer Aufgabe und ihrer
Problematik. Dr. Siegfried Weinberg. Berlin 1930," Seile 84/85:
«Die Behauptung: «Ein Absolutes kann niemals Gegenstand

einer Erfahrung sein,» — enthält nichts als die Fixierung der
Artung der einzigen Erkenntnis, die wir kennen, und die deshalb auf
keine Weise geändert werden kann, weil es nicht einmal durch die
blühendste Phantasie sich ermöglichen lässt, mit dem Ausdruck
«Erkennen eines Absoluten» irgendeinen Sinn zu verbinden. Selbst der
Weltformelgeist des Laplace hätte keine solche Erkenntnis, da er
nur ein graduell gesteigertes, nicht aber ein spezifisch «anderes-
Wissen besitzt. Eine spezifisch andere Erkenntnis aber wäre nötig,
um ein Absolutum erreichen zu können. Nun ist es aber auf jede
Weise unmöglich, auch nur die Idee dieser «anders gearteten
Erkenntnis» zu kennzeichnen, da ein jeder dahinzielender Versuch mit
Notwendigkeit die «gewöhnliche» Erkenntnis voraussetzen und
benutzen muss. Die Theologie hat sich lange bemüht, die absolute
Erkenntnis» Gottes zu charakterisieren: — aber sie konnte niemals
etwas anderes ausmachen, als die gewöhnliche Erkenntnis graduell
gesteigert zu denken; es ist schlechterdings unausführbar, irgend
etwas Neues hinzuzufügen. Selbst mit der Aussage, es könnte eine
andere Erkenntnisart plötzlich hereinbrechen, die uns heute gänzlich
unfassbar ist, kann dieser Kreis nicht durchbrochen werden. — Ueber
die gewöhnliche Erkenntnis hinaus gibt es nur noch sinnleer? Worte.

letzten Kunden abjagen kann, so tut er's; und wenn jener
betteln muss oder iu der Verzweiflung Selbstmord begeht, es
rührt ihn nicht. Kampf bis aufs Messer ist's auch da,
buchstäblich bis aufs Messer. Denn vergessen Sie nicht: auch die
Staaten sind Krämer oder werden von Krämern regiert. Und
wenn der Krämer Staat meint, es könnte ihm ein anderer den
Rang ablaufen, und an einen Platz vor ihm, näher bei der
Sonne, kommen, so zieht er das Kriegsmesser und versucht
den andern niederzumetzeln. — So sieht unsere sittliche Welt-
ordnung aus, von der die Frommen und die Heuchler (die
ihren Nutzen davon haben) sagen, sie sei von Gott. Die Kirche
heisst diese Weltordnung gut, die christliche Religion ist auf
sie zugeschnitten, indem sie, wie ich Ihnen anhand der
Bergpredigt gezeigt habe, die geplagten und gedrückten Menschen
anweist, mit ihrem Lose zufrieden zu sein. Es ist, man mag es
ansehen wie man will, die Weltordnung, wie die herrschende
Klasse sie zu ihrer Rechtfertigung braucht. Sie darf sie
sittliche Weltördnung nennen, denn sie entspricht ihren sittlichen
Begriffen. Wer aber «sittlich» gleichsetzt mit «sozial», wird
diese Weltordnung, die eine Gesellschaftsschicht auf Kosten
einer andern bevorzugt, nicht sittlich nennen können und den
Gott, von dem sie herstammen soll, als Klassengott erkennen.
Das heisst: er wird erkennen, dass die Klasse, die sich diese
«sittliche» Weltördnung schuf, auch den passenden Gott dazu
erfinden musste.»

Hier brach ich ab, und wir gingen eine Weile schweigend
nebeneinander her. Dann sagte mein Begleiter zu seiner Frau:
«Du Annemarie, mir scheint, wir haben die Medaille Welt
noch nie von der Kehrseite angesehen.»

(Forts, folgt.)

Völkerbund und Kirche.
Man stutzt bei dieser Zusammenstellung und fragt sich:

Was haben die beiden miteinander zu tun? Der Zürcher Pfarrer

H. Fueter hat den Zusammenhang herausgebracht. Er
schreibt darüber in der der Erinnerung an den Eintritt der
Schweiz in den Völkerbund gewidmeten Nummer der Neuen

Zürcher Zeitung (16. Mai 1930, Blatt 3); und er schreibt so,
dass man sich im Vorübergehen damit befassen muss, obwohl

man beim Lesen das Gefühl bekommt, es sei dem Verfasser
bei seinen Gedankensprüngen nicht ganz wohl gewesen.

Er schreibt: «Kirche und Völkerbund ergänzen sich;» aber

auf welche Weise sie dies tun sollen, schreibt er nicht. Er findet

heraus, dass «beide auf Glauben beruhen»; vielleicht soll

darin die Ergänzung bestehen. Damit verhält es sich aber so:

Die Kirche glaubt (angeblich) an Gott und an Wunder; der

Völkerbund aber glaubt an die sittliche Kraft im Menschen.

nicht aber eine irgendwie denkbare prinzipielle Erweiterung. Wenn

die kritische Methode eine «absolute Erkenntnis» für ein Unding
erklärt, so tut sie nichts, als vor dem Versuch warnen, Worte für
Sachen zu nehmen..

* **

Der sterbende Jehovah!

«Ein eigentümliches Grauen, eine geheimnisvolle Pietät erlaubt
uns heute nicht, weiter zu schreiben. Unsere Brust ist voll von
entsetzlichem Mitleid — es ist der alte Jehovah selber, der sich zum
Tode bereitet. Wir haben ihn so gut gekannt, von seiner Wiege an,
in Aegypten, als, er unter göttlichen Kälbern, Krokodilen, heiligen
Zwiebeln, Ibissen und Katzen erzogen wurde. — Wir haben ihn
gesehen, wie er diesen Gespielen seiner Kindheit und den Obelisken
und Sphinxen seines heimatlichen Niltales Ade sagte, und in Palästina

bei einem armen Hirtenvölklein ein kleiner Gott-König wurde,
und in einem eigenen Tempeipalast wohnte. — Wir sahen ihn
späterhin, wie er mit der assyrisch-babylonischen Zivilisation in Berührung

kam, und seine ailzu menschlichen Leidenschaften ablegte,
nicht mehr lauter Zorn und Rache spie, wenigstens nicht mehr
wegen jeder Lumperei gleich donnerte. — Wir sahen ihn auswandern
nach Rom. der Hauptstadt, wo er allen Nationalvorurteilen entsagte,
und die himmlische Gleichheit aller Völker proklamierte, und mit
solchen schönen Phrasen gegen den alten Jupiter Opposition bildete
und so lange intrigierte, bis er zur Herrschaft gelangte, und vom

Kapitole herab die Stadt und die Welt, urbem et orbem, regierte. —

Wir sahen ihn, wie er sich noch mehr vergeistigte, wie er sanftselig


	Wie erkläre ich es? : [11. Teil]

