Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 13 (1930)

Heft: 11

Artikel: Wie erklare ich es? : [11. Teill]

Autor: Brauchlin, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407892

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN, 15. Juni 1930.

DER

Nr. 11 - 13. Jahrgang

FREIDENKER

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmissig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschiftsfiihrers:
Geschiftsstelle der F. V. S.
WiedingstraBie 40, Ziirich 3

Postcheck-Konto Nr. VIII 15299

Programme, Dogmen, Biicher.

Wie erklédre ich es?

(Ein Feriengesprich.)
Von E. Brauchlin.
(Fortsetzung.)

«Ich muss zugeben,> sagte hier mein Begleiter, «dass ich
mehr gefiihlsmissig, aus dem Stegreif, gesprochen habe, als
nach reiflicher Ueberlegung. Ich sehe nun ein: Die Vorginge
in der Natur diirfen nicht nach den Grundsiizen der mensch-
lichen” Moral beurteilt werden; die sittliche Weltordnung kann
sich demnach nur auf die Menschheit beziehen.»

Ich: «Ich bedaure, eine sittliche Weltordnung auch in dieser
gewaltigen Einschrinkung nicht erkennen zu kénnen.»

Die Frau: «<Wie? dann hitten wir doch das Chaos!»

Ich: «Haben wir auch.»

Der Mann: «Nein, nein, das ist nicht richtig! Ein ordnen-
des Prinzip lésst sich ganz bestimmt erkennen.»

. Ich: «Nach meiner Auffassung befindet sich eine mit Ver-

nunft begabte Menschheit, in der noch der brutale Kampf ums
Dasein als ordnendes Prinzip waltet, wirklich in einem sitt-
lich-chaotischen Zustande.»

Der Mann: <Aber, mein lieber Freund, der Kampf ums
Dasein ist nun einmal Naturgesetz, jeder will sich selbst erhas-
ten. Dariiber werden wir nie hinauskommen, weil es Natus
gesetz ist.»

Ich: «<Damit verurteilen Sie die geriihmte Krone der Schop-
fung zu ewiger Tierheit.»

Er: «Nein. Denn die Formen dieses Kampfes haben sich
sehr stark gemildert; es geht nicht mehr Mann gegen Mann
oder Sippe gegen Sippe; auch ist es eigentlich nicht mehr wirk-
lich ein Kampf ums Dasein, sondern um bessere Daseins-Be-
dingungen, um einen Platz an der Sonne.»

«Ist das wirklich Thre Meinung?s> fragte ich etwas ver-
bliifft. Denn obwohl ich wusste, dass sich diese Ansicht ganz
allgemein bei den Gebildeten und Ungebildeten findet, die
aus den bestehenden gesellschaftlichen und wirtschaftlichen
Verhiltnissen Vorteile ziehen, hatte ich sie bei 1nelnem Be-
gleiter doch nicht vorausgesetzt.

«Gewiss! Oder haben Sie etwa Lust, angeswhts der augen-
falligen Tatsachen das Gegenteil behaupten zu wollen?s> er-
widerte er siegesgewiss im Gefiihl der Unangreifbarkeit.

Ich: «Ja, das gerade Gegenteil behaupte ich. Ich behaupte
sogar, dass der Kampf ums Dasein noch nie mit der ausge-
suchten Brutalitit und Riicksichtslosigkeit gefiihrt worden ist
und noch nie so viele daseinsberechtigte Menschenleben ver-
nichtet hat wie eben gegenwirtig.»

«Da miisste ich ja mit vélliger Blindheit geschlagen sein,
wenn ich das nicht sihe!> hielt er mir ziemlich unwillig ent-
gegen. Und die Frau meinte, so ein Schwarzseher wie ich
diirfe man doch nicht sein.

«Nicht um Blindheit handelt es sich,» erwiderte ich, «son-
dern wieder um den falschen Standpunkt, wie bei der Beur-
teilung der christlichen Religion. Sie sind durch Ihre Geburt

Der schlichte Alltag ist der heiligste All-Tempel; heiliger als

£| Abonnementspreis jahrl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

Inserate 1-3mal: !/s2 4.50, /16 8-,
s 14.-, '/« 26.-. Dariiber und

(Willy . Schliiter: <<Fﬁhruhg».)
‘ grossere Auftrige weit. Rabatt

in eine bestimmte Gesellschaftsschicht hineingestellt worden;
Sie haben von Kindheit an im Ideenkreis dieser Gesellschafts-
schicht gelebt und sind vermutlich Nutzniesser der Vorteile,
die fiir die Angehorigen dieser Gesellschaftsschicht aus den
von ihr geschaffenen Verhiltnissen erwachsen. Dass diese Ge-
sellschaftsschicht die Verh#ltnisse, in denen sie sich wohl-
befindet, zu erhalten trachtet, ist begreiflich; ihre Philosophie
besteht in der Rechtfertigung dieser Verhiltnisse, und jeder
Einzelne steckt in seiner Klassenphilosophie wie in einem
farbigen Dunst. Durch diesen sieht er die Welt und meint in
guten Treuen, sie sei so beschaffen, dass jeder ganz wohl da-
mit zufrieden sein konnte; und wenn er immerhin ein Auge
dafiir hat, dass andere in viel schlechtern Verhiltnissen leben
als er und die Angehorigen seiner Gesellschaftsklasse, so be-
ruhigt er sich mit der Einrede, diese Menschen hatten gerin-
gere Bediirfnisse, sie besidssen gewissermassen ein besonderes
«Organ» zur Ertragung von Armut und harter Arbeit, zur Ver-
zichtleistung auf die Lebensgiiter, und da schliesslich — nach
seiner Meinung — doch Gott jedem das Seine zugeteilt hat, je-
den an den Platz gestellt hat, wo er hingehort (in welcher Mei-
nung er von der Kirche lebhaft unterstiitzt wird), so findet er,
die Welt sei ganz vorziiglich eingerichtet und nennt diese von
Gott eingesetzte «Ordnung» sittlich. Die kirchlichen und staat-
lichen Wohltatigkeits- und Fiirsorgeeinrichtungen tragen noch
wesentlich dazu bei, den Blick der Zufriedenseinkénnenden
fiir die Wenigergliicklichen zu verfilschen; sie zahlen jahrlich
ein oder einige Frinklein «Fiir das Alter> oder «Pro Juven-
tute», sie sind im freiwilligen Armenverein und machen jihr-
lich mindestens einen Wohltitigkeitsball mit. Sie sind sehr
zufrieden mit sich, sie halten sich fiir sehr gute Menschen; sie
bedauern aufrichtig, dass es arme Leute gibt. Aber da dies
nun einmal nicht anders sein kann — wie sie meinen —, hal-
ten sie es fiir eine treffliche Einrichtung, dass andere, darun-
ter sie, in der Lage sind, fiir die armen Leute «etwas zu tun».

Sie sehen nicht ein, dass all diese unzureichenden Fiir-
sorgeeinrichtungen Anklagen sind gegen die Gesellschafts-
ordnung, in der ein Teil der menschlichen Gesellschaft vom
Almosen des andern Teils abhéngig ist. — Wer die Verhilt-
nisse erkennen will, wie sie sind, der muss sich herausarbei-
ten aus diesem Dunstkreis der Gesellschaft, der Gottheit, der
geistigen und moralischen Trigheit und sich die Welt von
aussen ansehen. Da werden sich vor ihm ganz andere Bilder
entrollen.»

Da mich beide sehr erwartungsvoll ansahen, fuhr ich fort:
«Sie werden von diesem dunstlosen Standpunkt aus nicht dran
vorbei sehen konnen, dass der grossere Teil der sogenannten
Kulturmenschheit das Dasein unter unausgesetzter harter, zer-
miirbender Arbeit fristet. Ihr Leben ist ein unausgesetzter
Kampf gegen das Verhungern. Der ihnen fiir den Einsatz und
die Ausschopfung der ganzen Kraft gebotene Gegenwert reicht

‘aber nicht einmal hin, um am Verhungern vorbeizukommen.»

«Behaupten Sie da nicht erklecklich zu viel ?» unterbrach
mich der Mann.



82 DER FREIDENKER

Nr. 11

Ich: «Nein, keineswegs. Mag das buchstibliche Verhun-
gern aus voOlligem Nahrungsmangel — abgesehen von den
ebenfalls zur sittlichen Weltordnung gehérenden Hungerkata-
strophen — verhiltnisméssig selten sein. Dafiir ist es allge-
mein, dass die Lohnsklaven in unserer heutigen Gesellschafts-
ordnung mit ihren Familien langsam zugrunde gehen, was noch
viel grausamer und qualvoller ist als das rasche Verhungern.
Verstehen Sie, Verehrteste, diese Menschen hungern nicht al-
lein nach Brot, sondern auch danach, was ihre in sozial gliick-
lichere Umsténde hineingeborenen Mitmenschen fiir sich als
selbstverstindliche Bediirfnisse und Voraussetzungen zu
einem menschenwiirdigen Dasein beanspruchen. Diese
Schlechtweggekommenen hungern und diirsten nach Luft und
Licht, nach ordentlichen, freundlichen Wohnstitten, nach sorg-
losen Feierstunden, nach Wald und Berg und See, nach der
Schonheit, wie die Kunst sie offenbart, nach Wissen; sie hun-
gern und diirsten nach sich selber, denn sie fithlen in sich ge-
fesselte Krifte des Geistes und des Gemiites, die sich entfal-
ten und auswirken mochten und keinen Weg dazu haben: diese
Krifte stumpfen ab und zermiirben unter der tddlichen Gleich-
formigkeit der Arbeit in Schmutz und Larm und schlechter
Luft, unter der der Mensch zur Maschine wird. Nach ein paar
Ferientagen diirsten sie, um auch einmal im Jahr sich zum Men-
schen erholen und ihres bessern Ichs bewusst werden zu kon-
ren wie die Gliicklichen, die diesen Vorzug als etwas Selbst-
verstindliches geniessen.

Man konnte fragen, warum denn diese Armen sich zu die-
ser Arbeit unter entwiirdigenden, emporenden Bedingungen
hingeben. Antwort: Weil sie keine Wahl haben; weil es fiir
sie heisst: Vogel friss oder stirb. Um der Selbsterhaltung wil-
len sind sie gendtigt, es zu tun, sind gendttigt, dem Mitbewer-
ber die Arbeitsgelegenheit vor der Nase wegzuschnappen, ob-
wohl sie wissen, dass sie damit ihn und seine Familie ins bit-
terste Elend zuriickstossen; um ein bisschen Brot fiir sich und
ihre Eigenen sind sie zu dieser Grausamkeit gezwungen. Das
ist der Kampf ums Dasein im buchstéblichen Sinne des Wor-
tes. Und wenn Sie sich Kenntnis verschaffen iiber die Kinder-
sterblichkeit in diesen Volksschichten, wenn Sie wissen, wie
viele dieser armen Menschen nach kurzem oder langem Siech-
tum der Unterernidhrung, den schlechten Wohnverhilinissen,
dem Mangel an Ruhe und Erholgung, den gesundheitsschidigen-
den Arbeitsbedingungen vorzeitig zum Opfer fallen, so werden
Sie auch meine andere Behauptung bestétigt finden, dass der
Kampf ums Dasein noch nie so viele Opfer gefordert hat wie
im Zeitalter unserer vielgerithmten heutigen «Kultur>.

Bei der kleinern Hélfte der Menschheit darf man allerdings
von einem Kampf um einen Platz an der Sonne sprechen.
Aber sehen Sie, wie erbittert auch dieser Kampf gefiihrt wird.
Wenn beispielsweise ein Kaufmann seinem Konkurrenten den

letzten Kunden abjagen kann, so tut er’s; und wenn jener bet-
teln muss oder in der Verzweiflung Selbstmord begeht, es
rithrt ihn nicht. Kampf bis aufs Messer ist’s auch da, buch-
stdblich bis aufs Messer. Denn vergessen Sie nicht: auch die
Staaten sind Krémer oder werden von Krimern regiert. Und
wenn der Kriamer Staat meint, es kénnte ihm ein anderer den
Rang ablaufen, und an einen Platz vor ihm, ndher bei der
Sonne, kommen, so zieht er das Kriegsmesser und versucht
den andern niederzumetzeln. — So sieht unsere sittliche Welt-
ordnung aus, von der die Frommen und die Heuchler (die
ihren Nutzen davon haben) sagen, sie sei von Gott. Die Kirche
heisst diese Weltordnung gut, die christliche Religion ist auf
sie zugeschnitten, indem sie, wie ich IThnen anhand der Berg-
predigt gezeigt habe, die geplagten und gedriickten Menschen
anweist, mit ihrem Lose zufrieden zu sein. Es ist, man mag es
ansehen wie man will, die Weltordnung, wie die herrschende
Klasse sie zu ihrer Rechtfertigung braucht. Sie darf sie sitt-
liche Weltordnung nennen, denn sie entspricht ihren sittlichen
Begriffen. Wer aber «sittlich» gleichsetzt mit «sozialy, wird
diese Weltordnung, die eine Gesellschaftsschicht auf Kosten
einer andern bevorzugt, nicht sittlich nennen konnen und den
Gott, von dem sie herstammen soll, als Klassengott erkennen.
Das heisst: er wird erkennen, dass die Klasse, die sich diese
«sittliche> Weltordnung schuf, auch den passenden Gott dazu
erfinden musste.»

Hier brach ich ab, und wir gingen eine Weile schweigend
nebeneinander her. Dann sagte mein Begleiter zu seiner Frau:
«Du Annemarie, mir scheint, wir haben die Medaille Welt
noch nie von der Kehrseite angesehen.»

(Forts. folgt.)

Voélkerbund und Kirche.

Man stutzt bei dieser Zusammenstellung und fragt sich:
Was haben die beiden miteinander zu tun? Der Ziircher Pfar-
rer H. Fueter hat den Zusammenhang herausgebracht. Er
schreibt dariiber in der der Erinnerung an den Eintritt der
Schweiz in den Vélkerbund gewidmeten Nummer der Neuen
Ziircher Zeitung (16. Mai 1930, Blatt 3); und er schreibt so,
dass man sich im Voriibergehen damit befassen muss, obwohl
man beim Lesen das Gefiihl bekommt, es sei dem Verfasser
bei seinen Gedankenspriingen nicht ganz wohl gewesen.

Er schreibt: «Kirche und Vélkerbund ergénzen sich;» aber
auf welche Weise sie dies tun sollen, schreibt er nicht. Er fin-
det heraus, dass «beide auf Glauben beruhen»; vielleicht soll
darin die Ergénzung bestehen. Damit verhilt es sich aber so: .
Die Kirche glaubt (angeblich) an Gott und an Wunder; der
Vélkerbund aber glaubt an die sittliche Kraft im Menschen.

Feuilleton.

Lesefriichie.

Aus: Erkenntnistheorie. Eine Untersuchung ihrer Aufgabe und ihrer
Problematik. Dr. Siegfried Weinberg. Berlin 1930, Seite 84/85:
«Die Behauptung: <«Ein Absolutes kann niemals Gegenstand

einer Erfahrung sein,» — enthéli nichts als die Fixierung der Ar-

tung der einzigen Erkenntnis, die wir kennen, und die deshalb auf
keine Weise geéndert werden kann, weil es nicht einmal durch die
blithendste Phantasie sich ermoglichen ldsst, mit dem Ausdruck <Er-
kennen eines Absoluten» irgendeinen Sinn zu verbinden. Selbst der

Weltformelgeist des Laplace hiitte keine solche Erkenntnis, da er

nur ein graduell gesteigertes, mnicht aber ein spezifisch <anderes»

Wissen besitzt. Eine spezifisch andere Erkenntnis aber wire nétig,

um ein Absolutum erreichen zu konnen. Nun ist es aber auf jede

Weise unméglich, auch nur die Idee dieser ~anders gearteten Er-

kenntnis» zu kennzeichnen, da ein jeder dahinzielender Versuch mit

Notwendigkeit die «gewdhnliches Erkenntnis voraussetzen und be-

niitzen muss. Die Theologie hat sich lange bemiiht, die <absolute Er-

kenntnis> Gottes zu charakterisieren: — aber sie konnte niemals
etwas anderes ausmachen, als die gewdhnliche Erkenntnis graduell
gesteigert zu denken; es ist schlechterdings unausfiithrbar. irgend
etwas Neues hinzuzufiigen. Selbst mit der Aussage. es konnte eine
andere Erkenntnisart plétzlich hereinbrechen, die uns heute giinzlich
unfassbar ist, kann dieser Kreis nicht durchbrochen werden. — Ueber
die gewohnliche Erkenntnis hinaus gibt es nur noch sinnleer> Worte,

nicht aber eine irgendwie denkbare prinzipielle Erweiterung. Wenn
die kritische Methode eine «absolute Erkenntnis» fiir ein Unding
erkliirt, so tut sie nichts, als vor dem Versuch warnen, Worte fiir Sa-
chen zu nehmen..
* « *
Der sterbende Jehovah!

«Ein eigentiimliches Graven, eine geheimnisvolle Pietit erlaubt
uns heute nicht, weiter zu schreiben. Unsere Brust ist voll von ent-
setzlichem Mitleid — es ist der alte Jehovah selber, der sich zum
Tode bereitet. Wir haben ihn so gut gekannt, von seiner Wiege an,
in Aegypten, als, er unter gottlichen Kilbern, Krokodilen, heiligen
Zwiebeln. Ibissen und Katzen erzogen wurde. — Wir haben ihn ge-
sehen, wie er diesen Gespielen seiner Kindheit und den Obelisken
und Sphinxen seines heimatlichen Niltales Ade sagte, und in Pala-
stina bei einem armen Hirtenvélklein ein kleiner Gott-Konig wurde,
und in einem eigenen Tempelpalast wohnte. — Wir sahen ihn spé-
terhin, wie er mit der assvrisch-babylonischen Zivilisation in Beriih-
rung kam. und seine allzu menschlichen Leidenschaften ablegte,
nicht mehr lauter Zorn uund Rache spie, wenigstens nicht mehr we-
gen jeder Lumperei gleich donnerte. — Wir sahen ihn auswandern
nach Rom. der Hauptstadt, wo er allen Nationalvorurteilen entsagte,
und die himmlische Gleichheit aller Volker proklamierte, und mit
solchen schénen Phrasen gegen den alten Jupiter Opposition bildete
und so lange intrigierte, bis er zur Herrschaft gelangte, und vom
Kapitole herab die Stadt und die Welt, urbem et orbem, regierte. —
Wir sahen ihn, wie er sich noch mehr vergeistigte. wie er sanftselig



	Wie erkläre ich es? : [11. Teil]

