Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 13 (1930)

Heft: 10

Artikel: Die ethische Frage

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407888

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407888
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

74 DER FREIDENKER

Nr. 10

dieses, jetzt etwas anderes, bis endlich alle Voraussetzungen
vorhanden waren, unter denen die Schaffung des Flugzeuges
erst moglich war. So war die Blume nicht von Anfang an das
Wunderwerk Blume, das wir nun vor uns sehen, sondern sie
ist dies geworden durch Zellteilung, Vergesellschaftung von
Zellen, Arbeitsteilung und Zusammenwirken der geteilten Ar-
beit durch Jahrmillionen.

«Ja, ja, durchaus einverstanden,» erwiderte die Frau leb-
haft, «das schliesst aber nicht aus, dass Gott die Entwicklung
geleitet hat, und in diesem Falle wiren wir Geniessende ihm,
dem Urheber und Durchfithrer der «Idee Blume» doch zu
Dank und Ehrerbietung verpflichtet. Meinen Sie nicht auch ?»

«Von mir aus meine ich es nicht,» antwortete ich, «da ich
- liberzeugt bin, dass Gott nichts anderes ist als eine mensch-
liche Idee. Von. Ihnen aus mdgen Sie recht haben, falls Ihr
Gott im Laufe der letzten fiinf Minuten die interessante Wand-
lung vom schopferischen Prinzip zum menschendhnlichen
Wollenden gemacht hat; denn einer Kraft zu danken, die
keinen Willen und keine Absicht hat, ist, wie ich schon an-
deutete, sinnlos. Dank und Ehrerbietung setzen eine Person-
lichkeit voraus, an die sie gerichtei sind.»

«Ach was, Sie werfen einem die schonsten Gedanken iiber
den Haufen!» sagte die Frau mit einem schalkhaft vorwurfs-
vollen Licheln.

«Wenn nur neues Leben aus den Ruinen bliiht, wo das Alte
stiirzte,» entgegnete ich, ging aber vom Scherz gleich wieder
ins ernsthafte Gesprich iiber. ’

«Was aber bedeutet die Erschaffung all der Dinge, die als

Wunderwerke bestaunt werden, gegen das, was der liebe Gott,
mit menschlichem Mass gemessen, schlecht, sehr schlecht ge-
macht hat!> sagte ich.

Wie?! entfuhr es aus hochstem Erstaunen beiden zugleich.

«Ja,» bestatigte ich, «<und das geht nun die sittliche Welt-
ordnung an. Zun#chst die Frage: Beziehen Sie in diese die
ganze Schopfung ein oder bloss das menschliche Geschlecht?>

Der Mann: «Die ganze Schopfung.»

Die Frau: «Selbstverstindlich die ganze Schopfung!»

Ich: «In diesem Falle miissen wir auch die Natur moralisch
werten, also in ihr Gut und Bése unterscheiden. Nach der An-
nahme der gliubigen Christen stammt das menschliche sitt-
liche Grundgesetz von Gott, ist nicht Menschenwerk, und wird
demnach fiir die gesamte sittliche Weltordnung Giiltigkeit ha-
ben. Nehmen wir einen Satz heraus: Du sollst nicht toten.
Gewiss eine grundlegende sittliche Forderung. Wie aber steht
es mit ihrer Erfiillung in der Natur? Sie ist so eingerichtet,
dass, weil sie sich selbst zu erhalten hat, ihre Gebilde ein-
ander fressen miissen. Wir betrachteten jetzt stundenlang das
weite schéne Land mit seinen Wiesen, Feldern, Wildern und

Gewdssern und bedachten keinen Augenblick, dass wir nur
die tduschende Oberfliche sehen, unter der ein millionen-
faches Gieren, Verfolgen, unendliche Todesangst und gren-
zenloses Morden sich begibt: Die Tiere leben in besténdiger
Kampfbereitschaft; sie sind stets zur Flucht oder zur Abwehr
oder zum Angriff bereit; jedes Geriusch erschreckt sie; mit-
ten im scheinbar ruhigen Aesen, ja selbst im Schlafe sind ihre
Sinne angespannt. Es scheint Naturgesetz zu sein, dass von
einer Art durch die andere so viele gemordet werden, dass
die Ueberlebenden gerade noch hinreichen, die Art zu erhal-
ten, oder dass keine Nahrungsnot unter der die Todesopfer
liefernden Art entsteht. Also Mord als Ausgleicher, Regula-
tor! Ist das die sittliche Weltordnung eines Gottes, der in sei-
nem sittlichen Grundgesetz den Satz aufstellte: «Du sollst nicht
toten?» Hitte er es, als Gott, nicht in der Hand gehabt, eine
Welt zu schaffen, die sich anders als durch unausgesetzte Grau-
samkeit erhalten hatte?» (Forts. folgt.)

Die ethische Frage.

Von verschiedenen Seiten ist mir schon der Wunsch iiber-
mittelt worden, in unserem Organ auch einmal die grosse
ethische Frage in Angriff zu nehmen. Das Problem. der Er-
ziehung unserer Kinder ohne Christentum und ohne Gottes-
glaube wird da und dort in den Ortsgruppen akut werden.
Die Frage aber bietet auch an sich erhebliches Interesse und
nimmt gerade in unseren Tagen eine Wendung, die uns und
unserer Weltanschauung recht geben wird. Die neue, von
Dietrich Heinrich Kerler, Nicolai Hartmann und August
Messer begriindete Ethik ist streng atheistisch.

Es wird sich leider nicht immer ganz vermeiden lassen,
in der Behandlung der Frage etwas tiefer in die philosophische
Problematik hineingreifen zu miissen, als es sonst hier {iblich
ist. Aber das ethische Problem ruht tief und kann in reiner
Oberfldchenbehandlung nicht durchforscht werden.

Wir werden in ganz kurz gehaltenen Aufsétzen von aus-
sen, von der Peripherie her, uns in das Zentrum der Proble-
matik hineinzuarbeiten versuchen. Die Aufsidtze werden in
zwangloser Reihenfolge erscheinen, die innere Linienfithrung
soll dadurch aber nicht Schaden leiden. Die Raumnot ver-
pflichtet zu biindigster Kiirze, und vieles wird dem selbstin-
digen Durchdenken unserer Leser iiberlassen bleiben miissen.

1. Christentum und Neuheidentum in ihrer gegenseiligen
Bewertung. ) '
In der im bekannten Felix Meiner-Verlag (Leipzig) erschei-
nenden philosophischen Monatsschrift: «Philosophie und Le-
bens (herausgegeben von Prof. A. Messer) beklagt sich in

Feuilleton.

Verschiedenes.
Verbrechen am Volke.

In einem Bericht der Oldenburgischen Kirche heisst es mit
Bezug auf die Kirchgemeinde Altenhuntorf, dass an
«31 gewohnlichen Sonntagen im Durchschnitt nicht einmal vier
Besucher in der Kirche waren. An sieben Sonntagen hat der Got-
tesdienst ausfallen miissen, weil kein Zuhorer da war!» («Olden-
burger Landeszeitung», 11. Januar 1930.)
’ In Deutschland sind im letzten Jahre 302 neue Kirchen gebaut
worden. — Und dies in Zeiten einer ungeheuern Wohnungsnot. Er-
hohte Sterblichkeit durch elende Wohnungsverhiltnisse — was geht’s
die Kirche an. Sie vergeudet Millionen fiir den Bau neuer Kirchen,
die in einigen Jahren wiederum leer stehen werden.

Das Schlafmitlel.

Eine Probe bretonischen Humors geben Pariser Blatter. Der
alte Geistliche eines Dorfes im Departement Morbihan wurde in
einer stiirmischen Nacht eiligst zu einer alten Frau gerufen, die
ziemlich weit von ihm entfernt wohnte. Es schien sich um eine Ster-
bende zu handeln, denn der Knecht, der gekommen war, dréngte
besonders darauf, dass der Priester sofort kommen miisste. Pflicht-
getreu wie immer begab sich der alter Herr in Wind und Wetter

hinaus auf den Weg. Halb erschopft kam er auf der Farm an. Er
fand die alte Frau im Bett. «Sie sind also sehr krank?» fragte der
Geistliche, der alles fiir diesen Fall mitgebracht hatte. Da sah ihn
die alte Frau von der Seite an und sagte: «Ach nein, Herr Pfarrer.
Krank bin ich nicht, aber ich kann durchaus nicht schlafen. Da

.dachte ich daran, dass ich am Sonntag in der Kirche, wenn Sie mit

der Predigt beginnen, immer sofort und so gut einschlafen kann. -
Wiirden Sie vieleicht so freundlich sein und mir ein kleines Stiick

vorlesen?»
"«Basler Nachrichten».

Der liebe Golt sucht kleine Engel.
Die «Schwyzer-Zeitung» weiss aus Schwyz-Ibach zu melden:
Der liebe Gott sucht kleine Engel aus der Filiale Ibach.
Kurz nacheinander sind zwei Knaben .gestorben, der Gotifriedli
Zimmermann und der Walterli Elsener. Es mag ein grosser Trost
sein, diese lieblichen Kindesseelen in der Anschauung Gottes als
Fiirbitter zu wissen. '

Man muss sich mit der «Volksstimme» wirklich fragen, ob
nach dieser kindisch-religiosen Theorie die Bekampfung der Kinder-
sterblichkeit ein gottwidriges Unterfangen darstellt, da diese Be-
kimpfung dem lieben Gott die Engelsuche ja ganz besonders er-
schwere. H.

Eine bedeutsame Nolgemeinschafl.

Der Berliner Bischof erliess einen Aufruf gegen dgr} Bolsche-
wismus, worin er betont, wenn diesem nicht bald alle positiven euro-



Nr. 10

DER FREIDENKER 75

Nr. 12 (1928) ein Neuheide {iber die von christlichen Prie-
stern und Laien immer und immer wieder vorgebrachte Be-
hauptung: Ohne Christentum keine Sittlichkeit! Dieser freche
Ausspruch ist nicht nur ein Angriff gegen die von Kant wenig-
stens begriindete autonome Moral der Gegenwart, sie wider-
spricht auch jeder Tatsichlichkeit. Und sehr richtig schreibt
der neuheidnische Verfasser gegen Schluss seiner Arbeit:

«Der Christ, der dem, der ohne Religion sittlich sein will,
die Moglichkeit solcher Sittlichkeit abspricht, der will ihn in
seinem besten Wollen und Sein entwurzeln, um ihn dann um
so leichter fiir seine Religion zu gewinnen. Der Religionslose,
Gottlose, dem die autonome Sittlichkeit das Leben lebenswert
macht, wird in der Sittlichkeit, die der Religion, dem Gottes-
glaubentum entspringt, freilich nicht die hdchste Stufe mensch-
licher Sittlichkeit sehen konnen, aber er wird sie nicht als
unsittlich verwerfen, sondern sich ihrer als einer Tatsache
freuen . .. In der stark unterschiedlichen Achtung dessen,
was dem andern das Hochste ist, liegt das Wesentliche, das
Entscheidende der Beurteilung von Christentum und Heiden-
‘tum in ihrer Stellung zur Sittlichkeit.

Was behaupten die Verfechter des Christentums? Die Un-
moglichkeit einer Sittlichkeit ohne Gott. Die Unmoglichkeit
eines Innenlebens, iiberhaupt menschlicher Wiirde beim reli-
gionslosen Menschen. Die.Unmoglichkeit wertvollen Tuns beim
Religionslosen, weil ihn der Unfriede verzehrt.

Was behauptet der Religionslose? Die Mdglichkeit, sich
mit der Tatsache seines Daseins abzufinden, ohne verzweifeln
zu miissen . . . Die Moglichkeit, die’ Warme eines Glaubens
zu haben, der auch Berge versetzen kann, die belebende
Wirme des Glaubens an die Menschheit selbst. An jene
Menschheit, die das Recht auf das stolze Wort sich verdient:
Sittlichkeit ist unser Werk, sonst ist sie nicht, was ihren Na-
men verdient!»

Der kluge und besonnene Neuheide hitte auf dem an sich
ganz richtigen Wege gerade noch einen Schritt weiter gehen
sollen, dann hitte er eingesehen, dass moralische Entriistung
eigentlich gegeniiber der geriigten christlichen Unart nicht am
Platz sei, wohl aber das ehrliche Bemiihen, den Christen ge-
rade in diesem Punkt zu begreifen, zu verstehen. Der Christ
kann hier nicht anders, darf auch nicht anders sprechen, wenn
er es wirklich mit seinem Christentum ernst nimmt.

Fiir den Christen ist das Glaubensfundament das Absolute,
das Letzte. Daraus ergibt sich mit strenger Notwendigkeit die
Ausschliesslichkeitsthese: «Es gehért zum Wesen des Offen-
barungssatzes, dass er exklusiv gedacht und gesagt wird.»
(Thurneysen.) Recht und Wahrheit wohnen nur in dem von
meiner Kirche oder von der Offerbarung vertretenen Stand-

punkt, alles andere ist eitel Geflunker! Daher die bei jedem
echten Christen tdtige Sucht und Wut, zu bekehren, wenn es
sein muss, mit Gewalt! Daher die grenzenlose Entriistung bei
jedem Angriff auf seinen Glauben! Als sich die Andersgliu-
bigen vermehrten und man sie trotz aller Bemiihungen doch
nicht mehr vernichten konnie, ging man dazu iiber, sie zu «dul-
den» — (Toleranz!) —, aber niemals sollte damit eine Aner-
kennung ausgesprochen sein. Die Gldubigen sind die Kinder
Gottes, sind die Auserwihlten, die andern die Bocke, die Bo-
sen, die Verruchten, wenn es sein muss — eine gewisse mo-
ralische Herabsetzung, Ausstossung ist geradezu denknotwen-
dig vom christlichen Boden aus! Barth treibt bereits ein etwas
geféhrliches Spiel, wenn er behauptet, der Gottlose sei Gott
gegeniiber gleich gestellt wie der Glaubige! Die gegenwirtige
Zersetzung des Christentums hat iiberhaupt bereits stark auf-
weichenc_i gewirkt auf die urspriingliche Hirte der grundsitz-
lichen Exklusivitidt, die Tatsachen sind eben auch hier stir-
ker als die Glaubenstheorien. Vor unsern Augen vollzieht sich
ein Prozess weltanschaulicher Osmose, ein Austausch an Ener-
gien und Inhalten; da muss auch das Verhalten des Christen
zum Nichtchristen ein anderes werden und sich von Fall zu
Fall differenzieren. Aber immer liegt noch der christlichen
Einstellung, mehr oder weniger offen, ein Staunen zugrunde,
dass der andere da ohne Gottes Segen bestehen und leben
kann, sogar sittlich wertvoll sein kann, und gerade der Christ
hat meist kein Verstdndnis dafiir, wie pharisderhaft in unsern
Ohren ihr Wort klingt: «Ohne Christentum keine Sittlichkeit!»

Fiir den modernen neuheidnischen Atheisten gibt es dem
Christen gegeniiber vorerst nur eine Einstellung: Das objek-
tiv-wissenschaftliche Abwégen und Durchforschen! Er aner-
kennt aus psychologischen Einsichten heraus die Tatsache des
religiésen Typus, des homo religiosus, und er verfiigt iiber die
menschheitsgeschichtliche Einsicht, dass ein Teil der Mensch-
heit naturnotwendig durch das Stadium des magisch-religitsen
Denkens hindurchgehen musste, und dass die Auswirkungen
dieser infantilen Entwicklungsepoche auch heute nicht durch-
wegs iiberwunden sind. Der gebildete Neuheide versteht und
kennt auch andere Religionsformen, er steht iiber dem reli-
gibsen Phinomen, ruhig vergleichend und verstehend dariiber,
nicht wie der Christ in einer speziellen Religionsform drin.
Der Neuheide hat den héhern, weitern und tiefern Blick.

Wir schliessen diesen Aufsatz mit folgenden kurzen Zu-
sammenfassungen: :

1. Der Christ muss, um vor sich selbst bestehen
zu hoénnen, den Nichtchristen ethisch herabsetzen; er
muss verurteilen und bekehren. Der Neuheide muss héchstens
intellktuell oder entwicklungsgeschichtlich den Christen etwas

paischen Krifte Widerstand entgegensetzten, sei der Untsrgang des
Abendlandes nicht mehr aufzuhalten. Die Ideen kéne man nicht mit
Bajonetten oder Kanonen bekampfen, Ideen kénnten nur durch Idzen
iiberwunden werden. Der Idee der Gottlosigkeit miisse die Idee der
Religion entgegengesetzt werden. Innerhalb derer, die sich zu dieser
Religionseinheitsfront zusammenschléssen, miissten die konfessionel-
len Befehdungen aufhéren, nichi nur zwischen Protestanten und Ka-
tholiken, auch' der gottgliubige Jude gehoére in die grosse Einheits-
front des Glaubens gegen den Unglauben.

Amerikanische Kirchen.

Das «Tagebuch» teilt in Nr. 14, 1930 folgende Anzeige aus dem
«Philadelphia Public Ledger» mit: «Die neue Baptistenkirche in der
59. und Pine Street wird morgen einen Sonntagsschuldienst mit Kol-
lekte abhalten, bei dem ein Miniatur-Zeppelin vorgefithrt werden
wird. Jedesmal, wenn 25 Dollar gesammelt sind, wird der Zeppelin
einen Flug rings um den Sonntagsschulraum ausfithren.» — Modern
und eintriiglich! Zur Nachahmung in Deutschland empfohlen, um
den Kirchenbesuch zu heben.

Russland.

Am 20. Mirz tagte in Moskau die Hauptversammlung der Gott-
losen unter dem Vorsitz Jaroslawskys. Er teilte mit, dass die Mit-
gliederzahl von 1 Million auf 2 Millionen angewachsen sei, und
dass selbst <prominente Personlichkeiten aus dem Lager ehemaliger
reaktionirer Kreise sich dem Verband der Gottlosen anschlossen».
Es sei <Pflicht eines jeden Gottlosen, gegenwirtig mit doppelter und

dreifacher Energie der Religion zu Leibe zu riicken, fiir die Ideen
des Atheismus einzutreten, und zwar mit einer Intensitit, die die
Welt in Staunen versetzen solle». Nach Beendigung der Konferenz er-
offnete Jaroslawsky die «Erste antireligidse Volkshochschule» und
vollzog . die Aufnahme von 155 roten Jugendpionieren. Auch iibergab
er ein neues Denkmal zu Ehren Demokrits, des «ersten Atheisten
und Materialisten der Welts. (Griechischer Philosoph zwischen 450
und 350 v. Chr.) («Geistesfreiheity.)

‘Literatur,
Ueber ein Buch.

Man halte eine Muschelschale ans Ohr, und than wird darin das
Rauschen des ,Meeres horen. Oder aber man nehme dies Buch zur
Hand und triume daraus die starke, begliickende Wirklichkeit jener
Ilusion; ‘man wird das Meeresrauschen nicht nur héren; man wird
es auch erleben mit aller Wucht seiner starken Urtiimlichkeit. Was
uns der Verfasser hier vermittelt, ist kein Meer, das mordet und
verschlingt; es ist die grosse Uferferne, deren Tiefe nichts von ihrer
Oberfliche weiss, es ist das Meer, in dem alles Leid Vergessen sucht,
weil es gross und tief und barmherzig ist. )

Mehr Flut als Ebbe ist in diesem Buch, es klingt mehr in Dur
als in Moll, aber es klingt und flutet, und es ist einzig Musik, was
uns aus seinen sieben Novellen entgegenstromt. Und zwischen den

" Zeilen ahnt man das Heimweh nach sonnigen Kiisten, an die es an-

gerauscht kommt aus dem fast Endlosen als stiirmisches Lied, als
Oftenbarung stummer Grosse, die hart und unerbittlich ist.



76 DER FREIDENKER

Nr. 10

herabsetzen, nicht aber ethisch. Das gilt grundsitzlich, die ein-
zelnen Unsauberkeiten der Christen werden natiirlich ebenso
wenig iibersehen wie die eigenen Unzulinglichkeiten.

2. Das Christentum wird in seinem Bestand und in seinen
Grundfesten durch die fortschreitende atheistische Bewegung
gefdhrdet, fiir die Vertretung der christlichen Absolutheit ist
die neuheidnische Vertretung einer andern Absolutheit eine

" grundsétzliche Infragestellung. Der wissenschaftlich - philoso-
phisch begriindete Atheismus wird durch die christliche Oppo-
sition nicht widerlegt, sondern bestétigt. Die Wissenschaft zeigt
uns, dass der religiosse Mensch so reagieren muss. Der Kampf
gegen die unerbittliche Gesetzmissigkeit der Realitit ist selbst
wieder nur eine Auswirkung dieser Gesetzmissigkait.

3. Das moderne Heidentum ist schon darin ethischi dem
Christentum weit iiberlegen, dass es nicht, wie dieses, den Geg-
ner verfolgen, sittlich herabsetzen, bekehren und hassen muss,
sondern seinen Mitmenschen — nicht Gegner — in seiner Ei-
genart verstehen und gelten lassen, vielleicht da und dort durch
Aufklirung von entwicklungsgeschichtlich iiberholten Bindun-
gen befreien und sozial tiichtiger machen kann. H.

Fridtjof Nansen gestorben.

Die Zeitungskommentare zu dem am 13. Mai erfolgten Ab-
leben® Nansens geben sich redlich Miihe, der dussern und in-
nern Grosse dieses Forschers und Edelmenschen gerecht zu
werden. Mit besonderer Deutlichkeit werden dabei die unbe-
streitbaren ethischen Qualititen Nansens hervorgehoben, und
mit nachtriglichen Dankesbezeugungen wird nicht gekargt.
Uns freut das alles sehr, denn alle diese Anerkennungen sind
ebenso viele wertvolle Bestdtigungen der uns und allen mo-
dernen Menschen ohne weiteres einleuchtenden Tatsache, dass
eine reine und hohe Ethik auch (oder erst recht!) auf dem
Boden des Atheismus erwachsen kann — denn Nansen war
Atheist! Zum Atheismus hat er sich deutlich und offen bekannt
“kurz vor seinem Ableben in einer Zuschrift an die New Yor-
ker Zeitschrift: «The Forums, Dezember 1929.

Wir heben aus Nansens tapferem Glaubensbekenntnis:
«Was ich glaube!> als ganz besonders wesentlich folgende
Stellen hervor:

«Das Gebot «Du sollst glauben> ist unmoralisch; wenn wir

uns dazu zwingen kénnen, dem Gebot zu folgen, so geschieht -

dies nicht, weil wir davon iiberzeugt sind, dass es das Selbst-
verstindlich - Richtige ist, sondern weil wir befiirchten, das
Missfallen einer gottlichen Macht zu erregen und uns dadurch
einer Bestrafung auszusetzen. Das ist jedoch das Gegenteil von
Moral, denn wir unterwerfen uns éinem fremden Despotismus,
um dadurch etwas zu gewinnen. Gebote wie dieses sind Ueber-

bleibsel aus einer Zeit, als die Menschen noch an einen Gott
des Krieges, einen Gott der Rache und Vergeltung, wie den
Jahve lsraels, glaubten. Wir sollten derartigem Aberglauben
entwachsen sein und es als unsere Pflicht ansehen, unsere Le-
bensanschauungen, uneren Glauben, unsere moralischen
Grundsitze, so gut es geht, mit unserem Denken in Einklang
zu bringen, und unsere Lebensfilhrung auf Grundsitze zu
griinden, die wir fiir richtig und gerecht halten.

Wenn wir versuchen, unsere Ansichten vom Dasein und
vom Weltensystem zu bilden, so konnen uns dabei nur unsere
Beobachtungen — d. h. unsere wissenschaftlichen Forschun-
gen — und unser logisches Denken als Fiihrer dienen. So wer-
den wir veranlasst, anzunehmen, dass das ganze Universum —
die leblose sowohl als auch die lebende Welt, die physikalische
sowohl als auch die geistige Sphire — den «Naturgesetzen»
untersteht, und dass diese Gesetze die Vergangenheit und die
Zukunft bestimmen. Zwischen der leblosen und der lebenden
Materie, zwischen den physikalischen und den geistigen Vor-
gingen konnen wir keinen grundsitzlichen Unterschied er-
kennen. Sie alle sind Teile und Vorginge der Natur. Das or-
ganische Leben ist eine Form der Energie und untersteht den
gleichen Gesetzen, die die Bewegungen der Elektronen und
Himmelskdrper bestimmen. Es ist uns noch unbekannt, wie das
organische Leben und seing ersten Formen auf unserem Pia-
neten entstanden sind, aber das bedeutet nicht, dass wir dies
nie erfahren werden. Wir yissen, dass es einstmals begonnen
haben muss, und dass es eines Tages aufhéren wird, wenn
die Sonne so stark abgekiihlt ist, dass die Temperatur auf der
Erdoberfldche unter eine gewisse Grenze sinkt. Ferner wis-
sen wir, dass das organische Leben unldslich mit den Formen
der Materie verbunden ist und durch Zufithrung von Energie
aufrechterhalten wird, und dass es mit der Zerstdrung jener
Formen und mit dem Fehlen jener Energie aufhért. Wir kon-
pen Materie sterilisieren und alles Leben vernichten. Es ist
deshalb kaum logisch, anzunehmen, dass das organische Le-
ben etwas grundsitzlich anderes ist, als es die Vorginge der
leblosen Materie sind: beide werden durch physikalische oder
chemische Energie hervorgerufen.

<«Eng verbunden mit der Frage einer ichbewussten Seele
ist das alte Postulat ihrer Unsterblichkeit, welches der Furcht
vor der Vernichtung oder vielmehr unserem Wunsche, zu le-
ben, entspringt. Die Behauptung, dass die Seele nach dem Zer-
fall des Korpers und seiner Organe — durch deren Vorginge
sie erzeugt wurde — fortlebt, steht so sehr im Gegensatz zu
allen Vernunftsgriinden, dass man sich mit ihr nicht als mit
einem wissenschaftlichen Problem befassen kann.»

Unerbittlich! Gleich dem Rahmen, in dem wir sie finden, sind
es auch die Gestalten dieses Buches, unerbittlich gegen sich selber,
stolz, schweigsam gegen aussen, und mit einer Innerlichkeit bedacht,
die sich zuweilen ins Sublime steigert. Ein Biegen kennen diese
Menschen nicht, aber sie wissen an sich selbst zugrunde zu gehen
mit einer stolzen Selbstverstindlichkeit, wie sie nur den Einsamen
des Geistes gegeben ist, sie lehnen Halbheiten und Kompromisse ab;
ist es da verwunderlich, dass der Verfasser seine Novellen fast tra-
gisch enden lésst?

Da, wo er angebracht ist, finden wir auch den feinen Humor,
den wir aus andern Veroffentlichungen desselben Autors kennen,
das beneidenswerte Vermogen, ernste, sehr ernste Dinge mit einem
liebenswiirdigen, hie und da ironischen L#cheln zu sagen. Im iibri-
gen aber, besonders da, wo eigenes Erleben in seinen Zeilen mit-
klingt, finden wir deutliche Anklinge an die Schreibweise Nietz-
sches; dass sich der Inhalt des Buches auch gedanklich in der Gei-
stesrichtung dieses Grossen bewegt, braucht wohl kaum gesagt zu
werden.

Denu: Sein Verfasser nennt sich Ernst Brauchlin und das Buch
ist betitelt: «<Themen in dur und moll iiber Licbe und Ehe». Es ist
seit lingerer Zeit angekiindigt; erschienen ist es noch nicht, wird es
aber demnichst tun. Diese Zeilen erheben keinen Anspruch auf
eine Besprechung und wollen auch keiner solchen vorgreifen; sie
wurden durch eine verzeihliche Indiskretion erméglicht. Sie stehen
hier, weil sie nicht anders koénnen; man moge sie als das werten,

was sie sein wollen: Der Schatten, den ein liebes Kommendes vor-
auswirft. J. 8.

Mit Kreuz und Schwert gegen den Bolschewismus, von Joh. Karl
Konig, 16 Seiten. Verlagsanstalt der proletarischen Freidenker,
Berlin 18. Preis 10 Pfennig.

Die vorliegende Broschiire enthiilt eine sehr temperamentvolle
Auseinandersetzung mit Rom und seinen — bewussten oder unbe-
wussten — Mitlaufern, die pipstlicher als der Papst sein wollen,
iiber die Hetze, die gegenwiirtic gegen die angeblichen Religions-
verfolgungen in Russland inszeniert wird. Mit aufreizender Schérfe
weist der Verfasser nach, so weit es ihm der knappe Raum gestat-
tet, dass hinter den frommen Gebeten der Kirche die Tanks und
Maschinengewehre des internationalen Kapitalismus drohen, und er
zitiert geniigend Fille kirchlichen Schweigens da, wo ein Protest
mehr als angebracht gewesen wire. Die Broschiire gibt ferner Auf-
schliisse iiber das antireligiose Geistesleben in Russland, und man
lise sie mit doppeltem Interesse, wenn darin das Positive stirker be-
tont wire. J.S.

Der Busch. Ein neues Buch von B. Traven. 220 Seiten. Biichergilde
Gutenberg, Ziirich, Morgartenstrasse 13. Preis 4 Fr.

Im Jahre 1928 hatte die Biichergilde Gutenberg einen kleinen
Band Novellen von B. Traven unter dem Titel «Der Busch» heraus-
gebracht. Diese Kurzgeschichten wurden mit solchem Beifall aufge-
hommen, dass der Verlag an den Autor mit der Bitte herantrat, deren
Zahl zu vergrossern, damit die Biichergilde den «Busch» als ein Buch



	Die ethische Frage

