
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 13 (1930)

Heft: 8

Artikel: "Marxistische" Religionsphilosophie

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407874

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407874
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


60 DER FREIDENKER Nr. 8

nach einem Wort Nietzsches die Kunst, langsam zu lesen. Bei
solchem langsamen Lesen fallen dann auch an und für sich
belanglose Kleinigkeiten auf, und die sprachlich-lexikalische
Statistik kann bei der Frage nach der Echtheit eines Schriftwerkes
gar wohl den Ausschlag geben.

Dass der Brief an die Römer von einem andern Verfasser
als dem des an die Korinther geschrieben ist, lässt sich dann
auch von anderer Richtung her wahrscheinlich machen, indem
man die sprachlichen Eigentümlichkeiten des Korintherbriefes
beachtet, die im Römerbrief nicht vorkommen. Müssen wir
aber verschiedene Verfasser der Briefe anerkennen, dann fehlt
ein Kriterium, welcher Verfasser denn Paulus sein sollte. Und
wenn ein Brief unecht ist, dann müssen zugestandenermassen
alle Briefe unter des Apostels Namen unecht sein. Diese neue,
radikale Ansicht räumt natürlich mit jahrhundertelang gehegten

Ansichten auf. Der Verfasser der vier Hauptbriefe, über
dessen Theologie, über dessen Verhältnis zu Jesus, üher dessen

Rhetorik, über dessen Mystik, über dessen Religiosität
Bücher geschrieben sind in solcher Menge, dass sie eine Bibliothek

füllen, diese «Persönlichkeit» verschwindet damit völlig.
Es bleibt nur ein schriftstellerisches Pseudonym Paulus übrig,
hinter dem mehrere Verfasser stecken. Man kann dann nur
von «Paulus» in Anführungszeichen reden, um kurz den jeweiligen

Verfasser eines der Briefe zu bezeichnen. Erkennt man
die Unechtheit der Hauptbriefe an, dann fallen nach bisheriger

Anschauung älteste Urkunden des Urchristentums fort. Das

mag schmerzliches Bedauern hervorrufen. Das Dunkel, das für
uns über der Entstehung des Christentums lagert, wird nicht
erhellt, wenn nun auch diese Briefe des Apostels Paulus als
Zeugen für die geschichtliche Existenz Jesu von Nazareth, als
Quellen der Erkenntnis des ältesten Christentums fortfallen.
Aber die wissenschaftliche Forschung darf sich durch solche
Stimmung nicht beeinflussen lassen. Mit kühler Objektivität
muss sie die vorgetragenen Bedenken gegen die Echtheit auch
der Hauptbriefe prüfen. Vielleicht gewinnt die radikale Kritik
doch noch einmal die Anerkennung, die ihr bis jetzt versagt
geblieben ist. Wer die Geschichte der alttestamentlichen
Forschung kennt, erinnert sich daran, dass auch die Graf-Well-
hausensche Ansicht erst nach langem Kampf zum Siege
gekommen ist.

„Marxistische" Religionsphilosophie.
In Nr. 3 des «Atheist» bespricht Dr. Max Pilzer (Wien) das

kürzlich erschienene Buch Max Adlers: «Das Soziologische in
Kants Erkenntniskritik.» Adler ist wohl auch den Lesern
unseres Blattes bekannt als einer der Prominenten unter den

Literatur.
Franz Mehring. Gesammelte Schriften und Aufsätze, herausgegeben

von Eduard Fuchs. I. Band. Zur Literaturgeschichte von Calderon
bis Heine.
«Sie haben aus dem Lager der Bourgeoisie gerettet und zu uns,

ins Lager der sozial Enterbten gebracht, was noch an goldenen Schätzen

der einstigen geistigen Kultur der Bourgeoisie übriggeblieben
war. Durch Ihre Bücher und Aufsätze haben Sie das deutsche Proletariat

nicht bloss mit der klassischen deutschen Philosophie, sondern
auch mit der klassischen Dichtung, mit Lessing, Schiller und Goethe
durch unzerreissbare Bande verknüpft. Sie lehrten unsere Arbeiter
durch jede Zeile Ihrer wunderbaren Feder, dass der Sozialismus
nicht eine Messer- und Gabelfrage, sondern eine Kulturbewegung,
eine grosse und stolze Weltanschauung sei » So schrieb Rosa

Luxemburg an Franz Mehring zu seinem 70. Geburtstag am 27. Febr.
1916. Dieser grosse Lehrmeister der deutschen Arbeiterklasse, dieses
scharfe und klare Kritiker, war aus der bürgerlichen, ja feudalen
Klasse stammend (Vater preussischer Offizier, dessen Grossmutter
aus hinterpommerischem Uradel) zum Sozialismus gelangt. Während
des Krieges in Sclutzhaft genommen, war dieser edle, unerbittliche
Vorämpfer an den Folgen dieser Barbarei Anfang 1919 gestorben.
Und nun unternimmt es der Soziologische Verlag in anerkennenswerter

Weise, den ungeheuren Schatz von Mehrings Schriften durch dessen

treuen Freund und Verwalter des geistigen Erbes Eduard Fuchs
allen zugänglich zu machen. Von den neun Bänden liegt der erste
bereits vor, ein prächtiges Lesebuch für den deutschen Arbeiter. Auf
diesen 416 Seiten wurde Literaturgeschichte mit den Methoden der

Theoretikern des Austromarxismus. Seinen Ausführungen
kommt deshalb eine gewisse Bedeutung zu.

Das Buch stellt einen Versuch dar, von marxistischer Seite
aus die Religion zu rechtfertigen. Adler hat aber nicht irgend
eine konfessionell gebundene Religionsform im Auge, im Gegenteil,

erst «die radikale Loslösung der Religion von jedem wie
immer gefassten theoretischen Charakter» kann zum Verständnis

des Wesens der Religion führen. Welches ist nun aber die
positive Definition dessen, was Adler als Religion anspricht?
Adler versteht unter Religion «das untilgbare Streben, Welt
und Leben einheitlich zu begreifen, die Rätsel in und um uns
in einer Grundansicht zu erfassen, die uns zugleich einen Sinn
und bleibenden Wert des sonst bloss als ödes Zufallspiel
erscheinenden Weltgetriebes eröffnet, ein innerlich empfundenes,

stets lebendig erhaltenes und unser Hoffen erfüllendes
Bedürfnis.»

Wir gehen mit Dr. Pilzer vollständig einig in der schärfsten
Ablehnung einer solchen marxistischen Religionsphilosophie.
Was hier als «Religion» bezeichnet und definiert worden ist,
ist nicht Religion,, sondern Philosophie. Wir könnten sie sogar
in ihrem Streben nach einer einheitlichen Grundansicht als
unsere Philosophie bezeichnen, wenn nicht am Schlüsse uns
zugemutet würde, dieses Bedürfnis müsse unsere Hoffnungen
erfüllen; wir würden hier im Gegenteil Hoffnungen und Bedürfnisse

abstimmen auf Realitäten und Einsichten in Realitäten.
Wir müssen auch Adler gegenüber betonen, was hier schon

wiederholt ausgesprochen worden ist: Begriffe haben soziale
Geltung und Bedeutung, es ist einfach nicht gestattet, sie nach
Belieben zu interpretieren und zu zerdehnen. Es gibt auch eine
begriffliche Falschmünzerei! Religion ist heute ein derart
verschwommener und unklarer Begriff, auch etymologisch
undurchschaubar — religare (.binden) scheidet aus — dass man
geradezu behaupten darf, dass alle diejenigen den Begriff der
«Religion s> mit Vorliebe verwenden, die in weltanschaulichen
Fragen unsaubere Geschäfte besorgen wollen. Das Schwergewicht

der Assoziationen, die sich an den Begriff der «Religion»
hängen, beinhaltet sicher noch einen theistischen oder doch
kultischen Kern; Wer in weltanschaulichen Fragen der Klarheit

und Wahrheit nicht aus dem Wege gehen will, meidet dieses

schlüpfrige und schwammige Begriffsgebilde «Religion»
wie die Pest. Wir drängen auch hier auf intellektuelle Sauberkeit

imd möchten auch in diesen Fragen einer Art begrifflicher
Ethik zum Recht verhelfen.

Wir hoffen sehr, dass gerade diese unglückliche Religions-
philosophie Adlers den denkenden Kreisen der Sozialdemokratie

zum Anlass wird, das Verhältnis von Marxismus zu Religion

und Weltanschauung noch einmal durchzudenken und zu
klären. Und gerade die in scharfen Auseinandersetzungen er¬

materialistischen Geschichtsauffassung dargestellt, zum ersten Male
durch Entschleierung und Enthüllung der treibenden wirtschaftlichen
und politischen Faktoren; auch das Leben der Dichter, der Sinn ihrer
Dichtungen tiefer erfasst und aufgezeigt. Wie in der «

Lessinglegende» wird uns auch in seiner bekannten Schiller- und Heinebio-
giaphie die ganze Epoche, die ganze Umwelt als das Bewegende, und
mitschaffende Element vor Augen geführt. Ebenso in den geistvollen
Aufsätzen über Voltaire, über Lessings Nathan, über Goethe, das

Junge Deutschland, über Gutzkow^ Uriel Acosta und über die revolu-
ticnäie Dichtung.

Der II. Band: Von Hebbel bis Gorki. Auch diese meist in der
«Neuen Zeit» von 1890—1900 zuerst erschienenen Essays über die nach
revolutionäre Literatur (Otto Ludwig, Freytag, Raabe, Reuter uws.)
und über den Naturalismus (eines Halbe, Holz, Hauptmann und über
die fremden Literaturen sind von jener Lebendigkeit und dauernden
Leuchtkraft, dass durch sie die langläufigen Literaturgeschichten völlig

in den Schatten gerückt werden. Hier wird die für unsere Zeit
nötigen konzentriert schöne Form mit reichstem Inhalt gepaart: ein
Buch der Literatur, ein Arsenal des Geistes.

— Sieh doch, mein Sohn, wie weise die Vorsehung alles
gemacht hat. Dieser Vogel legt seine Eier in sein Nest. Die Jungen
werden ausschlüpfen gegen die Zeit, da es Würmer und Fliegen
gibt, sie zu nähren. Dann singen sie ein Loblied zu Ehren des

Schöpfers, der seine Geschöpfe überschüttet mit Wohltaten
— Singen die Würmer mit, Papa? Multatuli.



Nr. 8 DER FREIDENKER 61

rungene Klarheit muss zur schärfsten Ablehnung der Adler-
schen Religionsphilosophie führen.

In diesen Zusammenhängen und da gerade gegenwärtig die
Diskussion über die weltanschaulichen Konsequenzen des
Marxismus etwas üppig ins Kraut schiesst, erlaube ich mir, als
Versuch zu einer Abklärung, folgende vier Sätze aufzustellen:

1. Der Marxismus ist eine Soziologie, eine Gesellschaftslehre,

aber keine Weltanschauung. Er vertritt die Ueberzeugung,

dass die ökonomischen Prozesse primär, die kulturellen
Phänomene sekundär sind.. Hinter diese ökonomischen
Prozesse zurück geht ordentlicher Weise der Marxismus nicht.
Seine Problematik ist also um so viel enger als die
weltanschauliche Problematik, als die ökonomischen Prozesse selbst

nur ein verschwindend kleiner Teil des gesamten kosmis," hen
'Geschehens sind.

2. Da der Marxismus den ökonomischen Prozessen ur:d der
Welt überhaupt — mit vollem Recht — Realität ausn. im
erkenntnistheoretischen Sinne zugesteht (Lenin: Materialismus
und Empiriokritizismus), ist er ein Teil, ein Bezirk, vine
ökonomisch interessierte Provinz innerhalb der Gesamtheit aer
realistischen Philosophie.

3. Die realistische Philosophie und Weltanschauung führt in
ihren letzten Konsequenzen — genaues Durchdei ken des
realistischen Seinsbegriffes! — zum Atheismus. Der persönlich
gedachte Gott ist nur intentionaler Gegenstand, hat aber keine
existentielle Realität. (Nicolai Hartmann: Grundzüge einer
Metaphysik der Erkenntnis). Als Teil eines realistischen
Atheismus kann der Marxismus selbst auch nur wieder- Atheismus

sein.
4. Die realistisch-atheistische Weltanschauung umfasst als

das Weitere den Marxismus als das Speziellere und Engere.
So muss jeder Marxist Atheist sein, nicht aber jeder Atheist
Marxist. (So wie jeder Berner ein Schweizer sein muss, nicht
aber jeder Schweizer ein Berner.)

Diese vier Sätze stehen zur Diskussion! Wer meldet sich
zuerst zum Wort? E.

Der Protestantismus sucht neue Wege.
Die Stimmen über den zunehmenden Verfall und

bevorstehenden Zusammenbruch des Protestantismus mehren sich.
Das Urteil über das künftige Schicksal eines so komplexen
kulturellen Gebildes, wie es der Protestantismus ist, bedarf
natürlich gründlicher Belege, und mit siegesgewissen
Prophezeiungen müssen wir noch zurückhalten. Wir registrieren hier
nur die Tatsache, dass diese pessimistischen Beurteilungen
nicht nur aus dem Lager des gegnerischen Atheismus oder
Katholizismus kommen, sondern teilweise auch aus dem Lager
des Protestantismus selbst. Bezeichnend auf jeden Fall ist die
fortschreitende Aufsplitterung des kirchlichen Protestantismus,
ein Auflösungs- und Zersetzungsprozess, der heute schon auf
dem linken Flügel, aber immerhin noch in den Grenzen des

Protestantismus, zu Anschauungen führt, die nach unserm
Ermessen rein atheistisch sind und alle christlichen Glaübens-
güter über Bord geworfen haben. Hier sei nur im Sinne einer
vorläufigen Information auf zwei solche Versuche hingewiesen,
neue Wege zu neuen Ufern zu finden :

I.
Es ist Jakob Schaffner, der bekannte Romanschriftsteller,

der in der evangelischen Monatsschrift «Eckart» den Rückgang
und allmählichen Zerfall des deutschen Protestantismus
feststellt und dann schreibt: «Sie (die protestantische Kirche) darf
nicht über das Volk schelten; sie muss den Grund ihrer
Menschenflucht bei sich suchen.» Dann fragt Schaffner, was
geschehen soll. Und er findet schliesslich einen Ausweg in einer
Naturreligion, wie sie durch die Erneuerung des spinozisti-
schen Pantheismus zustande kommt. Endlich muss ja unser
Gott — so schreibt Schaffner weiter — doch entjehovat werden

und seiner dogmatischen Fesselung entkleidet in die Natur
miteingehen «Dieses beides, Gott in der Natur und die

Bergpredigt als das sittliche Gesetz darin, würde als Inhalt
eines neuen Kults wahrlich hinter keinem anderen zurückstehen,

und es wäre der einzige, der den Bedürfnissen des
modernen, durch die Naturwissenschaften hindurchgegangenen
Menschen entspräche.» (Aus dem «Atheist».

II.
Eine neue Religion ohne Gott und ohne Gebet.

Von George Britt, Mitredaktor des «New-York Telegramm».
Uebersetzt von K. E. P.

Die Auslegung einer neuen Religion findet gegenwärtig- in
New-York durch Dr. Charles F. Potter statt. Humanismus
nennt sie sich. Sie weist wedfer Gebet noch Ritualien auf, auch
sichert sie keine Unsterblichkeit zu, sie stellt nicht einmal
irgend einen Gott auf, wie ihn sich vorzustellen so viele Leute
gewohnt sind. Sie verspricht aber eine erhabene Erfassung der
menschlichen Möglichkeiten, was ihr den Anschluss gar vieler
der (statistisch nachgewiesen — der Uebers.) 60 Millionen
Amerikaner zusichert, die in keiner Verbindung mit
irgendwelcher Kirche stehen. Auch sieht sie voraus, dass sie gar
manchen derjenigen Kommunikanten Platz bieten kann, die
den bestehenden Glaubensbekenntnissen zwar noch zugezählt
werden, hingegen in ihnen keine Befriedigung finden.

Gemäss den Ausführungen Dr. Potters ist dem Humanismus
der Glaube an die Unsterblichkeit erwünscht, jedoch traut er
darin nicht einfach den Worten eines Priesters, denn
diesbezüglich steht er auf dem Standpunkt, dass eine solche Frage
bloss vom Psychologen, Philosophen und überhaupt vom
Wissenschafter entschieden werden kann.

Dr. Potter ist jahrelang ein wichtiger Faktor am freisinnigsten

Flügel der Religion gewesen, hat wichtige Debatten mit
John Roach Straton*) geführt, ist Prediger der unitarischen
Kirche und der Divine Paternily Kirche gewesen. Jetzt leitet er
die Versammlungen der Ersten Humanistischen Gesellschaft
von New-York.

«Humanismus, so führt er aus, wächst sich seit fünf Jahren
zu einer sich über die ganze Erde verbreitenden Such© ¦ nach
einer modernen Religion aus. Sein Fortschritt ist in den letzten

zwölf Monaten ein äusserst rapider gewesen.»
Vom Propheten dieser neuen Religion erhielt der Humanismus

eine neue Deutung: «Ich denke», sagt er, «dass Religion
der Versuch unserer geteilten und unfertigen Personalitäten
ist, Einheit und Vollständigkeit zu erlangen. Daher kommt es,
dass der Mensch stets übernatürliche Hilfe gesucht hat. Der
Uni erschied zwischen Humanismus und allen andern
Religionen besteht darin, dass er nichts Uebernatürliches duldet.
Er folgt dem Mystizismus nur so weit, als letzterer mit unserer
eigenen Seele in Gemeinschaft bleibt und versteckte Energien
auslöst, aber er hält das gläubige Vernehmen von überirdischen
Stimmen für Grenzland der Psychopathie.»

Dr. Potter meint vom Christentum, es sei die Religion der
Pubertät der Menschheit, gerade wie die ihm vorausgegangenen

Religionen solche der Kindheit der Menschheit gewesen
seien. Er erkennt in den meisten der gegenwärtigen Führer
der Modernisten Knaben in ersten langen Hosen, die bei der
ersten besten Gelegenheit wieder die Lust ankommt, sich ihrer
Schuhe zu entledigen, um, wie zuvor, abermals nach kindischer
Weise in den verführerischen Schlammpfützen der Mythe her-
umzuwaten.

Humanismus ist in der Tat nicht ein Kunterbunt von
Formeln und Gemütserregungen im Sinne der «Stündler»; er setzt
das Vorhandensein einer gewissen Befähigung zu unabhängigem

Denken voraus, wenn auch dies letztere zu Schlüssen führen

muss, die mit jenen Formeln in keiner Weise mehr in
Einklang zu bringen sind und sogar allen jenen Gemütsrichtungen
wider den Strich laufen.

Aber der intellektuelle Durchschnitt der Menschheit ist nun
zur Aufnahme einer Religion aus freiem Denken heraus reif
genug geworden.

*) Ein in England und in den U. S. A. vielgerühmter, bekannter
protestantischer Pfarrer. (Der Uebers.)


	"Marxistische" Religionsphilosophie

