Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 13 (1930)
Heft: 7
Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

50 B ’ DERFREIDENKER ' Nr. 7

gute halten, wenn ich die verlogene Hoflichkeitsformel «An-
wesende selbstverstindlich ausgeschlossen» nicht gebrauche.»

«Sehr gut, sehr gut!> rief mein Begleiter, den die scharfe
Tonart der Frau unangenehm beriihrt hatte, erleichtert und

wirklich it leuchtenden Augen aus, <keine konventionelle -

Liige! das ist ja wie ein Bad an einem schwiilen Tage! — Anne-
marie, warum gehen wir so wenig in Gesellschaft? Doch weil
-der ganze -Artigkeits- und Hoflichkeitsrummel ein Schwindel
ist! Weil wir das Gefiihl haben, darin. ersticken zu miissen!
Ist’s nicht so?»

«Doch,» erwiderte die Frau und fiigte etwas verlegen m1t
kindlicher Aufrichtigkeit bei: «<Wenn es nicht gerade die Re-
ligion betroffen hitte, so wiirde es mir gar nichts ausgemacht
haben!»

«Das glaube ich Thnen gerne,» sagte ich, «iiber jeden andern
Gegenstand, auch wenn es die mohammedanische oder irgend
eine andere Religion gewesen wire, hitten Sie in volliger Ge-
miitsrube sprechen und sprechen horen konnen, nur iiber die
eigene nicht. Sie sind der verkérperte Beweis fiir meine Be-
hauptung.»

» «Ach was!y lachte und schmollte sie zugleich uud wandte
sich zum Gehen.

Auch wir lachten, schlossen uns ihr an, und damit war das
herzliche Einvernehmen wieder hergestellt und, wie mir
schien, erst recht begriindet. (Forts. folgt.)

Der Brief des Paulus an die Romer —
ein Schreiben aus dem zweiten Jahrhundert.
‘Von Gustav Schldger.

Das Neue Testament enthilt bekanntlich dreizehn Briefe
des Apostels Paulus. In der zweiten Hilfte der Apostelge-
schichte erfahren wir ausfiithrlich von dem grossen Heiden-
apostel der die neue Lehre von Ort zu Ort trug, der sie nach
Europa brachte und in den Stédten Mazedoniens und Griechen-
lands, in Athen und Korinth, predigte, die Feindschaft der jii-
dischen Obersten auf sich zog und dann wegen seiner Berufung
auf den Kaiser die Reise nach Rom unternahm, wo er zwei
Jahre im Gefingnis sass und das Reich Gottes predigte und
lehrte von.dem Herrn Jesus unverboten. Leider bricht der Be-
richt der Apostelgeschichte hier unvermittelt ab, so dass wir
ven seinem Lebensausgang keine sichere Kunde haben. Die
dreizehn Briefe des Neuen Testaments tragen den Eingangs-
gruss: Paulus, ein Knecht Jesu Christi oder ein Apostel Jesu
Christi an die und die Gemeinde. Jahrhundertelang hat man
ohne jeden Zweifel die Briefe als Briefe des in der Apostel-
geschichte geschilderten Paulus hingenommen und hatte so
eine stattliche Sammlung von Briefen, aus denen man die

Lehre, das Lehrsystem, des grossen Apostels erkennen konnte.
Erst zu Beginn des 19. Jahrhunderts traten Zweitel auf an der
Echtheit einiger Briefe. So fiel auf, dass die sogenannten Pa-
storalbriefe, d. h. die an die Hirten der Gemeinde, die Pasto-
ren Timotheus und Titus adressierten, in ihrem Inhalt und in
ihrer Ausdrucksweise so stark von den iibrigen abwichen, dass
man annehmen musste, sie seien von einer andern Hand ge-
schrieben. Wie es bei so vielen Schriften des Altertums der
Fall gewesen ist, hatte jemand unter angenommenem Namen in
der Rolle einer anerkannten Grdsse geschrieben, sich im Geiste
in die:Zeit und Lage des fingierten Briefschreibers versetzend.
Die Tiibinger Schule unter Fithrung von Ferdinand Christian
Baur betonte dann stark den Unterschied von Judenchristen
und Heidenchristen und bestritt die Verfasserschaft des Paulus
auch bei andern Briefen. So blieben schliesslich nur die vier
Hauptbrlefe, der an die Romer, die beiden an die Korinther
und der an die Galater als anerkannt echte Briefe des Apostels
Faulus fibrig. Nur ein auch in politischen Dingen radikaler
Geist, Bruno Bauer, bestriit die Echtheit sémtlicher paulini-
scher Briefe, drang aber mit seiner Ansicht nicht durch, und
seine Schriften sind bis auf den heutigen Tag wegen ihres ab-
sonderlichen Stils nie recht gelesen worden. Auch einzeine
hollandische Gelehrte wurden Wortfiihrer dieser radikalen
Kritik, aber im allgemeinen hat die Ansicht von der Unechtheit
auch der vier Hauptbriefe bei den neutestamentlichen For-
schern aller Liander keinen Boden gewonnen. Doch tauchen
immer wieder Zweifel an der Richtigkeit der kirchlichen und

-wissenschaftlichen Tradition auf, und im folgenden soll dar-

gelegt werden, aus welchen Griinden man dazu kommen kann,
den so wichtigen Brief an die Rémer dem Apostel Paulus «b-
zusprechen und ihn fiir ein Werk aus dem zweiten Jahrhun-
dert, fiir ein Pseudepigraph, anzusehen.

" Der Leser liest in der deutschen Bibel in Vers 7 den Gruss
an alle, die zu Rom sind, wie Vers 15, dass der Apostel geneigt
ist, <auch euch zu Rom das Evangelium zu predigen». Aber in
zwei guten Handschriften fehlen die Worte: zu Rom. So ist es
also wohl denkbar, dass der Brief urspriinglich als ein offener
Brief, wie wir sagen wiirden, geschrieben ist an christliche Ge-
meinden. Dann ist bei irgendwem und irgendwo die Meinung
aufgekommen, er sei fiir die Gemeinde in Rom bestimmt ge-
wesen, die Adressierung «in Roms drang ein und hielt sich
dann in den Handschriften. Der Apostel hat sich oft vorge-
nommen, seine Leser zu besuchen, 1. 13; 15, 22, und will zu
ihnen kommen, wenn er nach Spanien reist, 15, 24, 28. Aber
diese Notizen zwingen nicht, an Rom zu denken, der Brief-
schreiber kann dabei auch etwa an Alexandrien gedacht ha-
ben, das man bei einer Reise von den ostlichen Lamiern nach
Spanien auch leicht beriithren konnte.

Feuilleton.

Crucifixus.

Am Kreuz hing sein gequalt Gebeine,
Mit Blut besudelt und geschmiht;
Dann hat die stets jungfiulich reine
Natur das Schreckensbild verweht.

.Doch die sich seine Jiinger nannten,
Die formten es in Erz und Stein

. Und stellen’s in des Tempels Diister
Und in die lichte Flur hinein.

So, jedem reinen Aug’ ein Schauder,
Ragt es herein in uns’re Zeit,
Verewigend den alten Frevel,
Ein Bild der Unversohnlichkeit.
" Theodor Storm.

Unangenehme Wendung.
Oberpriester (zu den Priestern): Die Zeit der Regengiisse ist einge-
treten, nehmt eure Sicke und eure Oelkriige, sammelt Almosen,
Bekleidungsstiicke und Gold bei den Unreinen, die niedertréch-

tig genug sind, um sich mit irdischen Dingen zu beschiftigen.

Sammelt fleissig, damit wir wihrend der Regenzeit uns ungestort

dem Meditieren widmen konnen.

(Dreihundert Priester verlassen das Kloster, um bettelnd das

Land zu durchstreifen. Nach abgelaufener Frist kehren alle drei-

hundert zuriick, gefolgt von einer fast uniiberblickbaren Menge.)
Priester (zum Oberpriester): Herr, o Herr! Siehst Du die Menge?
Oberpriester: Ich sehe. Weshalb sind sie gekommen?

Priester: Frage selbst!

Oberpriester (begibt sich auf das Dach des Klosters und spricht zur
Menge): O ihr Unreinen, die ihr euch nicht schémt, immer wie-
der geboren zu werden und euch doch nicht zu bessern, um end-
lich in das heilige Nirvana zu gelangen, was bedeutet es, dass
meine Schiiler mit leeren S#icken, mit leeren Kriigen und ohne
Gold heimgekehrt sind? Seid ihr schon so boswillig geworden,
dass ihr euren Priestern kein Almosen geben wollt? Ich aber
sage euch: Bedenket euch! . . .

Volk: So ist es! So ist es, Hohepriester, wir sind bekehrt! Weit kannst
Du wandern und wirst nirgends einen Menschen finden, der noch
einmal geboren werden wollte. Wir wollen rein werden! Wir
wollen biissen! - Wir liessen alle irdische Eitelkeit zyriick. Wir
wollen uns ins Innere vertiefen, um den Sinn des Lebens kennen
zu lernen, wir wollen von der Qual des Wiedergeborenwerdens
erlost sein. Wir wollen alle Buddha werden!

Oberpriester (entsetzt) : Thr wollt nicht mehr arbeiten?



Nr.7 DER FREIDENKER | 5

Die Griindung einer christlichen Gemeinde in Rom ist fiir
uns in vollkommenes Dunkel gehiillt. Wir haben keine Nach-
richt dariiber, wann und von wem sie in der Hauptstadt des
Weltreichs gegriindet worden ist. Der Apostel Paulus schreibt
pach der iiblichen Annahme den Brief an die romische Ge-
meinde, die ihm personlich bis dahin unbekannt ist. Aber wo-
her wissen wir iiberhaupt von dem Bestehen einer Gemeinde
in Rom? Man glaubt sicher zu sein, aus der Apostelgeschichte.
Denn wir lesen dort, 28, 13, 14, dass Paulus und seine Reise-
gefiahrten nach Puteoli kamen: da fanden wir Briider. Und
im Vers 15 heisst es, dass die Briider von Rom ihnen entgegen
kamen bis Appii Forum und Tres Tabernaes. Es ist durchaus
verstindlich, dass man dabei an die christlichen Glaubensbrii-
der denkt, die ihren berithmten, eifrigen Glaubensgenossen
einholen. Aber nun ist es sehr auffillig, das im folgenden ‘auch
picht mit einem Sterbenswortchen davon die Rede ist,’ dass
Paulus ‘mit Christen, mit der Christengemeinde in Rom, in
Verbindung getreten sei. Es heisst Vers 17, dass Paulus zu-
sammenrief die Vornehmsten der Juden. Als er, drgerlich iiber
die Unempfinglichkeit seiner Zuhorer fiir die neue Lehre sagt,
dass den Heiden gesandt ist dies Heil Gottes, gingen die Juden
hin und hatten viel Fragens unter ihnen selbst, Vers 29. Pau-
lus kann in seinem Gedinge ungehindert predigen, aber nichts
wird davon gesagt, dass Christen zu ihm gekommen seien, wie
auch die Vornehmsten der Juden nichts von Christen oder
einer Christengemeinde sagen. Man hat ganz und gar den Ein-
druck, dass es sich hier in Rom um den Anfang einer Missions-
predigt handelt, nicht um Ankniipfung an‘ éine schon beste-
hende Gemeinde. Und dass in Puteoli Briidder waren und von
Rom Briider kamen, beweist auch nicht die Existenz einer
Christengemeinde in Rom. Gewiss werden die Anhiénger der
neuen Lehre in der Apostelgeschichte hiufig Briider genannt,
z. B. 14, 2; 15, 1; 22, 30; 17, 10. Abér das Wort Bruder, adel-
phos, wurde auch gern als Anrede bei einer Ansprache ver-
wendet: [hr Méinner, liebe Briider, 13, 10;.15, 7, 13; 22, 1; 23, 1.
Und wenn es in der Verteidigungsrede des Stephanus Kap.. 7,
23 und 25 von Moses heisst, dass er gedachte zu sehen nach
seinen Briidern und vermeinte, seine Briider sollten verneh-
men, dass Gott durch seine Hand ihnen Heil gibe, so ist da mit
Bruder zweifellos der Landsmann, der Volksgenosse gemeint,
wie ja auch in unserm Kapitel 28, 21 die Vornehmsten der Ju-
den sagen, dass sie weder Schrift empfangen noch dass ein
Bruder kommen ist mit schlechten Nachrichten iiber dich., Pau-
lus erzihlt, Kap. 22, 5, dass er noch als Verfolger der Christen
Briefe an die Briider in Damaskus, also an die Juden, bekom-
men hat. So gebraucht der Verfasser der Apostelgeschichte
das Wort adelphos auth zur Bezeichnung des Landsmannes,
und es gibt einen durchaus guten Sinn, wenn wir unter den

Briidern in Puteoli oder denen aus Rom Landsleute verstehen,
Juden, die ‘erfreut sind, ihrerseits einen jiidischen Landsmann
zu begriissen, wie er seinerseits sich nach der langen, geféhr-
lichen Reise inmitten einer Reisegesellschaft von Nichtjuden
gefreut haben mag, Landsleute, Volksgenossen zu treffen. Ge-
steht man die Moglichkeit dieser Amslegung zu, auf die der Ge-
lehrte Pallis in seinem kurzen Kommentar «To the Romansy
aufmerksam macht, so kann man mindestens daran zweifeln,
dass der Verfasser eine Christengemeinde in Rom voraussetzt,
wenn man nicht dem Gesamtbefund der bestimmten Be-
haupth_ng recht gibt. In der Tat, die Apostelgeschichte erlaubt
keinesfalls, an Christen, viel weniger noch an eine Christen-
gemeinde in Rom zu denken. Hat aber keine Christenge-
meinde in Rom bestanden, so kann natiirlich der Apostel Pau-
lus keinen Brief an die Christen in Rom geschrieben haben,
dann ist die Unechtheit des Briefs an die Rémer erwiesen. Hier
liegt ein interessantes Beispiel vor, wieviel von der Auslegung
eines einzigen Wortes abhéngen kann. Die Auslegung von '
adelphos im Sinne von Pallis rdumt mit der lange Jahrhun-
derte gehegten Annahme des Bestehens einer Christengemeinde
zur Zeit des Paulus auf. — Aber auch abgesehen von der bis-

“herigen Beweisfithrung, die den #lteren Bestreitern der Echt-

heit auch unbekannt war, bleiben noch genug Griinde gegen
die Annahme der Abfassung durch Paulus iibrig. Zunichst sei
darauf aufmerksam gemacht, dass die Apostelgeschichte, die
soviel Reden und Erlebnisse ihres Helden erzihlt, an keiner
einzigen Stelle auch nur mit einem einzigen Worte einen Brief-
wechsel des Apostels mit einer Gemeinde erwahnt. Gewiss ist
dieses Stillschweigen kein zwingender Beweis dafiir, dass der
Zeltweber von Tarsus nicht Briefe geschrieben habe. Aber es
ist mindestens aufféllig, dass von keinem Briefe des Apostels
die Rede ist. Wire dem Verfasser der Apostelgeschichte etwas
bekannt gewesen von Briefen des Apostels, so hitte er doch an
irgend einer Stelle etwas davon sagen konnen, sollte man
‘meinen. — Sehen wir uns den Inhalt des Briefes selbst an,
Wenn' wir die Reden des Paulus in der Apostelgeschichte lesen,
s¢ finden wir. da den Ausdruck einer schlichten Frommigkeit,
den Glauben an den Gott des. Himmels und der Erden, den
Glauben an den Christus und an die Auferstehung und an das
Gericht. )

In eine ganz andere Sphire verseizt uns der Brief an die
Romer. Da stossen wir auf eine Fiille theologischer Begriffe:
Gerechtigkeit, Rechtfertigung, Gerechtigkeit aus dem Glauben
und Gerechtigkeit aus des Gesetzes Werk, das Gesetz und seine
Bedeutung, Siinde, Fleisch und Geist. Es geniige, auf den Un-
terschied hingewiesen zu haben, denn man kann einwenden,
der Brief an die Romer zeige den wahren, von den Phariséiern
herkommenden, theologisch geschulten Paulus, die Apostelge-

Volk: Wir haben Deine Lehre begriffen, o Heiliger, und kennen nun
die Eitelkeit materieller Dinge. Wir haben unsere Palidste und

unsere Héuser zerstort, Unkraut in unsere Girten und Aecker

gesit. Wir wollen nicht mehr arbeiten! Wir wollen unsere Tage
in heiliger Verinnerlichung zubringen!

Oberpriester (mit erhobenen Armen): O ihr Toren! Ihr habt doch
nicht die Miinzenpriigung eingestellt, habt hoffentlich die Stitte
des Gewerbes, wo Schuhe und Stoffe erzeugt werden, unange-
tastet gelassen? Ihr habt doch die Késeerzeugung, den Obstbau
und die Honigerzeugung nicht eingestallt?

Volk: Wir haben die Goldgrubén gesprengt, die Stitten des Gewer-
bes verwiistet, keine Obstbdaume gepflegt, Kiihe und Schafe ihrem
Schicksal iiberlassen. Wozu die weltlichen Eitelkeiten, o Hohe-
priester, wo wir doch alle Priester werden wollen? Freue Dich,
Oberpriester, die ganze Welt wird zu einem einzigen grossen
Kloster. Alle Menschen wollen heilig sein wie Ihr. Alle Men-
schen wollen Buddha sein! Niemand will wiedergeboren werden!
Alle in das heilige Nirvana!

Oberpriester (rauft sich die Haare) Ihr Narren! Wo wollt ihr medi-
tieren? Wollt ihr vielleicht im Regen sitzen?

Volk (in Ekstase): Wir fiillen die Kloster! Und wenn wir noch so eng
sitzen, wir werden doch meditieren! Wir wollen das Nirvana!
Wir wollen Buddha werden!

Oberpriester (vollkommen verwirrt): Wartet, ich will die Sache mit
meinen Schiilern besprechen. (Steigt vom Dach. Zu seinen Schii-
lern): Was sollen wir tun?

Priester: Oh, oh, niemand wird fiir uns arbeiten! Niemand wird uns

mit Gaben versehen!. Was hast Du getan, Herr! Wir werden
elend vor Hunger umkommen!

Oberpriester (seinen Bart raufend): Meine ganze Lehre, dfe Medi-
tatio, war darauf gegriindet, dass die Menschen sich doch nicht
bekehren wiirden! Sagt, ihr heiligen Priester, konnte ich an
diese Verdammnis denken, dass die Menschen den irdischen Din-
gen entsagen, nicht wiedergeboren werden wollen, dass sie alle
Buddha zu sein verlangen?

Priester: Das Volk wird unsere Vorréte vertilgen! Hilf uns, o Herr!
Herr bewahre uns vor der Bekehrung der Menschheit!

Oberpriester: Habt keine Angst! Ich werde euch vom Hungertode
retten! (Er steigt wieder auf das Dach und spricht zum Volke):
Wollt ihr euch noch immer bekehren und wollt ihr uns kein Al-
mosen geben?

Volk: Wir kénnen kein Almosen spenden, denn wir haben den irdi-
schen Dingen entsagt! Nirvana! Nirvana!

Oberpriester (géht in das Kloster): Und nun Priester, schafft alle un-
sere Vorridte herbei. Fiir zwanzig Tage werden wir reichlich
genug haben. Die Bekehrten werden die zwanzig Tage doch nicht
aushalten, werden schén an ihre Wohnstitten heimkehren, von
neuem aufbauen, was sie zerstért haben und werden wieder Al-
mosen steuern miissen, ihren Priestern, die in heiliger Medita-
tion den Sinn des Lebens gefunden haben.

Nach Verlauf von zwanzig Tagen ging das Volk auseinander und

. baute sich neue Hejmstitten. Das Kloster aber blieb leer, denn die

auf so harte Probe gestellten Bekehrten assen in ihrem blinden Hun-
ger Vorrite und Priester auf. Maria Holly-Szucsich.



52 ' DER FREIDENKER Nr. 7

schichte zeigt sein Bild abgeblasst, in der Auffasung des in
spiterer Zeit lebenden Verfassers. Aber nun fragen wir: Wa-
rum entwickelt Paulus gerade den Romern, der ihm unbekann-
ten Gemeinde, seine Gedanken, seine doch gewiss nicht volks-
tiimliche Theologie, deren Gedankengénge doch einem schlich-
ten Gemeindegliede schwer verstindlich waren? Aus keiner
Bemerkung des Briefs geht hervor, dass die rémischen Leser
seine Darlegung gewiinscht oder notig gehabt hitten. Auch
Professor Jiilicher, dem der Gedanke, dass der Brief nicht von
Paulus geschrieben sein konnte, vollig fern liegt, gesteht-zu:
«Grosse Abschnitte des Briefes, fast die ganze enmste Hilfte,
hitte Paulus ebenso gut vor jeder andern Gemeinde vortragen
konnen.» Es ist so, wir erkennen keinen Anlass dafiir, dass
der Apostel diese dogmatischen Erorterungen und die sittlichen
Ermahnungen gerade den Romern vortrug. Ueberall, wo ehe-
malige Juden und frithere Heiden sich in einer christlichen
Gemeinde zusammenfanden, mussten oder konnten sich leicht
" Kontroversen erheben, wie sie in unserm Brief erdrtert wer-
den: Streit iiber die Bedeutung und die Giiltigkeit des mosai-
schen Gesetzes, iiber den Vorrang des Volkes Israels vor an-
dern Vélkern, eine gewisse Rivalitit der beiden Gruppen, Strei-
tigkeiten iiber Speisegebote und: Festtage. Es wird auch all-
gemein zugestanden, dass unser Schreiben mehr eine Abhand-
lung ist als ein wirklicher Brief. Er wahrt zwar die Form
eines Briefs mit Eingangsgruss, Segenswunsch, Griissen und
dem iiblichen Schluss. Aber er macht den Eindruck, nicht an
eine einzelne Gemeinde gerichiet zu sein, sondern an die
Christengemeinden iiberhaupt. Er ist eben das, was wir einen
offenen Brief nennen. (Schluss folgt.).

Wie stellen wir uns zu den Veranstal-

tungen der Freidenker?
Taktische Erwigungen der Katholiken.

Zu solch taktischen Erw#gungen hat die Vortragstournee

Krenn den Katholiken landauf und landab reichlich Gelegen-
heit geboten. In einer Hinsicht herrschte zwar von Anfang an
volle Uebereinstimmung: Der Referent wird als Person mit
Kot und Schmutz iibergossen! Auch wenn die tollen Beh:aup-
tungen nicht wahr sind — es ist keine Gefahr, der abgefallene
Priester hat weder Zeit noch Geldmittel, alle die notwendigen
Presse- und Ehrbeleidigungsprozesse durchzufechten. Man
weiss, dass Krenn sich mit Erfolg iiberall zur Wehre gesetzt
hat da, wo die Gegner sich Auge in Auge ihm gegeniiber ge-
stelilt haben. Aber schliesslich isl Verunglimpfung und person-
liche Herabsetzung das einzige wirksame Kampfmittel der heu-
tigen katholischen Kirche — und von diesem muss sie also hin-
reichend und ausgiebig Gebrauch machen.

Denn aus den post festum in den katholischen Zeitungen
durchgefiihrten Diskussionen iiber Taktik und Verhaltensweise
gegeniiber solchen Vortragsveranstaltungen geht mit aller Klar-
heil hervor, dass der Katholik sich heute nicht mehr mit scinem
Gegner in sachlicher und vornehmer Auseinandersetzung zu
messen wagt. Die «Neuen Ziircher Nachrichtens dussern sich
redaktionell zu dieser Frage:

Wir halten dafiir, dass hier alle Belehrungen umsonst sind und
dass aaher — von besonderen Verhéltnissen abgesehen — die
Abstinenz von solchen Versammlungen die richtigere Taktik ist.
Es kann aber besondere Fille geben, wo man anders handela
muss (solche mogen beispielsweise in Olten vorgelegen haben). In
der Regel mdchien wir nicht empfehlen, solche Versammlungen zu
besuchen oder gar Katholiken in Massen dorthin aufzutielen, denn
der Schaden ist meist grosser als der Nulzen, der dadurch gestiftet
wird.

Ein paar Nummern spéter (Nr. 26) meldet sich ein <halbver-
schollener Landpfarrer» zum Wort; er ist auf den geradezu ge-
nialen Gedanken verfallen, in dieser Streitfrage den Codex
juris canonici zu Rate zu ziehen; dazu hat man ihn doch auf
dem Biicherbrett zu Hause — nicht wahr? Also, da steht
schwarz auf weiss:

«Mogen sich die Katholiken hiiten, Disputationen oder Konfe-
renzen, hauptsdchlich 6ffentlichen Charakters, mit Nichtkatholiken _
zu halten...», — ohne Erlaubnis von Papst oder Bischof wird bei-
gefiigt!

Aeusserst interessant aber sind die Konsequenzen und
Kommentare dieses echt christlichen Seelenhirten:

Die Kirche warnt nicht nur vor diesen Dingen, sondern sie
verbietet sie geradezu, wenn nicht besondere Erlaubnis erbeten
und erlangt war. Mit Recht! — Die Griinde sind klar! — Wir
miissen immer iiber hochste Dinge reden, die selten von Ungléubi-
gen ganz oder nur teilweise verstanden werden — die andern
reden iiber Albernheiten, Nichtigkeiten, und darum haben sie die
scharfe Waffe des Spottes so leicht zur Verfiigung! Dem Spott
aber kann nur Spott trotzen. Wir konnen aber in Verteidigung
unserer Glaubenswahrheiten nicht spotten, darum ziehen wir im-
der den kiirzeren! (Natiirlich nicht sachlich, aber doch praktisch!)
So war es schon zur Zeit der Reformation, wo die Katholiken in
keinem Religionsgesprich irgendeinen praktischen Erfolg erziel-
ten, so bleibt es heute! —

Krenn aber hat nicht gespottet, auch wir spotten nicht, wir
kéampfen um Wahrheit und Recht!

Der zweite Grund: Wer ist katholischerseits so sattelfest, dass
er ohne Vorbereitung sofort jeden Angriff scharf parieren kann?
- Ganz wenige! — Dann aber kommt man gehorig ins Hintertreffen,
oder es besteht sogar Gefahr, dass die schlechter Gesattelten selber
geworfen werden, das heisst, dass sie manches héren, was in ihnen
Zweifel verursachen kann, die sie zum eigenen Schaden lange her-
umtragen!

Fiir diese Aufrichtigkeit wissen wir dem Schreiber Dank!
Er kann hier auf ein recht betréchtliches Verstindnis unserer-
seits zdthlen. Nun aber kommt der Hauptschlag:

Lesefriichte. -

" Die beiden Freunde Niels Lyhne und Dr. Hjerrild schlendern am
Weihnachtsabend durch die Stadt. Sie kommen auf Glauben und Un-
glauben zu sprechen. Dr. Hjerrild zu Lhyne:

«Glauben Sie mir, es ist fiir einen Menschen ein befreiendes
Gliick, fiir éine Idee zu kidmpfen, die Erfolg hat, wihrend es so de-
moralisierend ist, zu der unterliegenden Minoritit*) zu gehoéren...
Und das kann nicht anders sein, denn és ist eine so bittere Krénkung,
das, von dessen Wahrheit und Berechtigung man gerade bis in die
iunerste Tiefe seiner Seele iiberzeugt ist, von dem elendesten Tross-
knecht des siegreichen Heeres verhhnt und misshandelt zu sehen,
es schmihen und gemein beschimpfen zu horen, und dann nichts an-
deres tun zu koénnen, als es noch treuer zu lieben, mit noch tieferer
Ehrfurcht im Herzen davor zu knien und sein schénes Angesicht eben
so strahlend schén... zu erblicken, wieviel Staub auch gegen seine
weisse Stirn geschleudert sein mag, wie dicht auch giftige Diinste
seine Glorie umwallen mogen. Es ist eine bittere Krinkung, und es
kann nicht ausbleiben, dass unsere Seele Schaden davon trage, denn
es liegt so nahe, sich sein Herz miide zu hassen... und in stumpfem
Schmerze die Welt ihren Gang laufen zu lassen. — Natiirlich...
wenn man sich statt dessen aufrecht halten kann, und wenn... man
die vielfachen stachlichen Geisselhiebe der Niederlagen, wie sie auch
Schlag auf Schlag fallen mégen, zu ertragen imstande ist, und doch
seine schwindende Hoffnung vor dem Sinken bewahren kann, indem

*) Damit ist hier die kleine Gruppe der damaligen Atheisten ge-
meint. il

man den dumpfen Lauten lauscht, die einen Umschlag der Zeitstro-
mung prophezeien... — wenn man das in sich hat, ja dann! Aber

. versuchen Sie es nicht, Lyhne. Bedenken Sie, was das Leben eines

sclchen Mannes werden miisste... Nicht reden zu koénnen, ohne
dass QGeschrei und Hohn in seiner Rede Spur emporzischt.
Seine Worte verdreht. besudelt, aus allem Zusammenhang geris-
sen... vor seine Fiisse geworfen zu bekommen, und dann, wenn
man sie aus dem Kote aufgelesen und sie wieder auseinandergewirrt
hat, alle Welt taub dafiir zu finden... Und was vielleicht das aller-
schmerzlichste ist, sich von edlen Minnern und edlen Frauen ver-
kannt und verachtet zu sehen, zu denen man trotz der verschiedenen
Ueber7eugung mit Bewunderung und Ehrfurcht aufblickt. Und so
muss es sein, es kann gar nicht anders sein. Eine Opposition darf
nicht erwarten, um dessentwillen angegriffen zu werden, was sie
wirklich ist und will, sondern um dessentwillen, was die Macht von
ihrem Sein und Willen glauben will... Und glauben Sie nun wirk-
lich, Lyhne, dass ein Mann, nach dem alle diese Geierschnibel hacken,
diesen Kampf kimpfen kann, ohne die zihe, blinde Begeisterung,
die Fanatismus ist, in sich zu tragen? Und wie in aller Welt soll er
fiir etwas Negatives fanatisch werden? Fanatisch fiir die Idee, dass es
keinen Gott gibt.»

Niels Lyhne antwortet:

<Aber begreifen Sie denn nicht, dass an dem Tage, an dem die
Menschheit frei aufjubeln kann: Es gibt keinen Gott — wie mit
einem Zauberschlage ein neuer Himmel und eine neue Erde erstehen
wiirden? Erst dann wird der Himmel der freie, unendliche Raum,
anstatt ein drohendes Spiherauge zu sein. Erst dann wird die Erde



Nt. 7 : ' DER FREIDENKER ‘ 53

Ein Gewaltangriff in solchen Fillen ist dann gerechtfertigt,
wenn es moglich ist, eine Versammlung iiberwiegend mit Katho-
liken anzufiillen, die mit Uebermacht durch Abstimmung das wei-
tere Fortfiihren solcher Vortrdge verhindern! Kiirzlich kam in
Miinchen ein #hnlicher Fall vor, dér glinzend klappte! Um Dis-
putation handelt es sich dabei gar nicht, da man weder reden, noch
disputieren ldsst. — Aber wo koénnen wir solche Macht — und
Massenmittel anwenden? Gut wire es!

Dariiber kommen wir nun so leicht nicht hinweg! Wenn

wir auch mit Befriedigung Kenntnis nehmen von dem offenen
Eingestdndnis sachlicher Unhaltbarkeit der katholischen Dog-
men gegeniiber unsern sachlichen Angriffen, wenn wir auch
dankbar diese riipelhafte Empfehlung eines «gerechtfertigten
Gewaltangriffes> durch eine katholische Saalmajoritdt dem
iibrigen antikatholischen Agitationsmaterial zuweisen — es
bleibt ein eigenartig unangenehmes Gefithl zuriick — wir hat-
ten unsern Gegner offenbar doch iiberschétzt! Ist er wirklich
schon so auf den Hund gekommen? Wir glaubten, dass sach-
liche Auseinandersetzungen wie die des Jesuiten Pribilla mit
Professor August Messer heutzutage auch noch moglich seien
— wir kennen vielleicht aus dem personlichen Bekanntenkreis
Katholiken, mit denen wir uns in aller Ruhe sachlich und vor-
rehm auseinandersetzen kénnen — wir haben geglaubt, daraus
Schliisse ziehen zu diirfen auf die Kampfesweise des Katholi-
zismus im Allgemeinen — und miissen nun gestehen: Wir ha-
ben uns getduscht! «<Um Disputation handelt es sich dabei gar
nicht, da man weder reden, noch disputieren lésst.» Schauen
wir den Satz noch einmal Wort fiir Wort an! Und das sagt und
rit ein Pfarrer! Und die Redaktion eines angesehenen Katho-
likenblattes ldsst das ohne Kommentar und ohne Widerrede

passieren! Gewalt — Niederkniippelung — Niederbriillen — .

das also sind die Argumente des modernen Katholizismus! Da
schau her! Es ist eine glalte Bankrotterklirung — aber sie
freut uns kaum. An einem 1itterlichen Gegner, auch wo er uns

hart zusetzt im offenen Meinungskampf, hitten wir entschieden.

mehr Freude gehabt! H.

Die katholische Aktion in der Schweiz.

Man hat sich kiirzlich in allen Instanzen des schweizeri-
schen Katholizismus eingehend mit der Frage der Durchfiih-
rung der mit so grossem Wortgepringe angekiindigten katholi-
schen Aktion beschiftigt. Im Mittelpunkt aller Anregungen
steht der Gedanke, dass das Hauptgewicht der Aktion auf das
lokale Vereinsleben zu verlegen ist. Es handelt sich also um
eine Zusammentassung aller in einer Pfarrei bestehenden und
wirksamen Werke, Vereine und Krifte zu einer grossen Seel-
sorgetitigkeit. - !

Wie der katholische «Sonntagy zu berichten weiss, erwigt

‘man auch die Verwendung der Zellenarbeit, wie sie von den

Kommunisten erfolgreich ausgebaut wird. Man stellt wieder

‘einmal katholische Wirtschafts- und Gesellschaftsprogramme

auf. Vor allem aber heisst es, ein Leben nach den Grund-

‘sétzen der Religion im privaten und 6ffentlichen Leben fiihren.

«Nicht. zaghaft sollen wir an die Werke des Laienapostolats
herantreten», schreibt Kardinal Bertram in seinem Buch: «Im
Geiste und Dienst der katholischen Akiion> — «sondern mit
sieghafter Zuversicht, dass unsere Arbeit auch dann nicht un-
niitz ist, wenn die Feinde und Hindernisse gewachsen sind.
Diese Zuversicht wird die Arbeltsfreudlvkelt bis zur Unermiid-

Jlichkeit steigern.» .

Wir aber fragen: Was niitzen alle Anliufe und Anslren-
gungen, wenn der Katholizismus als solcher in seinen Grund-
lehren iiberholt und widerlegt ist? Was niitzt alle Steigerung
der Dynamik, wenn die Wesens- und Glaubensgrundlagen un-
haltbar geworden sind? Was niitzt die Intensivierung der mo-
torischen Krifte, wenn der Wagen selbst auf einem falschen
Wege steht? Es liegt in der Natur des Katholizismus, dass er
eine griindliche und ehrliche Diskussion iiber eben diese seine
Wesens- und Glaubensgrundlagen nicht zulassen kann, nicht
zulassen darf. Jede ernsthafte Infragestellung, jeder «reelles
und nicht bloss «methodische> Zweifel ist ja bereits Siinde.
So kommt uns das ganze Manéver der katholischen Aktion vor
wie eine Kampherinjektion — vielleicht die letzte! — in einen
schon stark morbiden Organismus.

Nachirag: Dem Basler Stadttheater ist die grosse Ehre'zu-
gedacht worden, den ersten «kulturellen Vorstoss» dieser ka-
tholischen Aktion zu sehen und zu erleben. Das Tatsichliche
selbst darf aus allen den verschiedenen Zeitungsberichten «ls
bekannt vorausgesetzt werden. Wie mir von ganz zuverlissiger
Seite aus mitgeteilt worden ist, richtete sich die Empérung ge-
rade der Frauen im Theater keineswegs gegen das Stiick
«Cyankeli», sondern gegen die flegelhaften Lausbiibereien der
Helden der katholischen <Renaissance». Die Frauenwelt wurde
aufs schwerste beleidigt nicht durch das Stiick, nicht durch die
ergreifenden Vorgénge auf der Biihne, sondern durch die freche
Anmassung dieser Korpsbriider und unreifen Jiingelchen, tich
viterlich zu Sittenrichtern und Réchern der «verletzten Frauen-
ehre» aufspielen zu wollen: Die Frauen von heute lassen sich
solche einfiltige «Bemutterungens> nicht mehr gefallen, sie
sehen selbst zum Rechten, wenn es nétig ist — das hoffentlich -
ist den pobelnden Studenten im Theater schon sehr klar ge-
worden. Aber auch die nachfolgende Debatte im Grossen Rat
und in der Presse brachte den katholischen Arditi eine
schmachvolle Niederlage nach der andern. Das war also der
erste ruhmreiche Vorstoss der Aktion! Vivant sequentes! H.

unser und werden wir der Erde zu eigen sein, wenn jene dunkle Welt
der Seligkeit und der Verdammnis wie eine Luftblase geplatzt sein
wird. Die Erde wird unser wahres Vaterland, unseres Herzens Hei-
mat sein, wo wir nicht wie fremde Giste eine armselige Spanne
Zeit, sondern alle unsere Zeit zubringen werden. Und" welche Inten-
sitit wird es dem Leben verleihen, wenn alles darin Raum finden
und nichts nach aussen hin verlegt werden wird. Der ungeheure
Liebesstrom, der jetzt zu jenem Gott emporsteigt, an den man glaubt,
wird, wenn der Himmel leer ist, sich iiber die ganze Erde ergies-
sen... Begreifen Sie nicht, welchen Adel es der Menschheit ver-
leihen wird, wenn sie in voller Freiheit ihr Leben leben und ihren

Tod sterben kann, ohne Furcht vor der Hélle und ohne Hoffnung auf -

das Himmelreich, aber sich selber fiirchtend, und auf sich selber hof-
fend?...»

«Sie miissen einen wunderbaren Glauben an die Menschheit ha-

- ben; der Atheismus wird ja noch grossere Forderungen an sie stellen
als das Christentum.»

«Natiirlich.»

«Natiirlich; aber wo wollen Sie alle die starken Individuen her-
nehmen, deren Sie bediirfen, um Ihre atheistische Menschheit zusam-
menzusetzen?»

«Nach und nach wird der Atheismus sie selbst erziehen; weder

diese Generation noch die iibernéchste wird den Atheismus ertragen

konnen, das erkenne ich wohl, aber in jeder Generation werden wohl
einzelne sein, die sich ehrlich ein Leben und einen Tod innerhalb
dieses Atheismus erkiimpfen werden, und sie werden in der Zeiten
Lauf eine Reihe geistiger Ahnen bilden, auf die die Nachkommen

mit Stolz zuriickblicken kénnen und durch deren Betrachtung sie
Kraft gewinnen werden. Am Anfang werden die Bedingungen die
schwierigsten sein, da werden die meisten im Kampfe uuterliegeu,
und die, die siegen, werden mit zerfetzten’ Fahnen siegen... Aber
mag es drum sein, einst wird es kommen, und die wenigen werden
die vielen sein.»

(Mit freundlicher Genelimigung des Verlags Th. Knaur Nachf.
aus dem Roman «Niels Lyhne» von J. P. Jacobsen.)

* % *

Dem Volk muss die Religion erhalten werden!

Wie zwei fremde Nationen stehen sich in jedem Lande die Glidu-
bigen und die Unglidubigen gegeniiber; und die Machthaber sind nur
zu blind, um zu ‘sehen, dass die Unglaubigen bereits die Mehrheit
hatten, wenn der Staat nicht die Gewohnheit des Glaubens mit allen
seinen Mitteln stiitzte. Die Machthaber — nicht nur die monarchi-
schen = fiirchten immer, den Ast abzusigen, auf welchem sie sitzen:
Die stumme Unterwerfung unter jede Autoritat. «Die Religion muss
dem Volk erhalten bleiben.» Dem Volk. Zu seinem eigenen Nutzen
und zur Bequemlichkeit der Regierenden. Seitdem die Regierenden
den Glauben mit Bewusstsein verloren haben, so ungeféhr seit den
ersten Regungen der Renaissance, wird der freche Satz in immer
neuen Formen wiederholt: Dass dem Volke die Vorstellungen er-
halten werden miissen, an welche die Gewalthaber nicht mehr glau-
ben. Es ist ein politischer Satz. Der Satz eines politischen Glaubens,
der sich selbst wiederum iiberlebt hat. Man kénnte das schnurrig so



54. ~ DER FREIDENKER ' Nr. 7

Soziologlsche Wandlungen in der Sowjet=
union u. deren antireligiése Auswirkung.

Der ilteren Generation in Sowjetrussland sitzt noch viel-

Iach der Zarismus in den Gliedern und ein grosser Teil der-

Bauernschaft hat trotz der «Befrelung» seelisch die Leibeigen-
schaft noch nicht iiberwunden. Aber die jlingere Generation
hat die revolutionire Umwandlung seelisch in sich aufgenom-
men. :

Es wire falsch, zu meinen, dass hiefiir allein, oder auch nur
in erster Linie, der «gottlose> Unterricht in der neuen. Schule

verantwortlich sei. .Vielmehr ist die Umstellung des Schulun- -

terrichtes iiberhaupt erst durch die Wandlungen der sozialen
Umwelt moglich geworden. Wie sehr das menschliche Be-
wusstsein. durch das gesellschaftliche Sein bedingt wird, das
lasst sich gerade-in der USSR ausgezeichnet studieren, ja ge-
radezu.demonstrieren.

Da ist vor allem als erster grosser soziologischer Komplex
die Ausschaltung einer iiber den Massen herrschenden feuda-
len oder biirgerlichen wirtschaftspolitischen Gewalt. Das muss
sich antireligiés oder zumindest atheistisch auswirken. Denn
Gott ist nichts anderes als das himmlische Spiegelbild des ir-
‘dischen Herrschers. Gott ist mit der Klassenscheidung geboren
‘und muss daher auch zwangsldufig mit der Klassenscheidung
verschwinden. So wie es August Bebel bereits formuliert hat:
«Der Sozialismus schafft Gott und die Religion nicht ab, son-

dern mit dem Sozialismus wird die Religion von selbst ver- .

schwinden.»

Kein Geringerer als Lenin war es, der erkannt hat, dass
trotz aller technischen Fortschritte, trotz gesteigerter Naturer-
kenntnis und Naturbeherrschung, auch innerhalb der kapita-
listischen Gesellschaft neue Antriebe zur religiosen Einstellung
der Massen gegeben sind. Nicht nur, weil es irdische Gotter
gibt und nicht nur weil die Verelendung die Massen fiir den
Trost der Religion empfinglich macht. Sondern deshalb; weil
diese Massen das komplizierte Rédderwerk des Kapitalismus
nicht zu durchschauen vermdgen. Naturerkenntnis- ist noch
‘nicht Gesellschaftserkenntnis.. Das Proletariat empfindet den
kapitalistischen Apparat wie ein unentrinnbares Fatum und
in seiner Ohnmacht fliichtet es in die Traumwelt der Religion,
so wie der Urmensch einst in Unkenntnis der Naturkrifte im
Zauberglauben illusion#dre Sicherungen zu erlangen suchte.

Wenden wir diese Ueberlegung nun auf die Sowjetunion
an. Da ist ein Fiinfjahrplan."Was bedeutet dieser zweite grosse
soziologische Komplex seelisch fiir die Massen? Ist er nicht
genau so ein Eingriff auf gesellschaftlichem Gebiete in die

Allmacht Gottes, wie die biirgerliche Wissenschaft einst als’

Eingriff in die ureigensten Weltlenkungsrechte Gottes empfun-

,den wurde ? Welch’ ein Frevel, den unerforschlichen Ratschluss
Gottes <korrigieren» zu wollen! Der Papst weiss schon ganz
gut, warum er gegen den Bolschewismus zu Felde zieht.

Der Fiinfjahrplan hat eine ganz gewaltige antireligiose Be-
deutung. Mag er mangelhaft sein, auch die Naturwissenschaft
gewidhrt keine hundertprozentigen Sicherheiten, und man
muss immer von neuem zulernen. Der Fiinfjahrplan, so unvoll-
kommen er noch sein mag, bedeutet den Versuch, den «Sprung
aus dem Reich der Notwendigkeit in das Reich der Freiheit>
(Frzedrzch Engels) zu ,wagen.

Planwirtschaft? Keine Krisen mehr? Keine Arbeitslosig-
keit, keine Hungerkatastrophen? Fiirwahr, die Menschheit
wird reif zur Gottlosigkeit!

Der dritte grosse soziologische Komplex ist die Kollekti-
vierung der Landwirtschaft. Schon vorher stiirmten auf den
Bauern neue Eindriicke ein, die mit der Aenderung seiner Le-
bensverhiltnisse verbunden waren. Nicht nur das Kollektiv-
erlebnis des Krieges, der Revolution, des Biirgerkrieges, der
Neuaufteilung des Bodens. Dies alles mag ihn zutiefst aufge-
wiihlt und das Fundament gelockert haben, dem die kindheits-
vertrauten Bilder von Gott und den himmlischen Heerscharen
entstammen. Aber die religiose Unterschicht, die in seinem
Unterbewusstsein an uralte Zauberformen gebunden war,
blieb unberiihrt. All das, was mit seinem Aberglauben zusam-
menhing, viel dlter als der Gottesgedanke, all das, was ihn
mit der Mutter Erde verband, war irgendwie, unklar und in
Worten unfassbar, lebendige Wirklichkeit. Ob Gotter, ob Vege-
tationsddmonen, die geheimnisvolle Urkraft, die das Getreide
wachsen und gedeihen lisst, die ist nun einmal da und muss
seelisch erfasst und verarbeitet werden, damit die Produktion
nicht-Schaden leidet. Ob Zauberhandlung, ob Gebet, die Beein-
flussung der vegetativen Produktlonsfaktoren, das ist der Sinn
der Religion des Landmannes. ,

Da kam der kiinstliche Diinger, da kam der. Traktor, da kam
die Elektrizitat ins Dorf. Die Industrialiserung der Landwirt-
schaft riittelte an dem alten Glauben der natiirlichen Produk-
tionsfaktoren. Der Mensch als Prinzip der umwélzenden Pra-
xis schafft sich weit wirksamere kinstliche Produktionsfak-
toren. Es hat keinen Sinn mehr, zu beten.

Noch aber ist der Einzelne auf sich gestellt. Das Ungliick
kann ihn treffen. Da kommt das Kollektiv. Der cinzelne taucht
unter in der Gemeinschaft. Nun hat auch der private Aber-
glaube — wenigstens so weit er sich auf die Produktion be-
zieht — keine Existenzberechtigung mehr.

Der vierte grosse soziologische Komplex umfasst das Se-
xualproblem und alles, was damit an Beziehungen zwischen
den Menschen, zwischen Mann, Frau und Kind zusammen-
héngt.

ausdriicken: Der Glaube, dass der Glaube dem Pébel erhalten wer-
den miisse, muss den obern Zehntausend erhalten werden.
(Aus Fritz Mauthner: Der Atheismus und seine Geschichte
im Abendlande. Band IV.)

«Der Versuch ist angestellt. Das-Heil der Menschheit kann nur
durch die Gerechtigkeit kommen, nicht durch die Barmherzigkeit.
Seit bald 2000 Jahren hért das Evangelium nicht auf, zu abortieren.
Jesus hat nichts erldst; das menschliche Leiden ist gleich gross und
gleich ungerecht geblieben. Das Evangelium ist ein aufgehobenes Ge-
setzbuch, das der Geselischaft nur noch schaden kann. Los vom
Evangelium!» Abbé Pierre Froment, in Zolas: Paris.)

Literatur.
Dr. jur. et phil. Paul Wérner: Die Wirklichkeit. Ein Versuch der
Grundlegung. - 1929.

Es ist der ganz eigenartige Versuch, auf rein thoretischem, ge-
nauer logischem Weg ausgesprochen ontische Wirklichkeitsprobleme
zu- erledigen. Das eigentlich existentielle Grunderlebnis der Wirk-
.lichkeit kann natiirlich weder logisch, noch auch nur irgendwie
theoretisch aufgewiesen werden. Es kann, selbst ein Stiick Wirk-
lichkeit,. nur erlebt werden. Aber von der ersten theoretischen Er-
fassung und Fassung dieses Grunderlebnisses aus, von dem Grund-
satz aus: Etaws existiert — von da aus arbeitet der Verfasser mit

scharfer Logik, mit zwingender und unerbittlicher Anwendung des
Identititsatzes iiber die Behandlung der Zustinde und Eigenschaf-
ten des Existierenden und iiber das Unendliche hinweg auf die Her-
ausstellung seines Endergebnisses hin. Dieses Endergebnis richtet
sich nicht nur gegen jeden erkenntnistheoretischen Idealismus und
relativistischen Positivismus, sondern auch gegen jeden religidsen
Supranaturalismus. Denn: «Mit der bewiesenen Ausschliesslichkeit
der Existenz der unendlichen Aktiv-Pasiv-Materie ist unmittelbar
der Ausschluss einer Wirklichkzit ausser ihrer Wirklichkeit zwin-
gend nachgewiesen. Die unendliche * Aktiv-Passiv-Materie ist dem-
gemiss die einzige Wirklichkeit, ist die Wirklichkeit.» Damit hat
das Dezidierte Schriftchen auch fiir uns Diesseitsmenschen seine
ganz bestimmte Bedeutung. H.

Arbeiter-Esperantist. Oftizielles Organ des Arbeiter-Esperanto-Bundes
fiir die deutschen Sprachgebiete. Erscheint am 1. jeden Monats.
. Abonnement fiir das Ausland: 2.50 RM. Geschiftsstelle und Ver-
lag: Leipzig C 1, Wasastrasse 16.

[ o a2 e s an e aun s a aan un aus  aun aun e amn sun aun Sun B SN BEL BN BN SN SN N4

Gesinnungsfreund!

Haben Sie dem ,,Freidenker* schon einen
neuen Abonnenten geworben?




	Feuilleton

