
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 13 (1930)

Heft: 7

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


50 DER 'FREIDENKER

gute halten, wenn ich die verlogene Höflichkeitsformel
«Anwesende selbstverständlich ausgeschlossen» nicht gebrauche.»

«Sehr gut, sehr gut!» rief mein Begleiter, den die scharfe
Tonart der Frau unangenehm berührt hatte, erleichtert und
wirklich mit leuchtenden Augen aus, «keine konventionelle
Lüge das ist ja wie ein Bad an einem schwülen Tage —
Annemarie, warum gehen wir so wenig in Gesellschaft? Doch weil
der ganze -Artigkeits- und Höflichkeitsrummel ein Schwindel
ist! Weil wir das Gefühl haben, darin ersticken zu müssen!
Ist's nicht so?»

«Doch,» erwiderte die Frau und fügte etwas verlegen mit
kindlicher Aufrichtigkeit bei: «Wenn es nicht gerade die
Religion betroffen hätte, so würde es mir gar nichts ausgemacht
haben !»

«Das glaube ich Ihnen gerne,» sagte ich, «über jeden andern
Gegenstand, auch wenn es die mohammedanische oder irgend
eine andere Religion gewesen wäre, hätten Sie in völliger
Gemütsruhe sprechen und sprechen hören können, nur über die
eigene nicht. Sie sind der verkörperte Beweis für meine
Behauptung.»

«Ach was!» lachte und schmollte sie zugleich und wandte
sich zum Gehen.

Auch wir lachten, schlössen uns ihr an, und damit war das

herzliche Einvernehmen wieder hergestellt und, wie mir
schien, erst recht begründet. (Forts, folgt.)

Der Brief des Paulus an die Römer —
ein Schreiben aus dem zweiten Jahrhundert.

Von Gustav Schläger.

Das Neue Testament enthält bekanntlich dreizehn Briefe
des Apostels Paulus. In der zweiten Hälfte der Apostelgeschichte

erfahren wir ausführlich von dem grossen Heidenapostel

der die neue Lehre von Ort zu Ort trug, der sie nach

Europa brachte und in den Städten Mazedoniens und Griechenlands,

in Athen und Korinth, pnedigte, die Feindschaft der
jüdischen Obersten auf sich zog und dann wegen seiner Berufung
auf den Kaiser die Reise nach Rom unternahm, wo er zwei
Jahre im Gefängnis sass und das Reich Gottes predigte und
lehrte von dem Herrn Jesus unverboten. Leider bricht der B&-

rieht der Apostelgeschichte hier unvermittelt ab, so dass wir
von seinem Lebensausgang keine sichere Kunde haben. Die
dreizehn Briefe des Neuen Testaments tragen den Eingangs-

giuss: Paulus, ein Knecht Jesu Christi oder ein Apostel Jesu

Christi an die und die Gemeinde. Jahrhundertelang hat man
ohne jeden Zweifel die Briefe als Briefe des in der
Apostelgeschichte geschilderten Paulus hingenommen und hatte so

eine stattliche Sammlung von Briefen, aus denen man die

Feuilleton.

Crucifixus.
Am Kreuz hing sein gequält Gebeine,
Mit Blut besudelt und geschmäht;
Dann hat die stets jungfäulich reine
Natur das Schreckensbild verweht.

Doch die sich seine Jünger nannten,
Die formten es in Erz und Stein
Und stellen's in des Tempels Düster
Und in die lichte Flur hinein.

So, jedem reinen Aug' ein Schauder,
Ragt es herein in uns're Zeit,
Verewigend den alten Frevel,
Ein Bild der Unversöhnlichkeit.

Theodor Storm.

Unangenehme Wendung.
Oberpriester (zu den Priestern) : Die Zeit der Regengüsse ist einge¬

treten, nehmt eure Säcke und eure Oelkrüge, sammelt Almosen,
Bekleidungsstücke und Gold bei den Unreinen, die niederträch-

Lehre, das Lehrsystem, des grossen Apostels erkennen konnte.
Erst zu Beginn des 19. Jahrhunderts traten Zweifel auf an der
Echtheit einiger Briefe. So fiel auf, dass die sogenannten
Pastoralbriefe, d. h. die an die Hirten der Gemeinde, die Pastoren

Timotheus und Titus adressierten, in ihrem Inhalt und in
ihrer Ausdrucksweise so stark von den übrigen abwichen, dass
man annehmen musste, sie seien von einer andern Hand
geschrieben. Wie es bei so vielen Schriften des Altertums der
Fall gewesen ist, hatte jemand unter angenommenem Namen in
der Rolle einer anerkannten Grösse geschrieben, sich im Geiste
in die: Zeit und Lage des fingierten Briefschreibers versetzend.
Die Tübinger Schule unter Führung von Ferdinand Christian
Baur betonte dann stark den Unterschied von Judenchristen
und Heidenchristen und bestritt die Verfasserschaft des Paulus
auch bei andern Briefen. So blieben schliesslich nur die vier
Hauptbriefe, der an die Römer, die beiden an die Korinther
und der an die Galater als anerkannt echte Briefe des Apostels
Paulus übrig. Nur ein auch in politischen Dingen radikaler
Geist, Bruno Bauer, bestritt die Echtheit sämtlicher paulini-
scher Briefe, drang aber mit seiner Ansicht nicht durch, und
seine Schriften sind bis auf den heutigen Tag wegen ihres
absonderlichen Stils nie recht gelesen worden. Auch einzelne
holländische Gelehrte wurden Wortführer dieser radikalen
Kritik, aber im allgemeinen hat die Ansicht von der Unechtheit
auch der vier Hauptbriefe bei den neiutestamentlichen
Forschern aller Länder keinen Boden gewonnen. Doch tauchen
immer wieder Zweifel an der Richtigkeit der kirchlichen und
wissenschaftlichen Tradition auf, und im folgenden soll
dargelegt werden, aus welchen Gründen man dazu kommen kann,
den so wichtigen Brief an die Römer dem Apostel Paulus :-b-
zusprechen und ihn für ein Werk aus dem zweiten Jahrhundert,

für ein Pseudepigraph, anzusehen.

Der Leser liest in der deutschen Bibel in Vers 7 den Gruss
an alle, die zu Rom sind, wie Vers 15, dass der Apostel geneigt
ist, «auch euch zu Rom das Evangelium zu predigen». Aber in
zwei guten Handschriften fehlen die Worte: zu Rom. So ist es
also wohl denkbar, dass der Brief ursprünglich als ein offener
Brief, wie wir sagen würden, geschrieben ist an christliche
Gemeinden. Dann ist bei irgendwein und irgendwo die Meinung
aufgekommen, er sei für die Gemeinde in Rom bestimmt
gewesen, die Adressierung «in Rom» drang ein und hielt sich
dann in den Handschriften. Der Apostel hat sich oft
vorgenommen, seine Leser zu besuchen, 1. 13; 15, 22, und will zu
ihnen kommen, wenn er nach Spanien reist, 15, 24, 28. Aber
diese Notizen zwingen nicht, an Rom zu denken, der
Briefschreiber kann dabei auch etwa an Alexandrien gedacht
haben, das man bei einer Reise von den östlichen Ländern nach
Spanien auch leicht berühren konnte.

tig genug sind, um sich mit irdischen Dingen zu beschäftigen.
Sammelt fleissig, damit wir während der Regenzeit uns ungestört
dem Meditieren widmen können.

(Dreihundert Priester verlassen das Kloster, um bettelnd das
Land zu durchstreifen. Nach abgelaufener Frist kehren alle
dreihundert zurück, gefolgt von einer fast unüberblickbaren Menge.)

Priester (zum Oberpriester): Herr, o Herr! Siehst Du die Menge?

Oberpriester: Ich sehe. Weshalb sind sie gekommen?
Priester : Frage selbst

Oberpriester (begibt sich auf das Dach des Klosters und spricht zur
Menge) : 0 ihr Unreinen, die ihr euch nicht schämt, immer wieder

geboren zu werden und euch doch nicht zu bessern, um endlich

in das heilige Nirvana zu gelangen, was bedeutet es, dass

meine Schüler mit leeren Säcken, mit leeren Krügen und ohne
Gold heimgekehrt sind? Seid ihr schon so böswillig geworden,
dass ihr euren Priestern kein Almosen geben wollt? Ich aber

sage euch: Bedenket euch!

Volk: So ist es! So ist es, Hohepriester, wir sind bekehrt! Weit kannst
Du wandern und wirst nirgends einen Menschen finden, der noch

einmal geboren werden wollte. Wir wollen rein werden! Wir
wollen büssen! Wir Hessen alle irdische Eitelkeit zurück. Wir
wollen uns ins Innere vertiefen, um den Sinn des Lebens kennen

zu lernen, wir wollen von der Qual des Wiedergeborenwerdens
erlöst sein. Wir wollen alle Buddha werden!

Oberpriester (entsetzt) : Ihr wollt nicht mehr arbeiten?



Nr. 7' DER FREIDENKER 51

Die Gründung einer christlichen Gemeinde in Rom ist für
uns in vollkommenes Dunkel gehüllt. Wir haben keine Nachricht

darüber, wann und von wem sie in der Hauptstadt des
Weltreichs gegründet worden ist. Der Apostel Paulus schreibt
nach der üblichen Annahme den Brief an die römische
Gemeinde, die ihm persönlich bis dahin unbekannt ist. Aher woher

wissen wir überhaupt von dem Bestehen einer Gemeinde
in Rom Man glaubt sicher zu sein, aus der Apostelgeschichte.
Denn wir lesen dort, 28, 13, 14, dass Paulus und seine
Reisegefährten nach Puteoli kamen: da fanden wir Brüder, ünd
im Vers 15 heisst es, dass die Brüder von Rom ihnen entgegen
kamen bis Appii Forum und Tres Tabernaes. Es ist durchaus

verständlich, dass man dabei an die christlichen Glaubensbrüder

denkt, die ihren berühmten, eifrigen Glaubensgenossen
einholen. Aber nun ist es sehr auffällig, das im folgenden auch
nicht mit einem Sterbenswörtchen davon die Rede ist,

' dass

Paulus mit Christen, mit der Christengemeinde in Rom, in
Verbindung getreten sei. Es heisst Vers 17, dass Paulus
zusammenrief die Vornehmsten der Juden. Als er, ärgerlich über
die Unempfänglichkeit seiner Zuhörer für die neue Lehre sagt,
dass den Heiden gesandt ist dies Heil Gottes, gingen die Juden
hin und hatten viel Fragens unter ihnen selbst, Vers 29. Paulus

kann in seinem Gedinge ungehindert predigen, aber nichts
wird davon gesagt, dass Christen zu ihm gekommen seien, wie
auch die Vornehmsten der Juden nichts von Christen oder
einer Christengemeinde sagen. Man hat ganz und gar den
Eindruck, dass es sich hier in Rom um den Anfang einer Missionspredigt

handelt, nicht um Anknüpfung an eine schon
bestehende Gemeinde. Und dass in Puteoli Brüder waren nnd von
Rom Brüder kamen, beweist auch nicht die Existenz einer
Christengemeinde in Rom. Gewiss werden die Anhänger der
neuen Lehre in der Apostelgeschichte häufig Brüder genannt,
z.B. 14, 2; 15, 1; 22, 30; 17, 10. Aber das Wort Bruder, adel-
phos, wurde auch gern als Anrede bei einer Ansprache
verwendet: Ihr Männer, liebe Brüder, 13, 10; 15, 7, 13; 22, 1; 23, 1.

Und wenn es in der Verteidigungsrede des Stephanus Kap. 7,
23 und 25 von Moses heisst, dass er gedachte zu sehen nach
seinen Brüdern und vermeinte, seine Brüder sollten vernehmen,,

dass Gott durch seine Hand ihnen Heil gäbe, so ist da mit
Bruder zweifellos der Landsmann, der Volksgenosse gemeint,
wie ja auch in unserm Kapitel 28, 21 die Vornehmsten der
Juden sagen, dass sie weder Schrift empfangen noch dass ein
Bruder kommen ist mit schlechten Nachrichten über dich, Paulus

erzählt, Kap. 22, 5, dass er noch als Verfolger der Christen
Briefe an die Brüder in Damaskus, also an die Juden, "bekommen

hat. So gebraucht der Verfasser der Apostelgeschichte
das Wort adelphos auch zur Bezeichnung des Landsmannes,
und es gibt einen durchaus guten Sinn, wenn wir unter den

Brüdern in Puteoli oder denen aus Rom Landsleute verstehen,
Juden, die erfreut sind, ihrerseits einen jüdischen Landsmann
au begrüssen, wie er seinerseits sich nach der langen, gefährlichen

Reise inmitten einer Reisegesellschaft von Nichtjuden
gefreut haben mag, Landsleute, Volksgenossen zu treffen.
Gesteht man die Möglichkeit dieser Auslegung zu, auf die der
Gelehrte Pallis in seinem kurzen Kommentar «To the Romans»
aufmerksam macht, so kann man mindestens daran zweifeln,
dass der Verfasser eine Christengemeinde in Rom voraussetzt,
wenn man nicht dem Gesamtbefund der bestimmten
Behauptung recht gibt. In der Tat, die Apostelgeschichte erlaubt
keinesfalls, an Christen, viel weniger noch an eine
Christengemeinde in Rom zu denken. Hat aber keine Christengemeinde

in Rom bestanden, so kann natürlich der Apostel Paulus

keinen Brief an die Christen in Rom geschrieben haben,
dann ist die Unechtheit des Briefs aii die Römer erwiesen. Hier
liegt ein interessantes Beispiel vor, wieviel von der Auslegung
eines einzigen Wortes abhängen kann. Die Auslegung von
adelphos im Sinne von Pallis räumt mit der lange Jahrhunderte

gehegten Annahme des Bestehens einer Christengemeinde
zur Zeit des Paulus auf. Aber auch abgesehen von der
bisherigen Beweisführung, die den älteren Bestreitern der Echtheit

auch unbekannt war, bleiben noch genug Gründe gegen
die Annahme der Abfassung durch Paulus übrig. Zunächst sei
darauf aufmerksam gemacht, dass die Apostelgeschichte, die
soviel Reden und Erlebnisse ihres Helden erzählt, an keiner
einzigen Stelle auch nur mit einem einzigen Worte einen
Briefwechsel des Apostels mit einer Gemeinde erwähnt. Gewiss ist
dieses Stillschweigen kein zwingender Beweis dafür, dass der
Zeltweber von Tarsus nicht Briefe geschrieben habe. Aber es
ist mindestens auffällig, dass von keinem Briefe des Apostels
die Rede ist. Wäre dem Verfasser der Apostelgeschichte etwas
bekannt gewesen von Briefen des Apostels, so hätte er doch an
irgend einer Stelle etwas davon sagen können, sollte man
meinen. — Sehen wir uns den Inhalt des Briefes selbst an,
Wenn wir die Reden des Paulus in der Apostelgeschichte lesen,
so finden wir da den Ausdruck einer schlichten Frömmigkeit,
den Glauben an den Gott des. Himmels und der Erden, den
Glauben an den Christus und an die Auferstehung und an das
Gericht.

In eine ganz andere Sphäre versetzt iuns der Brief an die
Römer. Da stossen wir auf eine Fülle theologischer Begriffe:
Gerechtigkeit, Rechtfertigung, Gerechtigkeit aus dem Glauben
und Gerechtigkeit aus des Gesetzes Werk, das Gesetz und seine
Bedeutung, Sünde, Fleisch und Geist. Es genüge, auf den
Unterschied hingewiesen zu haben,, denn man kann einwenden,
der Brief an die Römer zeige den wahren, von den Pharisäern
herkommenden, theologisch geschulten Paulus, die Apostelge-

Volk : Wir haben Deine Lehre begriffen, o Heiliger, und kennen nun
die Eitelkeit materieller Dinge. Wir haben unsere Paläste und
unsere Häuser zerstört, Unkraut in unsere Gärten und Aecker
gesät. Wir wollen nicht mehr arbeiten! Wir wollen unsere Tage
in heiliger Verinnerlichung zubringen!

Oberpriester (mit erhobenen Armen): 0 ihr Toren! Ihr habt doch
nicht die Münzenprägung eingestellt, habt hoffentlich die Stätte
des Gewerbes, wo Schuhe und Stoffe erzeugt werden, unangetastet

gelassen? Ihr habt doch die Käseerzeugung, den Obstbau
und die Honigerzeugung nicht eingestellt?

Volk: Wir haben die Goldgruben gesprengt, die Stätten des Gewer¬
bes verwüstet, keine Obstbäume gepflegt, Kühe und Schafe ihrem
Schicksal überlassen. Wozu die weltlichen Eitelkeiten, o
Hohepriester, wo wir doch alle Priester werden wollen? Freue Dich,
Oberpriester, die ganze Welt wird zu einem einzigen grossen
Kloster. Alle Menschen wollen heilig sein wie Ihr. Alle
Menschen wollen Buddha sein! Niemand will wiedergeboren werden!
Alle in das heilige Nirvana!

Oberpriester (rauft sich die Haare): Ihr Narren! Wo wollt ihr medi¬
tieren? Wollt ihr vielleicht im Regen sitzen?

Volk (in Ekstase) : Wir füllen die Klöster! Und wenn wir noch so eng
sitzen, wir werden doch meditieren! Wir wollen das Nirvana!
Wir wollen Buddha werden!

Oberpriester (vollkommen verwirrt) : Wartet, ich will die Sache mit
meinen Schülern besprechen. (Steigt vom Dach. Zu seinen Schülern)

: Was sollen wir tun?
Priester: Oh, oh, niemand wird für uns arbeiten! Niemand wird uns

mit Gaben versehen! Was hast Du getan, Herr! Wir werden
elend vor Hunger umkommen!

Oberpriester (seinen Bart raufend) : Meine ganze Lehre, die Medi-
tatio, war darauf gegründet, dass die Menschen sich doch nicht
bekehren würden! Sagt, ihr heiligen Priester, konnte ich an
diese Verdammnis denken, dass die Menschen den irdischen Dingen

entsagen, nicht wiedergeboren werden wollen, dass sie alle
Buddha zu sein verlangen?

Priester: Das Volk wird unsere Vorräte vertilgen! Hilf uns, o Herr!
Herr bewahre uns vor der Bekehrung der Menschheit!

Oberpriester: Habt keine Angst! Ich werde euch vom Hungertode
retten! (Er steigt wieder auf das Dach und spricht zum Volke):
Wollt ihr euch noch immer bekehren und wollt ihr uns kein
Almosen geben?

Volk: Wir können kein Almosen spenden, denn wir haben den irdi¬
schen Dingen entsagt! Nirvana! Nirvana!

Oberpriester (geht in das Kloster) : Und nun Priester, schafft alle un¬
sere Vorräte herbei. Für zwanzig Tage werden wir reichlich
genug haben. Die Bekehrten werden die zwanzig Tage doch nicht
aushalten, werden schön an ihre Wohnst'ätten heimkehren, von
neuem aufbauen, was sie zerstört haben und werden wieder
Almosen steuern müssen, ihren Priestern, die in heiliger Meditation

den Sinn des Lebens gefunden haben.
Nach Verlauf von zwanzig Tagen ging das Volk auseinander und

baute sich neue Heimstätten. Das Kloster aber blieb leer, denn die
auf so harte Probe gestellten Bekehrten assen in ihrem blinden Hunger

Vorräte und Priester auf. Maria Holly-Szucsich.



52 DER FREI DENKER Nr. 7

schichte zeigt sein Bild abgeblasst, in der Auffasung des iii
späterer Zeit lebenden Verfassers. Aber nun fragen wir:
Warum entwickelt Paulus gerade den Römern, der ihm unbekannten

Gemeinde, seine Gedanken, seine doch gewiss nicht
volkstümliche Theologie, deren Gedankengänge doch einem schlichten

Gemeindegliede schwer verständlich waren? Aus keiner
Bemerkung des Briefs geht hervor, dass die römischen Leser
seine Darlegung gewünscht oder nötig gehabt hätten. Auch
Professor Jülicher, dem der Gedanke, dass der Brief nicht von
Paulus geschrieben sein könnte, völlig fern liegt, gesteht zu :

«Grosse Abschnitte des Briefes, fast die ganze erste Hälfte,
hätte Paulus ebenso gut vor jeder andern Gemeinde vortragen
können.» Es ist so, wir erkennen keinen Anlass dafür, dass
der Apostel diese dogmatischen Erörterungen und die sittlichen
Ermahnungen gerade den Römern vortrug. Ueberall, wo
ehemalige Juden und frühere Heiden sich in einer christlichen
Gemeinde zusammenfanden, müssten oder konnten sich leicht
Kontroversen erheben, wie sie in unserm Brief erörtert werden:

Streit über die Bedeutung .und die Gültigkeit des mosaischen

Gesetzes, über den Vorrang des Volkes Israels vor
andern Völkern, eine gewisse Rivalität der beiden Gruppen,
Streitigkeiten über Speisegebote und Festtage. Es wird auch
allgemein zugestanden, dass unser Schreiben mehr eine Abhandlung

ist als ein wirklicher Brief. Er wahrt zwar die Form
eines Briefs mit Eingangsgruss, Segenswunsch, Grüssen und
dem üblichen Schluss. Aber er macht den. Eindruck, nicht an
eine einzelne Gemeinde gerichtet zu sein, sondern an die
Christengemeinden überhaupt. Er ist eben das, was wir einen
offenen Brief nennen. (Schluss folgt.).

Wie stellen wir uns zu den Veranstal=
tungen der Freidenker?

Taktische Erwägungen der Katholiken.

Zu solch taktischen Erwägungen hat die Vortragstournee
Krenn den Katholiken landauf und landab reichlich Gelegenheit

geboten. In einer Hinsicht herrschte zwar von Anfang an
volle Uebereinstimmung: Der Referent wird als Person mit
Kot und Schmutz Übergossen! Auch wenn die tollen Behauptungen

nicht wahr sind — es ist keine Gefahr, der abgefallene
Priester hat weder Zeit noch Geldmittel, alle die notwendigen
Presse- und Ehrbeleidigungsprozesse durchzufechten. Man
weiss, dass Krenn sich mit Erfolg überall zur Wehre gesetzt
hat da., wo die Gegner sich Auge in Auge ihm gegenüber
gestellt haben. Aber schliesslich ist Verunglimpfung und persönliche

Herabsetzung das einzige wirksame Kampfmittel der
heutigen katholischen Kirche — und von diesem muss sie also
hinreichend und ausgiebig Gebrauch machen.

Lesefrüchte.
' Die beiden Freunde Niels Lyhne und Dr. Hjerrild schlendern am

Weihnachtsabend durch die Stadt. Sie kommen auf Glauben und
Unglauben zusprechen. Dr. Hjerrild zu Lhyne:

«Glauben Sie mir, es ist für einen Menschen ein befreiendes
Glück, für eine Idee zu kämpfen, die Erfolg hat, während es so
demoralisierend ist, zu der unterliegenden Minorität*) zu gehören...
Und das kann nicht anders sein, denn es ist eine so bittere Kränkung,
das, von dessen Wahrheit und Berechtigung man gerade bis in die
innerste Tiefe seiner Seele überzeugt ist, von dem elendesten
Trossknecht des siegreichen Heeres verhöhnt und misshandelt zu sehen,
es schmähen und gemein beschimpfen zu hören, und dann nichts
anderes tun zu können, als es noch treuer zu lieben, mit noch tieferer
Ehrfurcht im Herzen davor zu knien und sein schönes Angesicht eben
so strahlend schön zu erblicken, wieviel Staub auch gegen seine
weisse Stirn geschleudert sein mag, wie dicht auch giftige Dünste
seine Glorie umwallen mögen. Es ist eine bittere Kränkung, und es

kann nicht ausbleiben, dass unsere Seele Schaden davon trage, denn
es hegt so nahe, sich sein Herz müde zu hassen und in stumpfem
Schmerze die Welt ihren Gang laufen zu lassen. — Natürlich
wenn man sich statt dessen aufrecht halten kann, und wenn man
die vielfachen stachlichen Geisseihiebe der Niederlagen, wie sie auch
Schlag auf Schlag fallen mögen, zu ertragen imstande ist, und doch
seine schwindende Hoffnung vor dem Sinken bewahren kann, indem

*) Damit ist hier die kleine Gruppe der damaligen Atheisten
gemeint. H.

Denn aus den post festum in den katholischen Zeitungen
durchgeführten Diskussionen über Taktik und Verhaltensweise
gegenüber solchen Vortragsveranstaltungen geht mit aller Klarheit

hervor, dass der Katholik sich heute nicht mehr mit seinem
Gegner in sachlicher und vornehmer Auseinandersetzung zu
messen wagt. Die «Neuen Zürcher Nachrichten» äussern sich
redaktionell zu dieser Frage:

Wir halten dafür, dass hier alle Belehrungen umsonst sind und
dass daher — von besonderen Verhältnissen abgesehen — die
Abstinenz von solchen Versammlungen die richtigere Taktik ist.
Es kann aber besondere Fälle geben, wo man anders handeln
muss (solche mögen beispielsweise in Ölten vorgelegen haben). In
der Regel möchten wir nicht empfehlen, solche Versammlungen iu
besuchen oder gar Katholiken in Massen dorthin aufzubieten, denn
der Schaden ist meist grösser als der Nutzen, der dadurch gestiftet
wird.
Ein paar Nummern später (Nr. 26) meldet sich ein «halbver-

scbollener Landpfarrer» zum Wort; er ist auf den geradezu
genialen Gedanken verfallen, in dieser Streitfrage den Codex
juris canonici zm Rate zu ziehen; dazu hat man ihn doch auf
dem Bücherbrett zu Hause — nicht wahr? Also, da steht
schwarz, auf weiss:

«Mögen sich die Katholiken hüten, Disputationen oder
Konferenzen, hauptsächlich öffentlichen Charakters, mit Nichtkatholiken
zu halten .», — ohne Erlaubnis von Papst oder Bischof wird
beigefügt!

Aeusserst interessant aber sind die Konsequenzen und
Kommentare dieses echt christlichen Seelenhirten:

Die Kirche warnt nicht nur vor diesen Dingen, sondern sie
verbietet sie geradezu, wenn nicht besondere Erlaubnis erbeten
und erlangt war. Mit Recht! — Die Gründe sind klar! — Wir
müssen immer über höchste Dinge reden, die selten von Ungläubigen

ganz oder nur teilweise verstanden werden — die andern
reden über Albernheiten, Nichtigkeiten, und darum haben sie die
scharfe Waffe des Spottes so leicht zur Verfügung! Dem Spott
aber kann nur Spott trotzen. Wir können aber in Verteidigung
unserer Glaubenswahrheiten nicht spotten, darum ziehen wir im-
der den kürzeren! (Natürlich nicht sachlich, aber doch praktisch!)
So war es schon zur Zeit der Reformation, wo die Katholiken in
keinem Religionsgespräch irgendeinen praktischen Erfolg erzielten,

so bleibt es heute! —

Krenn aber hat nicht gespottet, auch wir spotten nicht, wir
kämpfen um Wahrheit und Recht!

Der zweite Grund: Wer ist katholischerseits so sattelfest, dass

er ohne Vorbereitung sofort jeden Angriff scharf parieren kann?
Ganz wenige! — Dann aber kommt man gehörig ins Hintertreffen,
oder es besteht sogar Gefahr, dass die schlechter Gesattelten selber
geworfen werden, das heisst, dass sie manches hören, was in ihnen
Zweifel verursachen kann, die sie zum eigenen Schaden lange
herumtragen!

Für diese Aufrichtigkeit wissen wir dem Schreiber Dank!
Er kann hier auf ein recht beträchtliches Verständnis unsererseits

zählen. Nun aber kommt der Hauptschlag:

man den dumpfen Lauten lauscht, die einen Umschlag der Zeitströmung

prophezeien... — wenn man das in sich hat, ja dann! Aber
versuchen Sie es nicht, Lyhne. Bedenken Sie, was das Leben eines
solchen Manne;-; werden müsste Nicht reden zu können, ohne
dass Geschrei und Hohn in seiner Rede Spur emporzischt.
Seine Worte verdreht, besudelt, aus allem Zusammenhang gerissen

vor seine Füsse geworfen zu bekommen, und dann, wenn
man sie aus dem Kote aufgelesen und sie wieder auseinandergewirrt
hat, alle Welt taub dafür zu finden Und was vielleicht das aller-
schmerzlichste ist, sich von edlen Männern und edlen Frauen
verkannt und verachtet zu sehen, zu denen man trotz der verschiedenen
Ueberzeugung mit Bewunderung und Ehrfurcht aufblickt. Und so

muss es sein, es kann gar nicht anders sein. Eine Opposition darf
nicht erwarten, um dessentwillen angegriffen zu werden, was sie

wirklich ist und will, sondern um dessentwillen, was die Macht von
ihrem Sein und Willen glauben will Und glauben Sie nun wirklich,

Lyhne, dass ein Mann, nach dem alle diese Geierschnäbel hacken,
diesen Kampf kämpfen kann, ohne die zähe, blinde Begeisterung,
die Fanatismus ist, in sich zu tragen? Und wie in aller Welt soll er
für etwas Negatives fanatisch werden? Fanatisch für die Idee, dass es

keinen Gott gibt.»
Niels Lyhne antwortet:
«Aber begreifen Sie denn nicht, dass an dem Tage, an dem die

Menschheit frei aufjubeln kann: Es gibt keinen Gott — wie mit
einem Zauberschlage ein neuer Himmel und eine neue Erde erstehen
würden? Erst dann wird der Himmel der freie, unendliche Raum,
anstatt ein drohendes Späherauge zu sein. Erst dann wird die Erde



Nr-. 7 DER FREIDENKER 53

Ein Gewaltangrifi in solchen Fällen ist dann gerechtfertigt,
wenn es möglich ist, eine Versammlung überwiegend mit Katholiken

anzufüllen, die mit Uebermacht durch Abstimmung das weitere

Fortführen solcher Vorträge verhindern! Kürzlich kam in
München ein ähnlicher Fall vor, der glänzend klappte! Um
Disputation handelt es sich dabei gar nicht, da man weder reden, noch
disputieren lässt. — Aber wo können wir solche Macht — und
Massenmittel anwenden? Gut wäre es!

Darüber kommen wir nun so leicht nicht hinweg! Wenn
wir auch mit Befriedigung Kenntnis nehmen von dem offenen
Eingeständnis sachlicher Unhaltbarkeit der katholischen Dogmen

gegenüber unsern sachlichen Angriffen, wenn wir auch
dankbar diese rüpelhafte Empfehlung eines «gerechtfertigten
Gewaltangriffes» durch eine katholische Saalmajorität dem
übrigen antikatholischen Agitationsmaterial zuweisen — es

bleibt ein eigenartig unangenehmes Gefühl zurück — wir hatten

unsern Gegner offenbar doch überschätzt! Ist er wirklich
schon so auf den Hund gekommen? Wir glaubten, dass sachliche

Auseinandersetzungen wie die des Jesuiten Pribilla mit
Professor August Messer heutzutage auch noch möglich seien
— wir kennen vielleicht aus dem persönlichen Bekanntenkreis
Katholiken, mit denen wir uns in aller Ruhe sachlich und
vornehm auseinandersetzen können — wir haben geglaubt, daraus
Schlüsse ziehen zu dürfen auf die Kampfesweise des Katholizismus

im Allgemeinen — und müssen nun gestehen: Wir
haben uns getäuscht! «Um Disputation handelt es sich dabei gar
nicht, da man weder reden, noch disputieren lässt.» Schauen
wir den Satz noch einmal Wort für Wort an Und das sagt und
rät ein Pfarrer! Und die Redaktion eines angesehenen Katho-
iikenblattes lässt das ohne Kommentar und ohne Widerrede
passieren! Gewalt — Niederknüppelung — Niederbrüllen —
das also sind die Argumente des modernen Katholizismus! Da
schau her! Es ist eine glatte Bankrotterklärung — aber sie
freut uns kaum. An einem i itterlichen Gegner, auch wo er uns
hart zusetzt im offenen Meinungskampf, hätten wir entschieden
mehr Freude gehabt! H.

Die katholische Aktion in der Schweiz.
Mian hat sich kürzlich in allen Instanzen des schweizerischen

Katholizismus eingehend mit der Frage der Durchführung

der mit so grossem Wortgepränge angekündigten katholischen

Aktion beschäftigt. Im Mittelpunkt aller Anregungen
steht der Gedanke, dass das Hauptgewicht der Aktion auf das
lokale Vereinsleben zu verlegen ist. Es handelt sich also um
eine Zusammenfassung aller in einer Pfarrei bestehenden und
wirksamen Werke, Vereine und Kräfte zu einer grossen
Seelsorgetätigkeit. • '

Wie der katholische «Sonntag» zu berichten weiss, erwägt

unser und werden wir der Erde zu eigen sein, wenn jene dunkle Welt
der Seligkeit und der Verdammnis wie eine Luftblase geplatzt sein
wird. Die Erde wird unser wahres Vaterland, unseres Herzens Heimat

sein, wo wir nicht wie fremde Gäste eine armselige Spanne
Zeit, sondern alle unsere Zeit zubringen werden. Und welche Intensität

wird es dem Leben verleihen, wenn alles darin Raum finden
und nichts nach aussen hin verlegt werden wird. Der ungeheure
Liebesstrom, der jetzt zu jenem Gott emporsteigt, an den man glaubt,
wird, wenn der Himmel leer ist, sich über die ganze Erde ergies-
sen Begreifen Sie nicht, welchen Adel es der Menschheit
verleihen wird, wenn sie in voller Freiheit ihr Leben leben und ihren
Tod sterben kann, ohne Furcht vor der Hölle und ohne Hoffnung auf
das Himmelreich, aber sich selber fürchtend, und auf sich selber
hoffend? .»

«Sie müssen einen wunderbaren Glauben an die Menschheit
haben; der Atheismus wird ja noch grössere Forderungen an sie stellen
als das Christentum.»

«Natürlich.»
«Natürlich; aber wo wollen Sie alle die starken Individuen

hernehmen, deren Sie bedürfen, um Ihre atheistische Menschheit
zusammenzusetzen?»

«Nach und nach wird der Atheismus sie selbst erziehen; weder
diese Generation noch die übernächste wird den Atheismus ertragen
können, das erkenne ich wohl, aber in jeder Generation werden wohl
einzelne sein, die sich ehrlich ein Leben und einen Tod innerhalb
dieses Atheismus erkämpfen werden, und sie werden in der Zeiten
Lauf eine Reihe geistiger Ahnen bilden, auf die die Nachkommen

man auch die Verwendung der Zellenarbeit, wie sie von den
Kommunisten erfolgreich ausgebaut wird. Man stellt wieder
"einmal katholische Wirtschafts- und Gesellschaftsprogramme
auf. Vor allem aber heisst es, ein Leben nach den Grundsätzen

der Religion im privaten und öffentlichen Leben führen.
«Nicht zaghaft sollen wir an die Werke des Laienapostolats
herantreten», schreibt Kardinal Bertram in seinem Buch: «Im
Geiste und Dienst der katholischen Aktion» — «sondern mit
sieghafter Zuversicht, dass unsere Arbeit auch dann nicht
unnütz ist, wenn die Feinde und Hindernisse gewachsen sind.
Diese Zuversicht wird die Arbeitsfreudigkeit bis zur Unermüdlichkeit

steigern.»
Wir aber fragen: Was nützen alle Anläufe und Anstrengungen,

wenn der Katholizismus als solcher in seinen Grundlehren

überholt und widerlegt ist? Was nützt alle Steigerung
der Dynamik, wenn die Wesens- und Glaubensgrundlagen
unhaltbar geworden sind? Was nützt die Intensivierung der
motorischen Kräfte, wenn der Wagen selbst auf einem falschen
Wege steht? Es liegt in der Natur des Katholizismus, dass er
eine gründliche und ehrliche Diskussion über eben diese seine
Wesens- und Glaubensgrundlagen nicht zulassen kann,- nicht
zulassen darf. Jede ernsthafte Infragestellung, jeder «reelle»
und nicht bloss «methodische» Zweifel ist ja bereits Sünde.
So kommt uns das ganze Manöver der katholischen Aktion vor
wie eine Kampherinjektion — vielleicht die letzte! — in einen
schon stark morbiden Organismus.

Nachtrag: Dem Basler Stadttheater ist die grosse Ehre
zugedacht worden, den ersten «kulturellen Vorstoss» dieser
katholischen Aktion zu sehen und zu erleben. Das Tatsächliche
selbst darf aus allen den verschiedenen Zeitungsberichten als
bekannt vorausgesetzt werden. Wie mir von ganz zuverlässiger
Seite aus mitgeteilt worden ist, richtete sich die Empörung
gerade der Frauen im Theater keineswegs gegen das Stück
«CyankEli», sondern gegen die flegelhaften Lausbübereien der
Helden der katholischen «Renaissance». Die Frauenwelt wurde
aufs schwerste beleidigt nicht durch das Stück, nicht durch die
ergreifenden Vorgänge auf der Bühne, sondern durch die freche
Anmassung dieser Korpsbrüder und unreifen Jüngelchen. s-ich
väterlich zu Sittenrichtern und Rächern der «verletzten Frauenehre»

aufspielen zu wollen: Die Frauen von heute lassen sich
solche einfältige «Benrutterungen» nicht mehr gefallen, sie
sehen selbst zum Rechten, wenn es nötig ist — das hoffentlich
ist den pöbslnden Studenten im Theater schon sehr k!ar
geworden. Aber auch die nachfolgende Debatte im Grossen Rat
und in der Presse brachte den katholischen Arditi eine
schmachvolle Niederlage nach der andern. Das war also der
erste ruhmreiche Vorstoss der Aktion! Vivant sequentes! H.

mit Stolz zurückblicken können und durch deren Betrachtung sie
Kraft gewinnen werden. Am Anfang werden die Bedingungen die
schwierigsten sein, da werden die meisten im Kampfe unterliegen,
und die, die siegen, werden mit zerfetzten Fahnen siegen Aber
mag es drum sein, einst wird es kommen, und die wenigen werden
die vielen sein.»

(Mit freundlicher Genehmigung des Verlags Th. Knaur Nachf.
aus dem Roman «Niels Lyhne» von J. P. Jacobsen.)

* **
Dem Volk muss die Religion erhalten werden!

Wie zwei fremde Nationen stehen sich in jedem Lande die
Gläubigen und die Ungläubigen gegenüber; und die Machthaber sind nur
zu blind, um zu sehen, dass die Ungläubigen bereits die Mehrheit
hätten, wenn der Staat nicht die Gewohnheit des Glaubens mit allen
seinen Mitteln stützte. Die Machthaber — nicht nur die monarchischen

— fürchten immer, den Ast abzusägen, auf welchem sie sitzen:
Die stumme Unterwerfung unter jede Autorität. «Die Religion muss
dem Volte erhalten bleiben.» Dem Volk. Zu seinem eigenen Nutzen
und zur Bequemlichkeit der Regierenden. Seitdem die Regierenden
den Glauben mit Bewusstsein verloren haben, so ungefähr seit den
ersten Regungen der Renaissance, wird der freche Satz in immer
neuen Formen wiederholt: Dass dem Volke die Vorstellungen
erhalten werden müssen, an welche die Gewalthaber nicht mehr glauben.

Es ist ein politischer Satz. Der Satz eines politischen Glaubens,
der sich selbst wiederum überlebt hat. Man könnte das schnurrig so



54 DER FREIDENKER Nr. 7

Soziologische Wandlungen in der Sowjets
Union u. deren antireligiöse Auswirkung.

Der älteren Generation in Sowjetrussland sitzt noch vielfach

der Zarismus m den Gliedern und ein grosser Teil der-
Bauernschaft hat trotz 'der «Befreiung» seelisch die Leibeigenschaft

noch nicht überwunden. Aber die jüngere Generation
hat die revolutionäre Umwandlung seelisch in sich aufgenommen.

Es wäre falsch, zu meinen, dass hiefür allein, oder auch nur
in erster Linie, der «gottlose» Unterricht in der neuen Schule
verantwortlich sei. Vielmehr ist die Umstellung des
Schulunterrichtes überhaupt erst durch die Wandlungen der sozialen
Umwelt möglich geworden. Wie sehr das menschliche
Bewusstsein durch das gesellschaftliche Sein bedingt wird, das
lässt sich gerade in der USSR ausgezeichnet studieren, ja
geradezu demonstrieren.

Da ist vor allem als erster grosser soziologischer Komplex
die Ausschaltung einer über den Massen herrschenden feudalen

oder bürgerlichen wirtschaftspolitischen Gewalt. Das muss
sich antireligiös oder zumindest atheistisch auswirken. Denn
Gott ist nichts anderes als das himmlische Spiegelbild des
irdischen Herrschers. Gott ist mit der Klassenscheidung geboren
und muss daher auch zwangsläufig mit der Klassenscheidung
verschwinden. So wie es August Bebel bereits formuliert hat:
«Der Sozialismus schafft Gott und die Religion nicht ab,
sondern mit dem Sozialismus wird die Religion von selbst
verschwinden.»

Kein Geringerer als Lenin war es, der erkannt hat, dass

trotz aller technischen Fortschritte, trotz gesteigerter Naturer-
kenntnis und Naturbeherrschung, auch innerhalb der
kapitalistischen Gesellschaft neue Antriebe zur religiösen Einstellung
der Massen gegeben sind. Nicht nur, weil es irdische Götter
gibt und nicht nur weil die Verelendung die Massen für den
Trost der Religion empfänglich macht. Sondern deshalb, weil
diese Massen das komplizierte Räderwerk des Kapitalismus
nicht zu durchschauen vermögen. Naturerkenntnis ist noch
nicht Gesellschaftserkenntnis. Das Proletariat empfindet den
kapitalistischen Apparat wie ein unentrinnbares Fatum und
in seiner Ohnmacht flüchtet es in die Traumwelt der Religion,
so wie der Urmensch einst in Unkenntnis der Naturkräfte im
Zauberglauben illusionäre Sicherungen zu erlangen suchte.

Wenden wir diese Ueberlegung nun auf die Sowjetunion
an. Da ist ein Fünfjahrplan. Was bedeutet dieser zweite grosse
soziologische Komplex seelisch für die Massen? Ist er nicht
genau so ein Eingriff auf gesellschaftlichem Gebiete in die
Allmacht Gottes, wie die bürgerliche Wissenschaft einst als

Eingriff in die ureigensten Weltlenkungsrechte Gottes empfun-

ausdrücken: Der Glaube, dass der Glaube dem Pöbel erhalten werden

müsse, muss den obern Zehntausend erhalten werden.
(Aus Fritz Mauthner: Der Atheismus und seine Geschichte

im Abendlande. Band IV.)

«Der Versuch ist angestellt. Das Heil der Menschheit kann nur
durch die Gerechtigkeit kommen, nicht durch die Barmherzigkeit.
Seit bald 2000 Jahren hört das Evangelium nicht auf, zu abortieren.
Jesus hat nichts erlöst; das menschliche Leiden ist gleich gross und
gleich ungerecht geblieben. Das Evangelium ist ein aufgehobenes
Gesetzbuch, das der Gesellschaft nur noch schaden kann. Los vom
Evangelium!» Abbe Pierre Froment, in Zolas: Paris.)

Literatur.
Dr. jur. et phil. Paul Wörner: Die Wirklichkeit. Ein Versuch der

Grundlegung. 1929.

Es ist der ganz eigenartige Versuch, auf rein thoretischem,
genauer logischem Weg ausgesprochen ontische Wirklichkeitsprobleme
zu erledigen. Das eigentlich existentielle Grunderlebnis der
Wirklichkeit kann natürlich weder logisch, noch auch nur irgendwie
theoretisch aufgewiesen werden. Es kann, selbst ein Stück
Wirklichkeit, nur erlebt werden. Aber von der ersten theoretischen
Erfassung und Fassung dieses Grunderlebnisses aus, von dem Grundsatz

aus: Etaws existiert — von da aus arbeitet der Verfasser mit

den wurde? Welch' ein Frevel, den unerforschlichen Ratschluss
Gottes «korrigieren» zu wollen! Der Papst weiss schon ganz
gut, warum er gegen den Bolschewismus zu Felde zieht.

Der Fünfjahrplan hat eine ganz gewaltige antireligiöse
Bedeutung. Mag er mangelhaft sein, auch die Naturwissenschaft
gewährt keine hundertprozentigen Sicherheiten, und man
muss immer von neuem zulernen. Der Fünfjahrplan, so
unvollkommen er noch sein mag, bedeutet den Versuch, den «Sprung
aus dem Reich der Notwendigkeit in das Reich der Freiheit»
(Friedrich Engels) zu wagen.

Planwirtschaft? Keine Krisen mehr? Keine Arbeitslosigkeit,
keine Hungerkatastrophen Fürwahr, die Menschheit

wird reif zur Gottlosigkeit!
Der dritte grosse soziologische Komplex ist die Kollektivierung

der Landwirtschaft. Schon vorher stürmten auf den
Bauern neue Eindrücke ein, die mit der Aenderung seiner
Lebensverhältnisse verbunden waren. Nicht nur das Kollektiv-
erlebnis des Krieges, der Revolution, des Bürgerkrieges, der
Neuaufteilung des Bodens. Dies alles mag ihn zutiefst aufgewühlt

und das Fundament gelockert haben, dem die
kindheitsvertrauten Bilder von Gott und den himmlischen Heerscharen
entstammen. Aber die religiöse Unterschicht, die in seinem
Unterbewusstsein an uralte Zauberformen gebunden war,
blieb unberührt. All das, was mit seinem Aberglauben
zusammenhing, viel älter als der Gottesgedanke, all das, was ihn
mit der Mutter Erde verband, war irgendwie, unklar und in
Worten unfassbar, lebendige Wirklichkeit. Ob Götter, ob
Vegetationsdämonen, die geheimnisvolle Urkraft, die das Getreide
wachsen und gedeihen lässt, die ist nun einmal da und muss
seelisch .erfasst und verarbeitet werden, damit die Produktion
nicht Schaden leidet. Ob Zauberhandlung, ob Gebet, die
Beeinflussung der vegetativen Produktionsfaktoren, das ist der Sinn
der Religion des Landmaniies. x

Da kam der künstliche Dünger, da kam der. Traktor, da kam
die Elektrizität ins Dorf. Die Industrialiserung der Landwirtschaft

rüttelte an dem alten Glauben der natürlichen
Produktionsfaktoren. Der Mensch als Prinzip der umwälzenden Praxis

schafft sich weit wirksamere künstliche Produktionsfaktoren.

Es hat keinen Sinn mehr, zu beten.
Noch aber ist der Einzelne auf sich gestellt. Das Unglück

kann ihn treffen. Da kommt das Kollektiv. Der einzelne taucht
unter in der Gemeinschaft. Nun hat auch der private
Aberglaube — wenigstens so weit er sich auf die Produktion
bezieht — keine Existenzberechtigung mehr.

Der vierte grosse soziologische Komplex umfasst das Se1-

xualproblem und alles, was damit an Beziehungen zwischen
den Menschen, zwischen Mann, Frau und Kind zusammenhängt.

scharfer Logik, mit zwingender und unerbittlicher Anwendung des
Identitätsatzes über die Behandlung der Zustände und Eigenschaften

des Existierenden und über das Unendliche hinweg auf die
Herausstellung seines Endergebnisses hin. Dieses Endergebnis richtet
sich nicht nur gegen jeden erkenntnistheoretischen Idealismus und
relativistischen Positivismus, sondern auch gegen jeden religiösen
Supranaturalismus. Denn: «Mit der bewiesenen Ausschliesslichkeit
der Existenz der unendlichen Aktiv-Pasiv-Materie ist unmittelbar
der Ausschluss einer Wirklichkeit ausser ihrer Wirklichkeit zwingend

nachgewiesen. Die unendliche ¦ Aktiv-Passiv-Materie ist dem-
gemäss die einzige Wirklichkeit, ist die Wirklichkeit.» Damit hat
das Dezidierte Schriftchen auch für uns Diesseitsmenschen seine

ganz bestimmte Bedeutung. H.

Arbeiter-Esperantist. Offizielles Organ des Arbeiter-Esperanto-Bundes
für die deutschen Sprachgebiete. Erscheint am 1. jeden Monats.
Abonnement für das Ausland: 2.50 RM. Geschäftsstelle und Verlag:

Leipzig C 1, Wasastrasse 16.

i i i i i i i j i

Gesinnungsfreund
mgOS^ Haben Sie dem „Freidenker" schon einen

neuen Abonnenten geworben
i * *


	Feuilleton

