
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 13 (1930)

Heft: 7

Artikel: Wie erkläre ich es? : [7. Teil]

Autor: Brauchlin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407865

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 15. April 1930. Hr. 7 - 13. Jahrgang'

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschäftsführers:
Geschäftsstelle der F. V. S.

Wiedingstraße 40, Zürich 3

Postcheck-Konto Nr. VIII 15299

Glaubt nicht, meine Brüder, dass die Irrlehren durch einige
Meine Geister hervorgerufen werden konnten. Alle Urheber von
Irrlehren waren bedeutende Menschen.

Der Kirchenvater Augustinus.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—

Inserate 1-3 mal: V32 4-50> 7" 8-,
Vs 14.-, '/* 26.-. Darüber und
grössere Aufträge weit. Rabatt

Wie erkläre ich es?
(Ein Feriengespräch.)

Von E. Brauchlin.
(Fortsetzung.)

«Ihr Gedankengang ist durchaus richtig,» entgegnete der
Mann, «sofern man von der Voraussetzung ausgeht, dass
Religion unbedingt an Gottesglauben gebunden sei; die tiefsten
Gefühle eines Menschen können aber schliesslich doch auch
einen andern Inhalt haben, zum Beispiel ein Menschheitsideal.»

«Darauf muss ich Ihnen zweierlei sagen,» erwiderte ich,
«erstens: Was hätten Sie wohl gedacht oder gesagt, wenn ich
mich Ihnen als religiösen Atheisten vorgestellt hätte? Würden
Sie nicht an etwas wie würfelförmige Kugel gedacht haben?
Würden Sie nicht ein wenig an meiner Ehrlichkeit oder an
der Klarheit meines Denkens gezweifelt haben? Zweitens: Es

geht nun einmal nicht an, alles, was das Gefühlsleben betrifft
und jeden Ideenflug über den Alltag hinaus als Religion zu
bezeichnen. Wir müssen das Wort in seiner herkömmlichen
Verwendung verstehen und dürfen um so weniger willkürlich
mit ihm verfahren, als es seit seiner Einbürgerung in der
deutschen Sprache zur Reformationszeit keinen Bedeutungswandel
erfahren hat.

Religion haben heisst heute noch so gut wie vor vierhundert
Jahren : an Gott glauben. Religionsunterricht ist ganz eindeutig
Belehrung über Gott und das — angeblich — von Gott geforderte

Verhalten des Menschen zu ihm. Die Kirche verkündet
das Wort Gottes und nicht irgend ein Menschheitsideal; wenn
sie über den Rückgang der Religion klagt, so meint sie das
Schwinden des Glaubens an Gott und die übrige mit Gott
zusammenhängende Mystik. Und wenn bei politischen Kämpfen
von klerikaler Seite der Schreckschuss «die Religion ist in
Gefahr!» abgegeben wird, so denkt kein Mensch an den Monismus,

der allerdings von vielen Ungläubigen, die aus Gefühlsduselei

oder aus Schicklichkeits- oder Nützlichkeitsgründen
nicht als unreligiös gelten möchten, fälschlicherweise als
Religion bezeichnet wird.»

«Das ist eigentlich wahr,» sagte die Frau, und ihr Gemahl
pflichtete bei, es werde mit dem Wort Religion wirklich viel
Missbrauch getrieben.

«Allein,» fügte er bei, «Sie scheinen Religion und Kirche
doch nicht scharf genug zu unterscheiden. Kirche ist etwas für
sich: ein politischer Begriff — und Religion ist etwas für sich:
ein moralischer Begriff, und man kann, wie Sie an uns sehen,
sehr wohl religiös, ja sogar gottgläubig sein, ohne mit der
Kirche zu marschieren.»

«Sie meinen damit: ihr nicht angehören, und auch keiner
Sekte?»

«Wo denken Sie hin!» wehrte er ab, «ich meine lediglich,
dass man nicht alles blindlings gutzuheissen habe, was die
Kirche schon getan hat und noch tut; man kann ihr kritisch
gegenüberstehen, sich seine eigene Meinung wahren.»

Ich stellte die Frage, ob er einen Soldaten, der sich im

Truppenkörper mitbewegt, für sich aber denkt, die Anordnungen

des Generalstabes seien verfehlt, zu den Mitmarschierenden

zähle oder nicht.
«Sie nehmen es auch gar genau,» versetzte die Frau, und

der Mann, der sich vielleicht ein wenig in die Enge getrieben
fühlte, antwortete mit einem Anflug von Unwillen: «Mögen Sie
über die Kirche und die christliche Mystik denken, was Sie
wollen, eines werden Sie nicht bestreiten können, nämlich dass
die christliche Ethik das Christentum hoch über alle andern
Religionssysteme erhebt, und schliesslich ist es doch die
Kirche, die dieser Ethik zum Durchbruch verholten, sie durch
viele Jahrhunderte hindurch wirksam erhalten hat und dies,
gottseidank, auch heute noch tut. Das Christentum steht kraft
dieser Ethik, auch wenn wir es aller Mystik entkleiden, gross
und erhaben, gleichsam als Kolossalstatue sittlicher Kraft da.
Das zuzugeben fordert denn doch die Gerechtigkeit.»

«Vielleicht weniger die Gerechtigkeit als die öffentliche
Meinung,» entgegnete ich.

«Und von dieser halten Sie selbstverständlich nicht viel,»
sagte die Frau ein wenig spitz.

«Erraten,» erwiderte ich, «denn es ist die Meinung derer,
die keine eigene Meinung haben.»

«Sie scheinen mit mir nicht einverstanden zu sein,» wandte
sich darauf der Mann an mich, um das Gespräch auf das Thema
zurückzuführen.

«In keinem Punkte,» erwiderte ich, worauf mich die Frau
höchst erstaunt betrachtete und sagte, dass sich die Bedeutung
und die Wirksamkeit des Christentums gar nicht anders
ansehen lasse, als wie ihr Mann soeben ausgedrückt habe.

«Von ihrem Standpunkt aus allerdings,» entgegnete ich,
«aber gerade in der Wahl des Standpunktes liegt der
Hauptfehler.»

Die Frau: «Wieso?» ¦

Ich: «Weil Sie auf dem Berge stehen» den Sie überblicken
sollten, das heisst: Weil Sie Partei sind. Es ist wie mit der
Selbsterkenntnis, die so schwer ist, weil der Mensch nicht aus
sich heraustreten kann und, so sehr er sich bemühen mag, sich
gegenüber streng sachlich zu sein, sich durch die Farbe seiner
Wesensart sieht. Wir wissen nicht, wie wir nach aussen
wirken, wie man uns auffasst und beurteilt; aber insgemein glaubt
jeder von sich das Beste und meint, dass ein ungünstiges Urteil

falsch, ein Ausfluss der Verkennung sei. Genau so verhält

es sich mit dem Gläubigen und seiner Religion. Ein Christ
sieht das Christentum in christlicher Färbung, weil er Christ
ist; jeder Gläubige hält seine Religion für die richtige, die
höchste, für die einzig wahre Religion.»

«Sie sprechen uns also zum vorneherein die Fähigkeit zu
objektiver Betrachtung ab. Das ist sehr einfach!» sagte die
Frau, sichtlich beleidigt.

«Nicht im besonderen Ihnen, verehrte Frau,» erwiderte ich,
«sondern, wie Sie gehört haben, den Gläubigen ganz im
allgemeinen, und Sie müssen es meiner Wahrheitsliebe und
meiner Achtung vor Ihnen und vor Ihrem Herrn Gemahl zu-



50 DER 'FREIDENKER

gute halten, wenn ich die verlogene Höflichkeitsformel
«Anwesende selbstverständlich ausgeschlossen» nicht gebrauche.»

«Sehr gut, sehr gut!» rief mein Begleiter, den die scharfe
Tonart der Frau unangenehm berührt hatte, erleichtert und
wirklich mit leuchtenden Augen aus, «keine konventionelle
Lüge das ist ja wie ein Bad an einem schwülen Tage —
Annemarie, warum gehen wir so wenig in Gesellschaft? Doch weil
der ganze -Artigkeits- und Höflichkeitsrummel ein Schwindel
ist! Weil wir das Gefühl haben, darin ersticken zu müssen!
Ist's nicht so?»

«Doch,» erwiderte die Frau und fügte etwas verlegen mit
kindlicher Aufrichtigkeit bei: «Wenn es nicht gerade die
Religion betroffen hätte, so würde es mir gar nichts ausgemacht
haben !»

«Das glaube ich Ihnen gerne,» sagte ich, «über jeden andern
Gegenstand, auch wenn es die mohammedanische oder irgend
eine andere Religion gewesen wäre, hätten Sie in völliger
Gemütsruhe sprechen und sprechen hören können, nur über die
eigene nicht. Sie sind der verkörperte Beweis für meine
Behauptung.»

«Ach was!» lachte und schmollte sie zugleich und wandte
sich zum Gehen.

Auch wir lachten, schlössen uns ihr an, und damit war das

herzliche Einvernehmen wieder hergestellt und, wie mir
schien, erst recht begründet. (Forts, folgt.)

Der Brief des Paulus an die Römer —
ein Schreiben aus dem zweiten Jahrhundert.

Von Gustav Schläger.

Das Neue Testament enthält bekanntlich dreizehn Briefe
des Apostels Paulus. In der zweiten Hälfte der Apostelgeschichte

erfahren wir ausführlich von dem grossen Heidenapostel

der die neue Lehre von Ort zu Ort trug, der sie nach

Europa brachte und in den Städten Mazedoniens und Griechenlands,

in Athen und Korinth, pnedigte, die Feindschaft der
jüdischen Obersten auf sich zog und dann wegen seiner Berufung
auf den Kaiser die Reise nach Rom unternahm, wo er zwei
Jahre im Gefängnis sass und das Reich Gottes predigte und
lehrte von dem Herrn Jesus unverboten. Leider bricht der B&-

rieht der Apostelgeschichte hier unvermittelt ab, so dass wir
von seinem Lebensausgang keine sichere Kunde haben. Die
dreizehn Briefe des Neuen Testaments tragen den Eingangs-

giuss: Paulus, ein Knecht Jesu Christi oder ein Apostel Jesu

Christi an die und die Gemeinde. Jahrhundertelang hat man
ohne jeden Zweifel die Briefe als Briefe des in der
Apostelgeschichte geschilderten Paulus hingenommen und hatte so

eine stattliche Sammlung von Briefen, aus denen man die

Feuilleton.

Crucifixus.
Am Kreuz hing sein gequält Gebeine,
Mit Blut besudelt und geschmäht;
Dann hat die stets jungfäulich reine
Natur das Schreckensbild verweht.

Doch die sich seine Jünger nannten,
Die formten es in Erz und Stein
Und stellen's in des Tempels Düster
Und in die lichte Flur hinein.

So, jedem reinen Aug' ein Schauder,
Ragt es herein in uns're Zeit,
Verewigend den alten Frevel,
Ein Bild der Unversöhnlichkeit.

Theodor Storm.

Unangenehme Wendung.
Oberpriester (zu den Priestern) : Die Zeit der Regengüsse ist einge¬

treten, nehmt eure Säcke und eure Oelkrüge, sammelt Almosen,
Bekleidungsstücke und Gold bei den Unreinen, die niederträch-

Lehre, das Lehrsystem, des grossen Apostels erkennen konnte.
Erst zu Beginn des 19. Jahrhunderts traten Zweifel auf an der
Echtheit einiger Briefe. So fiel auf, dass die sogenannten
Pastoralbriefe, d. h. die an die Hirten der Gemeinde, die Pastoren

Timotheus und Titus adressierten, in ihrem Inhalt und in
ihrer Ausdrucksweise so stark von den übrigen abwichen, dass
man annehmen musste, sie seien von einer andern Hand
geschrieben. Wie es bei so vielen Schriften des Altertums der
Fall gewesen ist, hatte jemand unter angenommenem Namen in
der Rolle einer anerkannten Grösse geschrieben, sich im Geiste
in die: Zeit und Lage des fingierten Briefschreibers versetzend.
Die Tübinger Schule unter Führung von Ferdinand Christian
Baur betonte dann stark den Unterschied von Judenchristen
und Heidenchristen und bestritt die Verfasserschaft des Paulus
auch bei andern Briefen. So blieben schliesslich nur die vier
Hauptbriefe, der an die Römer, die beiden an die Korinther
und der an die Galater als anerkannt echte Briefe des Apostels
Paulus übrig. Nur ein auch in politischen Dingen radikaler
Geist, Bruno Bauer, bestritt die Echtheit sämtlicher paulini-
scher Briefe, drang aber mit seiner Ansicht nicht durch, und
seine Schriften sind bis auf den heutigen Tag wegen ihres
absonderlichen Stils nie recht gelesen worden. Auch einzelne
holländische Gelehrte wurden Wortführer dieser radikalen
Kritik, aber im allgemeinen hat die Ansicht von der Unechtheit
auch der vier Hauptbriefe bei den neiutestamentlichen
Forschern aller Länder keinen Boden gewonnen. Doch tauchen
immer wieder Zweifel an der Richtigkeit der kirchlichen und
wissenschaftlichen Tradition auf, und im folgenden soll
dargelegt werden, aus welchen Gründen man dazu kommen kann,
den so wichtigen Brief an die Römer dem Apostel Paulus :-b-
zusprechen und ihn für ein Werk aus dem zweiten Jahrhundert,

für ein Pseudepigraph, anzusehen.

Der Leser liest in der deutschen Bibel in Vers 7 den Gruss
an alle, die zu Rom sind, wie Vers 15, dass der Apostel geneigt
ist, «auch euch zu Rom das Evangelium zu predigen». Aber in
zwei guten Handschriften fehlen die Worte: zu Rom. So ist es
also wohl denkbar, dass der Brief ursprünglich als ein offener
Brief, wie wir sagen würden, geschrieben ist an christliche
Gemeinden. Dann ist bei irgendwein und irgendwo die Meinung
aufgekommen, er sei für die Gemeinde in Rom bestimmt
gewesen, die Adressierung «in Rom» drang ein und hielt sich
dann in den Handschriften. Der Apostel hat sich oft
vorgenommen, seine Leser zu besuchen, 1. 13; 15, 22, und will zu
ihnen kommen, wenn er nach Spanien reist, 15, 24, 28. Aber
diese Notizen zwingen nicht, an Rom zu denken, der
Briefschreiber kann dabei auch etwa an Alexandrien gedacht
haben, das man bei einer Reise von den östlichen Ländern nach
Spanien auch leicht berühren konnte.

tig genug sind, um sich mit irdischen Dingen zu beschäftigen.
Sammelt fleissig, damit wir während der Regenzeit uns ungestört
dem Meditieren widmen können.

(Dreihundert Priester verlassen das Kloster, um bettelnd das
Land zu durchstreifen. Nach abgelaufener Frist kehren alle
dreihundert zurück, gefolgt von einer fast unüberblickbaren Menge.)

Priester (zum Oberpriester): Herr, o Herr! Siehst Du die Menge?

Oberpriester: Ich sehe. Weshalb sind sie gekommen?
Priester : Frage selbst

Oberpriester (begibt sich auf das Dach des Klosters und spricht zur
Menge) : 0 ihr Unreinen, die ihr euch nicht schämt, immer wieder

geboren zu werden und euch doch nicht zu bessern, um endlich

in das heilige Nirvana zu gelangen, was bedeutet es, dass

meine Schüler mit leeren Säcken, mit leeren Krügen und ohne
Gold heimgekehrt sind? Seid ihr schon so böswillig geworden,
dass ihr euren Priestern kein Almosen geben wollt? Ich aber

sage euch: Bedenket euch!

Volk: So ist es! So ist es, Hohepriester, wir sind bekehrt! Weit kannst
Du wandern und wirst nirgends einen Menschen finden, der noch

einmal geboren werden wollte. Wir wollen rein werden! Wir
wollen büssen! Wir Hessen alle irdische Eitelkeit zurück. Wir
wollen uns ins Innere vertiefen, um den Sinn des Lebens kennen

zu lernen, wir wollen von der Qual des Wiedergeborenwerdens
erlöst sein. Wir wollen alle Buddha werden!

Oberpriester (entsetzt) : Ihr wollt nicht mehr arbeiten?


	Wie erkläre ich es? : [7. Teil]

