Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 13 (1930)

Heft: 7

Artikel: Wie erklare ich es? : [7. Teill]

Autor: Brauchlin, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407865

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN, 15. April 1930.

DEF?

Nr. 7 = 13. Jahrgang-

FREIDENKER

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmiissig am 15. und letzten ‘jeden Monats

Adresse' des Geschaftsfiihrers:
Geschéftsstelle der F. V. S.
WiedingstraBe 40, Ziirich 3

Postcheck-Konto Nr. VIII 15299

(OO

Wie erklire ich es?

(Ein Feriengesprich.)
Von E. Brauchlin.
(Fortsetzung.)

«Ihr Gedankengang ist durchaus richtig,» entgegnete der
Mann, «sofern man von der Voraussetzung ausgeht, dass Re-
ligion unbedingt an Gottesglauben gebunden sei; die tiefsten
Gefiihle eines Menschen konnen aber schliesslich doch auch
einen andern Inhalt haben, zum Beispiel ein Menschheitsideal.»

«Darauf muss ich Ihnen zweierlei sagen,» erwiderte ich,
«erstens: Was hdtten Sie wohl gedacht oder gesagt, wenn ich
mich Thnen als religiosen Atheisten vorgestellt hitte? Wiirden
Sie nicht an etwas wie wiirfelférmige Kugel gedacht haben?
Wiirden Sie nicht ein wenig an meiner Ehrlichkeit oder an
der Klarheit meines Denkens gezweifelt haben? Zweitens: Es
geht nun einmal nicht an, alles, was das Gefiihlsleben betrifft
und jeden Ideenflug iiber den Alltag hinaus als Religion zu
bezeichnen. Wir miissen das Wort in seiner herkdmmlichen
Verwendung verstehen und diirfen um so weniger willkiirlich
mit ihm verfahren, als es seit seiner Einbiirgerung in der deut-
schea Sprache zur Reformatlonszelt kemen Bedeutungswandel
erfahren hat.

Religion haben heisst heute noch so gut wie vor vierhundert
Jahren: an Gott glauben. Religionsunterricht ist ganz eindeutig
Belehrung iiber Gott und das — angeblich — von Gott gefor-
derte Verhalten des Menschen zu ihm. Die Kirche verkiindet
das Wort Gottes und nicht irgend ein Menschheitsideal; wenn
sie iiber den Riickgang 'der Religion klagt, so meint sie das
Schwinden des Glaubens an Gott und die iibrige mit Gott zu-
sammenhingende Mystik. Und wenn bei politischen Kémpfen
von klerikaler Seite der Schreckschuss «die Religion ist in Ge-
fahr!> abgegeben wird, so denkt kein Mensch an den Monis-
mus, der allerdings von vielen Ungldubigen, die aus Gefiihls-
duselei oder aus Schicklichkeits- oder Niitzlichkeitsgriinden

nicht als unreligiés gelten mdchten, falschhcherwelse als Re-:

ligion bezeichnet wird.»
«Das ist eigentlich wahr,» sagte die Frau, und ihr Gemahl

pflichtete bei, es werde mit dem Wort Religion wirklich viel

Missbrauch getrieben.

«Allein,» fiigte er bei, «Sie scheinen Religion und Kirche
doch nicht scharf genug zu unterscheiden. Kirche ist etwas fiir
sich: ein politischer Begriff — und Religion ist etwas fiir sich:
ein moralischer Begriff, und man kann, wie Sie an uns sehen,
sehr wohl religids, ja sogar gottgldubig sein, ohne mit der
Kirche zu marschieren.»

«Sie meinen damit: ihr nicht angehdren, und auch keiner
Sekte ?»

«Wo denken Sie hin!»> wehrte er ab, «ich meine lediglich,
dass man nicht alles blindlings gutzuheissen habe, was die
Kirche schon getan hat und noch tut; man kann ihr kritisch
gegeniiberstehen, sich seine eigene Meinung wahren.»

Ich stellte die Frage, ob er einen Soldaten, der sich im

Glaubt nicht, meine Briider, dass die Irrlehren durch einige
kleine Geister hervorgerufen werden konnten. Alle Urheber von
Irrlehren waren bedeutende Menschen.

Der Kirchenvater Augustinus.

|£| Abonnementspreis jéhrl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

Inserate 1-3mal: /32 4.50, /16 8-,
s 14.-, '/s+ 26.-. Dariiber und
grossere Auftrige weit. Rabatt

Truppenkdrper rﬁitbewegt, fiir sich aber denkt, die Anordnun-
gen des Generalstabes seien verfehlt, zu den Mitmarschieren-
den z#hle oder nicht.

«Sie nehmen es auch gar genau,» versetzte die Frau, und
der Mann, der sich vielleicht ein wenig in die Enge getrieben
fithlte, antwortete mit einem Anflug von Unwillen: «<Mdgen Sie
iiber die Kirche und die christliche Mystik denken, was Sie
wollen, eines werden Sie nicht bestreiten kdnnen, ndmlich dass
die christliche Ethik das Christentum hoch iiber alle andern
Religionssysteme erhebt, und schliesslich ist es doch die
Kirche, die dieser Ethik zum Durchbruch verholfen, sie durch
viele Jahrhunderte hindurch wirksam erhalten hat und dies,
gottseidank, auch heute noch tut. Das Christentum steht kraft
dieser Ethik, auch wenn wir es aller Mystik entkleiden, gross
und erhaben, gleichsam als Kolossalstatue sittlicher Kraft da.
Das zuzugeben fordert denn doch die Gerechtigkeit.»

«Vielleicht weniger die Gerechtigkeit als die offentliche
Meinung,» entgegnete ich.

«Und von dieser halten Sie selbstverstindlich nicht viel,»

sagte die Frau ein wenig spitz.

«Erraten,» erwiderte ich, «denn es ist die Meinung derer,
die keine eigene Meinung haben.»

«Sie scheinen mit mir nicht einverstanden zu sein,» wandte
sich darauf der Mann an mich, um das Gespréch auf das Thema
zuriickzufiihren.

«In keinem Punkte,» erwiderte ich, worauf mich die Frau
hochst erstaunt betrachtete und sagte, dass sich die Bedeutung
und die Wirksamkeit des Christentums gar nicht anders an-
sehen ‘lasse, als wie ihr Mann soeben ausgedriickt habe.

«Von ihrem Standpunkt aus allerdings,» entgegnete ich,
«aber gerade in der Wahl des btandpunktes liegt der Haupt-
fehler.»

Die Frau: «Wieso?»

Ich: «Weil Sie auf dem Berge stehen, den Sie iiberblicken
sollten, das heisst: Weil Sie Partei sind. Es ist wie mit der
Selbsterkenntnis, die so schwer ist, weil der Mensch nicht aus
sich heraustreten kann und, so sehr er sich bemiithen mag, sich
gegeniiber streng sachlich zu sein, sich durch die Farbe seiner
Wesensart sieht. Wir wissen nicht, wie wir nach aussen wir-
ken, wie man uns auffasst und beurteilt; aber insgemein glaubt
jeder von sich das Beste und meint, dass ein ungiinstiges Ur-
teil falsch, ein Ausfluss der Verkennung sei. Genau so ver-
hilt es sich mit dem Glaubigen und seiner Religion. Ein Christ
sieht das Christentum in christlicher Fiarbung, weil er Christ
ist; jeder Gldubige hilt seine Religion fiir die richtige, die
hochste, fiir die einzig wahre Religion.»

«Sie sprechen uns also zum vorneherein die Fahigkeit zu
objektiver Betrachtung ab. Das ist sehr einfach!» sagte die .
Frau, sichtlich beleidigt.

«Nicht im besonderen Ihnen, verehrte Frau,» erwiderte ich,
«sondern, wie Sie gehort haben, den Glaubigen ganz im all-
gemeinen, und Sie miissen es meiner Wahrheitsliebe und
meiner Achtung vor Ihnen und vor Ihrem Herrn Gemahl zu-



50 B ’ DERFREIDENKER ' Nr. 7

gute halten, wenn ich die verlogene Hoflichkeitsformel «An-
wesende selbstverstindlich ausgeschlossen» nicht gebrauche.»

«Sehr gut, sehr gut!> rief mein Begleiter, den die scharfe
Tonart der Frau unangenehm beriihrt hatte, erleichtert und

wirklich it leuchtenden Augen aus, <keine konventionelle -

Liige! das ist ja wie ein Bad an einem schwiilen Tage! — Anne-
marie, warum gehen wir so wenig in Gesellschaft? Doch weil
-der ganze -Artigkeits- und Hoflichkeitsrummel ein Schwindel
ist! Weil wir das Gefiihl haben, darin. ersticken zu miissen!
Ist’s nicht so?»

«Doch,» erwiderte die Frau und fiigte etwas verlegen m1t
kindlicher Aufrichtigkeit bei: «<Wenn es nicht gerade die Re-
ligion betroffen hitte, so wiirde es mir gar nichts ausgemacht
haben!»

«Das glaube ich Thnen gerne,» sagte ich, «iiber jeden andern
Gegenstand, auch wenn es die mohammedanische oder irgend
eine andere Religion gewesen wire, hitten Sie in volliger Ge-
miitsrube sprechen und sprechen horen konnen, nur iiber die
eigene nicht. Sie sind der verkérperte Beweis fiir meine Be-
hauptung.»

» «Ach was!y lachte und schmollte sie zugleich uud wandte
sich zum Gehen.

Auch wir lachten, schlossen uns ihr an, und damit war das
herzliche Einvernehmen wieder hergestellt und, wie mir
schien, erst recht begriindet. (Forts. folgt.)

Der Brief des Paulus an die Romer —
ein Schreiben aus dem zweiten Jahrhundert.
‘Von Gustav Schldger.

Das Neue Testament enthilt bekanntlich dreizehn Briefe
des Apostels Paulus. In der zweiten Hilfte der Apostelge-
schichte erfahren wir ausfiithrlich von dem grossen Heiden-
apostel der die neue Lehre von Ort zu Ort trug, der sie nach
Europa brachte und in den Stédten Mazedoniens und Griechen-
lands, in Athen und Korinth, predigte, die Feindschaft der jii-
dischen Obersten auf sich zog und dann wegen seiner Berufung
auf den Kaiser die Reise nach Rom unternahm, wo er zwei
Jahre im Gefingnis sass und das Reich Gottes predigte und
lehrte von.dem Herrn Jesus unverboten. Leider bricht der Be-
richt der Apostelgeschichte hier unvermittelt ab, so dass wir
ven seinem Lebensausgang keine sichere Kunde haben. Die
dreizehn Briefe des Neuen Testaments tragen den Eingangs-
gruss: Paulus, ein Knecht Jesu Christi oder ein Apostel Jesu
Christi an die und die Gemeinde. Jahrhundertelang hat man
ohne jeden Zweifel die Briefe als Briefe des in der Apostel-
geschichte geschilderten Paulus hingenommen und hatte so
eine stattliche Sammlung von Briefen, aus denen man die

Lehre, das Lehrsystem, des grossen Apostels erkennen konnte.
Erst zu Beginn des 19. Jahrhunderts traten Zweitel auf an der
Echtheit einiger Briefe. So fiel auf, dass die sogenannten Pa-
storalbriefe, d. h. die an die Hirten der Gemeinde, die Pasto-
ren Timotheus und Titus adressierten, in ihrem Inhalt und in
ihrer Ausdrucksweise so stark von den iibrigen abwichen, dass
man annehmen musste, sie seien von einer andern Hand ge-
schrieben. Wie es bei so vielen Schriften des Altertums der
Fall gewesen ist, hatte jemand unter angenommenem Namen in
der Rolle einer anerkannten Grdsse geschrieben, sich im Geiste
in die:Zeit und Lage des fingierten Briefschreibers versetzend.
Die Tiibinger Schule unter Fithrung von Ferdinand Christian
Baur betonte dann stark den Unterschied von Judenchristen
und Heidenchristen und bestritt die Verfasserschaft des Paulus
auch bei andern Briefen. So blieben schliesslich nur die vier
Hauptbrlefe, der an die Romer, die beiden an die Korinther
und der an die Galater als anerkannt echte Briefe des Apostels
Faulus fibrig. Nur ein auch in politischen Dingen radikaler
Geist, Bruno Bauer, bestriit die Echtheit sémtlicher paulini-
scher Briefe, drang aber mit seiner Ansicht nicht durch, und
seine Schriften sind bis auf den heutigen Tag wegen ihres ab-
sonderlichen Stils nie recht gelesen worden. Auch einzeine
hollandische Gelehrte wurden Wortfiihrer dieser radikalen
Kritik, aber im allgemeinen hat die Ansicht von der Unechtheit
auch der vier Hauptbriefe bei den neutestamentlichen For-
schern aller Liander keinen Boden gewonnen. Doch tauchen
immer wieder Zweifel an der Richtigkeit der kirchlichen und

-wissenschaftlichen Tradition auf, und im folgenden soll dar-

gelegt werden, aus welchen Griinden man dazu kommen kann,
den so wichtigen Brief an die Rémer dem Apostel Paulus «b-
zusprechen und ihn fiir ein Werk aus dem zweiten Jahrhun-
dert, fiir ein Pseudepigraph, anzusehen.

" Der Leser liest in der deutschen Bibel in Vers 7 den Gruss
an alle, die zu Rom sind, wie Vers 15, dass der Apostel geneigt
ist, <auch euch zu Rom das Evangelium zu predigen». Aber in
zwei guten Handschriften fehlen die Worte: zu Rom. So ist es
also wohl denkbar, dass der Brief urspriinglich als ein offener
Brief, wie wir sagen wiirden, geschrieben ist an christliche Ge-
meinden. Dann ist bei irgendwem und irgendwo die Meinung
aufgekommen, er sei fiir die Gemeinde in Rom bestimmt ge-
wesen, die Adressierung «in Roms drang ein und hielt sich
dann in den Handschriften. Der Apostel hat sich oft vorge-
nommen, seine Leser zu besuchen, 1. 13; 15, 22, und will zu
ihnen kommen, wenn er nach Spanien reist, 15, 24, 28. Aber
diese Notizen zwingen nicht, an Rom zu denken, der Brief-
schreiber kann dabei auch etwa an Alexandrien gedacht ha-
ben, das man bei einer Reise von den ostlichen Lamiern nach
Spanien auch leicht beriithren konnte.

Feuilleton.

Crucifixus.

Am Kreuz hing sein gequalt Gebeine,
Mit Blut besudelt und geschmiht;
Dann hat die stets jungfiulich reine
Natur das Schreckensbild verweht.

.Doch die sich seine Jiinger nannten,
Die formten es in Erz und Stein

. Und stellen’s in des Tempels Diister
Und in die lichte Flur hinein.

So, jedem reinen Aug’ ein Schauder,
Ragt es herein in uns’re Zeit,
Verewigend den alten Frevel,
Ein Bild der Unversohnlichkeit.
" Theodor Storm.

Unangenehme Wendung.
Oberpriester (zu den Priestern): Die Zeit der Regengiisse ist einge-
treten, nehmt eure Sicke und eure Oelkriige, sammelt Almosen,
Bekleidungsstiicke und Gold bei den Unreinen, die niedertréch-

tig genug sind, um sich mit irdischen Dingen zu beschiftigen.

Sammelt fleissig, damit wir wihrend der Regenzeit uns ungestort

dem Meditieren widmen konnen.

(Dreihundert Priester verlassen das Kloster, um bettelnd das

Land zu durchstreifen. Nach abgelaufener Frist kehren alle drei-

hundert zuriick, gefolgt von einer fast uniiberblickbaren Menge.)
Priester (zum Oberpriester): Herr, o Herr! Siehst Du die Menge?
Oberpriester: Ich sehe. Weshalb sind sie gekommen?

Priester: Frage selbst!

Oberpriester (begibt sich auf das Dach des Klosters und spricht zur
Menge): O ihr Unreinen, die ihr euch nicht schémt, immer wie-
der geboren zu werden und euch doch nicht zu bessern, um end-
lich in das heilige Nirvana zu gelangen, was bedeutet es, dass
meine Schiiler mit leeren S#icken, mit leeren Kriigen und ohne
Gold heimgekehrt sind? Seid ihr schon so boswillig geworden,
dass ihr euren Priestern kein Almosen geben wollt? Ich aber
sage euch: Bedenket euch! . . .

Volk: So ist es! So ist es, Hohepriester, wir sind bekehrt! Weit kannst
Du wandern und wirst nirgends einen Menschen finden, der noch
einmal geboren werden wollte. Wir wollen rein werden! Wir
wollen biissen! - Wir liessen alle irdische Eitelkeit zyriick. Wir
wollen uns ins Innere vertiefen, um den Sinn des Lebens kennen
zu lernen, wir wollen von der Qual des Wiedergeborenwerdens
erlost sein. Wir wollen alle Buddha werden!

Oberpriester (entsetzt) : Thr wollt nicht mehr arbeiten?



	Wie erkläre ich es? : [7. Teil]

