
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 13 (1930)

Heft: 6

Rubrik: Literaturstelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 6 DER FREIDENKER 47

liehen Punkten verfehlt erscheint. Ihr Bemühen um begriffliche Klarheit

ist sehr zu begrüssen, aber im einzelnen möchte ich — Sie werden

mir die freimütige Kritik nicht übelnehmen — folgendes
beanstanden:

1. Sie wollen mit Nietzsche Werte umwerten, gut! Aber schon im
dritten Abschnitt sind aus den Werten Begriffe geworden, die Sie
nach Willkür umbilden. Das ist doch gewiss zweierlei!

2. Ich gebe Ihnen sofort zu, dass es unmöglich ist, die Begriffe
Metaphysik und Religion endgültig zu definieren. Aber gerade diese
Unmöglichkeit macht es mir zur intellektuell-sittlichen Pflicht, sie
nicht mehr zu gebrauchen und nur mit solchen Begriffen zu arbeiten,
deren Definition nicht ein aussichtsloses Unterfangen darstellt. Daher

gehe ich mit Brauchlins sehr kluger und überlegener Kritik Ihres
privaten Religionsbegriffes Punkt für Punkt einig und bedaure nur,
dass Sie sich die dort ausgesprochenen Ratschläge noch nicht haben
zu eigen machen können.

3. Sie verwechseln die Intentionen unserer Anschauungen
nach der Metaphysik mit der Metaphysik selbst, denn Sie schreiben:
«Metaphysische Anschauungen entstehen, sobald wir uns mit den
Begriffen des Unendlichen und des Ewigen beschäftigen.» Deswegen
sind die Anschauungen selbst noch nicht metaphysisch, wohl aber
die Gegenstände dieser Intention, das Unendliche und das Ewige.
Diese fatale Verwechslung erleichtert Ihnen auch den bedenklichen
Schluss: «Dem Begriff der Metaphysik entspricht in der Welt der
Sittlichkeit der Begriff der Religion», weil in dem landesüblich
gebrauchten Begriff der Religion wirklich oft eine Intention selbst zum
Ausdruck kommt. Aber ist es nicht ausserdem gefährlich, zwei
Begriffe verbindlich in ein Entsprechensverhältnis zu bringen, von denen
wir vorher zugegeben haben, dass sie nicht genau definiert werden
können? Ich würde das nicht tun.

4. Sie autorisieren im Gebiet der Metaphysik das Gefühl und im
Gebiet der Religion das sittliche Empfinden zu bindenden und
abschliessenden Schlüssen. Da werden wir nie aus dem Chaos
herauskommen, wenn subjektive Faktoren und nicht objektive Gegebenheiten

zu den letzten Schlüssen berechtigen. Tatsachen und feste
Eikenntnisse bilden die Obersätze zu gültigen Schlussfolgerungen,
nicht Gefühle und nicht sittliche Empfindungen. Gehen die Schlüsse
von solchen Obersätzen aus, so sind ihre Konklusionen verbindlich,
auch wo sie sich auf das nicht mehr Gegebene erstrecken; sie gehen
über das Gegebene hinaus, ohne ihm zu widersprechen. Wer sich
von Tatsachen und Erkenntnissen nicht zwingen lassen will, muss
zugeben, dass er sein Weltbild ausserhalb der Wissenschaft und
ausserhalb der Philosophie aufbaut.

Ich weiss, -dass Sie eine offene Kritik zu schätzen wissen, und
habe mir deshalb diese Bemerkungen gestattet. Ihr ergebener H.

An Gesinnungsfreund A. U. in Unterstammheim, Zürich.
Nun komme ich endlich dazu, Ihre ausführliche Replik zu dem

Aufsatz im Kirchenboten: «Gibt es einen Gott?» etwas mit Ihnen zu
besprechen und zu beantworten. Wollen Sie die lange Verzögerung
gütigst entschuldigen!

Ihr Brief strotzt ja von Wissen und Weisheit, und Sie mobilisieren

ungefähr die halbe griechische Philosophie, um den wohl
pfarrherrlichen Artikelschreiber niederzukämpfen und zu widerlegen.
Ich glaube aber, dass nicht alle Ihre Argumente — das wollen Sie
mir nicht übel nehmen — den entscheidenden Punkt zu treffen
vermöchten.

Vollauf im Recht sind Sie mit Ihrer Behauptung, dass Götter
heute nur Worte sind. Wir würden vielleicht auch von uns — etwas
philosophischer — ergänzen: Sie sind auch Vorstellungen, Vorstel-
lungsinhalte, intentionale Gegenstände; aber ein reales, existentielles,

objektiv feststellbares Dasein kommt ihnen nicht zu. Auch nicht
dem Gott, der vom Judentum her zufällig die Ehre hat, christlicher
Gott zu werden und den Papst selbst in eigener Person zu seinem
Stellvertreter zu haben, also auch nicht dem alten Hebräergott Jahwe.
Was Sie hier zur Begründung Ihres modernen Nominalismus
hinsetzen, ist alles recht.

Der Kirchenbote meint es wirklich etwas gut mit uns
Gottesleugnern, wenn er schreibt: «Es ist eigentlich eine geistige Erkrankung,

wenn der Mensch fragt: Gibt es einen Gott? Fast möchte man
sagen: Die Frage eines Verrückten, d. h. eines Menschen, der nicht
mehr einfach und klar und nüchtern die Dinge sehen kann, wie sie
sind. Aber etwas von dieser Verrücktheit geht heute durch die
ganze Welt, und wir verspüren alle ihre Folgen. Es ist eine neue
Verrücktheit, an der wir heute da leiden.» Aber wer wollte solche
Sprüche ernst nehmen? Haben wir etwas Humor und etwas
Verständnis für die schwere Stellung der Geistlichen gerade in unsern
Tagen. Die Gegenwart ist für sie entmutigend, überall stossen sie
auf Widerspruch, Anfeindung, Misstrauen. Mit so starken Worten
wollen sie doch eigentlich nur ihre eigenen innern Beunruhigungen
und Unsicherheiten zudecken, beschwichtigen.

Nein, wenn ich die Auseinandersetzung mit dem «Schwamen-
dinger Dichtertheologen» — wie Sie ihn zu nennen beheben —
durchzuführen hätte, ich würde folgende drei Positionen verfechten:

1. Seine Argumente richten sich zum Teil gegen einen engen
Naturalismus, der auch in unsern Kreisen weithin überholt ist. Es

ist überhaupt das Schicksal der Theologie, die gegenwärtige
philosophische Situation zu verkennen und immer noch (vermeintliche)

Keulenschläge zu führen gegen ein Freidenkertum, wie es etwa die
Ausgangsjähre des 19. Jahrhunderts kannten. Alle diese Schläge
gehen heute ins Leere.

2. Ich würde dem Herrn dringend raten, wieder einmal eine
Philosophiegeschichte in die Hand zu nehmen — es braucht gar
nicht gerade das vierbändige Werk F. Mauthners zu sein: «Der Atheismus

und seine Geschichte im Abendlande.» — Er könnte dort wieder
einmal nachlesen, dass gerade die besten Köpfe seit Alters her die
Frage gestellt haben: Gibt es einen Gott? und eben nicht: Wie ist
Gott? Und viele bedeutende Philosophen haben die erste Frage ver-.
noint, ohne dass sie von der Philosophiegeschichte her als «verrückt»
bezeichnet worden wären. Auch der «Philosoph des Protestantismus»,
Immanuel Kant, hat die Frage nachdrücklich gestellt und in seiner
^Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft» und in seinem
Opus postumum verneint.

3. Der Schwamendinger Dichtertheologe ist nicht nur wenig
beschlagen in der Philosophiegeschichte, er ist auch ein schlechter
Philosoph. Er verwechselt beharrlich das philosophisch Absolute
und Transzedente mit dem alten Hebräergott Jehova. Dieser Verr
wechslung fallen leider alle Theologen und Pfarrer zum Opfer. Damit

wird die Sache aber nicht besser, nur schlimmer. Auf Grund
dieser Verwechslung haben wir auch gleich am Anfang das scheinbar

geistreiche, im Grunde etwas einfältige und unehrliche Spiel mit
den Seins- und Existenzbegriffen. Gott ist, aber er existiert nicht!
Er ist und ist zugleich nicht! Und Gott ist vor allem kein
Wissensgegenstand, Gott ist vielmehr Voraussetzung dieses Wissens. Woher
in aller Welt weisst Du das, wenn man von Gott doch nichts wissen
kann — auch nicht, ob er Voraussetzung des Wissens ist oder nicht.
Aber Ihr wisst ja noch viel mehr von ihm — jeden Sonntag erzählt
Ihr von ihm Geschichten, ihr kennt seinen Willen, seine Gefühle,
alles, alles! In derselben Nummer des Kirchenboten weiss z. B. ein
anderer kirchlicher Einsender, dass Gott Frost und Hitze sendet. Da
schau her! Und gibt es nicht eine ganze Gelehrsamkeit, eine
«Gottesgelehrsamkeit» Theologie, die leider heute noch unsere Universitäten

und unsern Wissenschaflsbegriff schändet? Entweder Gott ist,
dann wissen und erfahren wir etwas von ihm — oder er ist nicht,
dann wissen wir auch nichts, schweigen und gehen zur Tagesordnung
über. Zu dieser Tagesordnung gehört auch die rein wissenschaftliche

Arbeit, Religionswissenschaft zu treiben und zu erforschen, wieso

die Menschen zu ihren Göttern gekommen sind. Und das wissen
wir heute.

Das nur ein paar Andeutungen, wie ich repliziert hätte. Aber
der Artikel verdient keine genaue und eingehende Widerlegung.

Bestens grüssend bin ich Ihr H.

Literaturstelle.
Fortsetzung der Vorratsliste.

v. Satov: Heilige Erde 6.25
— Weltliche Feiern 3.75

Seidel R., Prof.: Demokratie —.80
— Brot der Ideale
— Gesammelte Gedichte.

Sokolowsky: Seelenleben höherer Tiere 2.—
Sackmann: Monismus und Charakterbildung — .20
Siemsen: Entwicklung alttestamentlicher Religion. — .40
Schild: Rätsel des Lebens —.50
Schmidt: Philosophisches Wörterbuch — .30
Scholl: Kämpfe eines Ringenden 3.50

— Sterne.
Schöneich: Vom vorigen zum nächsten Krieg 2.50
Schopenhauer: Aphorismen 3.—
Stevens: Reise ins Bienenland 1.50

— Ameisenreich 1. —
Stickers: Relativitätstheorie ' —.30
Tutor: Suprema lex —.50
Unodl: Politik 3.50
Vetter: Die moderne Weltanschauung 4.50

Adressen.
Präsident der F. V. S. : E. Brauchlin, Hegibachstrasse 42, Zürich 7.

Präsident der Ortsgruppe Basel: C. Flubacher, Stachelrain 8, Basel.
Präsident der Ortsgruppe Bern: Ernst Akert, Müslinweg 8, Bern.
Präsident der Ortsgruppe Luzern: J, Wanner, Bleicherstr. 8, Luzern.
Präsident der Ortsgruppe Ölten : Charles Sandmeier, Wangen b. Ölten.
Präsident der Ortsgruppe Zürich: E. Brauchlin, Hegibachstrasse 42,

Zürich 7.
Postchecknummer der Ortsgruppe Zürich: VIII 7922.

Präsident der Ortsgruppe Winterthur: Silvan Haas., Oberfeld¬
weg 59.

Leiter der Literaturstelle: Konrad Wettstein, Aegertenstrasse 2,
Zürich 3.

Präsident der Federation Suisse Romande de la Libre Pensee:. M.
Peytrequin, Lausanne.

Präsident der Federation Internationale des Societes de Libre Pensee:
Dr. M. Terwagne, 47, Rue de I'Ecuyer, Brüxelles.

Redaktionsschluss für Nr. 6: Dienstag, den 8. April 1930.


	Literaturstelle

