
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 13 (1930)

Heft: 5

Rubrik: Literatur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


34 DER FREIDENKER Nr. 5

langt, scheinen Sie mir auch das Richtige getroffen zu haben:
Die sogenannten gläubigen Gelehrten halten kraft des religiösen

Stammgutes, von dem Sie so anschaulich gesprochen haben,
an der Gottesidee fest, suchen sie irgendwie mit ihrem
wissenschaftlichen Denken in Einklang zu bringen, was ihnen
gelingt, weil sie sich mit dem bunten Vielerlei, woran von der
Kirche aus im Anschluss an die Gottesidee auch zu glauben
ist, gar nicht befassen.»

«So ist's,» entgegnete ich, «Sie haben, was ich in
mühsamen Umschweifen zu erklären suchte, in kurze, treffende
Worte gefasst. Wenn die Herren Gelehrten an das, was den
in Kirche und Schule gelehrten Glaubensinhalt der christlichen
Religion ausmacht, die Sonde ihres Scharfsinns, ihres Denkens,
ihrer Logik ansetzten und ihn mit derselben Unbefangenheit
und Unvoreingenommenheit untersuchten wie einen ihrer
wissenschaftlichen Forschung unterliegenden Gegenstand, ja
wenn sie sich klar machten, was alles sie glauben, das heisst
für möglich und wahr und wirklich halten müssen, um gläubige

Christen zu sein, so wäre wohl nicht einer, der ehrlicherweise

noch von sich sagen könnte, er sei ein gläubiger Christ.
Sich für einen solchen zu halten ist einem Gelehrten nur auf
Grund eines Irrtums möglich oder auf Grund einer
psychologischen Veranlagung, die es ihm verunmöglicht, die eigenen
Glaubensvorstellungen zum Gegenstand wissenschaftlicher
Untersuchung zu machen.»

Eben kam die Sonne über das Buschwerk und fing an, von
unserm Schattenplätzchen langsam, aber stetig Besitz zu
ergreifen. Wir erhoben uns und schritten, gekräftigt durch die
Rast, wieder munter bergan.

«Wir sind mit unserm Gespräch eigentlich auf ein Nebengeleise

geraten, finden Sie nicht auch?» sagte die Frau, als
wir uns wieder im richtigen Marschieren befanden.

«Allerdings; wir haben das Hauptgeleise bei der
Offenbarung verlassen.»

«Daran glauben Sie also gar nicht?»
«Wie soll man daran glauben können, wenn sie das

Hauptmerkmal, das eine Offenbarung aufweisen sollte, um als solche
gelten zu können, nicht hat?»

«Als solche betrachten Sie?»
«Klarheit und Eindeutigkeit. Denn offenbaren heisst: etwas

Verborgenes, Geheimnisvolles enthüllen und verständlich
machen, ein Rätsel lösen und nicht: Rätsel auf Rätsel häufen.»

«Ja schon,» erwiderte meine lebhafte Gegnerin, «aber mir
scheint, Sie schütten das Kind mit dem Bade aus: Weil die
Offenbarung über die Erschaffung der Welt und des Menschen
Ihren Anforderungen nicht ganz genügt, weisen Sie den
Offenbarungsgedanken überhaupt von sich.»

«Verehrteste,» antwortete ich, «ich habe in dem schon
mehrmals erwähnten Lehrbuch der katholischen Religion vor

Literatur.
Otto Rühle: Illustrierte Kultur- und Sittengeschichte des Proletariats

in Europa. Zwei Bände ä 300 Seiten; Preis pro Band ca. 14 Mk.
Erhältlich auch in Lieferungen ä Mk. —.60. Neuer Deutscher Verlag,

Berlin W 18.

Der Verfasser dieses Werkes, Otto Rühle, ist gewiss vielen von
uns kein Unbekannter. Seine Werke, die er, z. T. gemeinsam mit
Alice Rühle, herausgegeben hat, zeugen von einem produktiven,
durchaus individuell schafl enden Schriftsteller und atmen durchwegs
den Geist einer kommenden neuen Zeit. Wir Freidenker haben alle
Veranlassung, Rühle für seine Publikationen, seien es seine
soziologischen Studien, seien es die sexual-pädagogischen Schriften, dankbar

zu sein. '

Mit der z. Z. erscheinenden Kultur- und Sittengeschichte des
Proletariats hat sich Rühle die nicht leichte Aufgabe gestellt, die
Entwicklung des modernen proletarischen Menschen darzustellen, und
zwar vom Standpunkt des ökonomischen Materialismus aus. Der nach
Objektivität trachtende Geschichtsforscher kommt in der Betrachtung
des Historischen und in seinen Zielsetzungen zu wesentlich andern
Resultaten und Schlussfolgerungen, als derjenige, welcher den
ökonomischen Triebkräften keine oder nur eine untergeordnete Bedeutung

zumisst. Schon die erste Lieferung des Werkes lässt darauf
schliessen, dass Rühle ein umfassendes Material und reiche Quellen
zur Verfügung stehen und dass er uns ein Werk schenkt, das nicht
nur Berufspolitiker, sondern ebensosehr auch uns Freidenker zum
eingehenden Studium anregen dürfte. Die geistigen Strömungen im

kurzem folgenden Satz gelesen: «Die grundlegenden Lehren
des Christentums über die Dreifaltigkeit und über die
Erbsünde wurde im alten Bunde nur unklar geoffenbart.» Sagen
Sie mir, welchen Wert hat eine unklare Offenbarung? Ich halte
eine solche für äusserst gefährlich und verhängnisvoll, weil sie
alle möglichen Deutungen zulässt und deshalb zu
Meinungsverschiedenheiten, Streit, Hass und Krieg führt. Sehen Sie
sich darauf hin die Geschichte der christlichen Kirche an Ich
erwähne einzig, dass dem 4. Jahrhundert der blutige Streit
zwischen den Arianern und Athanasianern erspart geblieben
wäre, wenn Gott klar und eindeutig geoffenbart hätte, ob sein
Sohn ihm wesensgleich oder nur wesensähnlich sei.»

Dreifaltigkeit und Erbsünde seien nebensächliche Fragen,
wollte sich die Frau ausreden.

Ich wies aber darauf hin, dass auf der Erbsünde die ganze
christliche Heilslehre, also das Christentum selbst beruhe,
denn: ohne Erbsünde bestehe keine Erlösungsnotwendigkeit
und ohne diese wäre ein Erlöser sinnlos.

«Ich muss zugeben,» antwortete die Frau, «je tiefer man
hineinblickt, desto mehr Fragen und Zweifel lösen sich aus
dem Dunkel.»

«Aus dem Dunkel, — das haben Sie sehr gut gesagt!"
«Wieso ?»

«Weil der Christ — Katholik und Protestant — wenn er
sich nicht besonders mit theologischen Fragen befasst, nur
in den gröbsten Zügen weisst was ihm zu glauben obliegt,
oder wie sich das Religionssystem, dessen eifriger Anhänger
er ist, allmählich, mühsam, unter viel Pfaffenstreit, gebildet
hat.

Dogmatik (das ist der feststehende Glaubensinhalt),
Religionsgeschichte (das ist die Geschichte der Entwicklung des
Glaubensinhaltes) und Kirchengeschichte liegen für die meisten

Gläubigen in völligem Dunkel. Sie haben keine Ahnung
davon, wann erst und unter wieviel Pfaffenstreit die
«heiligen» und unverbrüchlichen Glaubenssätze entstanden sind,
wie sehr Machwerk und wie wenig Offenbarung sie sind.»-

«Sie halten uns vielleicht doch für unwissender, als wir
sind,» wehrte sich die Frau.

«Ich spreche von der Geistesverfassung im allgemeinen,»
entgegnete ich; «wie es mit dem theologischen Wissen ganz
zufällig mir bekannt werdender Menschen bestellt ist, kann
ich natürlich nicht zum voraus wissen.»

«Oh, damit ist's nicht weit her, sagen wir das nur offen
heraus!» bekannte freimütig der Mann.

«Die Erfahrung hat mich gelehrt,» fuhr ich fort, «im
allgemeinen wenig vorauszusetzen. Die wenigsten Protestanten
sind imstande, darüber klare Auskunft zu geben, welche
Stellung Luther zu dem für die protestantische Religionslehre

Proletariat und seine sozialen Kämpfe, die ja schliesslich nichts
anderes darstellen, als den Schrei nach wirtschaftlicher Besserstellung
und Befreiung aus geistiger Sklaverei, sind ohne Zweifel auch für
unsere Bewegung nicht ohne Einfluss.

Band I ist in folgende Teile gegliedert: 1. Fluch der Arbeit:
Entwicklungsgeschichte des Proletariats. Methoden der Versklavung.
Abgründe der Ausbeutung. Erwachen des Proletariats, Erziehung zur
Solidarität. 2. Schrecken der Unncelt: Wohnung, Alkohol. Prostitution.

Krankheit und Arzt. Kaserne. Gefängnis. In Band II sind
aufgezeigt die Ketten der Vergangenheit und die Wege der Befreiung.

Im Jahre 1928 gab Rühle eine umfangreiche Marx-Biographie
heraus, die ihrer stark kritischen Einstellung wegen da und dort hart
angegriffen wurde. Möge Rühle mit dem gleichen Mut und der
nämlichen Unbefangenheit die Kulturgeschichte des Proletariats schreiben!

Selbsterkenntnis und Selbstkritik sind heute leider nicht die
besonders starken Seiten des Proletariats und seiner Führer. Wr.

• * *

Paneuropa, Monatszeitschrift der Paneuropäischen Union, herausg.
von R.V.Coudenhove-Kalergi. Verlag: Paneuropa-Verlag, Wien I,
Hofburg. Preis des Heftes Mk. —.90; Jahresabonnement Mk. 5.—.

Welcher Kulturmensch, welcher fortschrittliche Politiker und
welcher Zukunftsgläubige interessiert sich heute nicht für die
paneuropäische Bewegung? Mag Paneuropa unsern Zeitgenossen, der
bürgerlich-kapitalistischen Presse und allen denjenigen, welche die
gegenwärtig bestehenden zwischenstaatlichen Beziehungen und
Einrichtungen als gottgewollte verherrlichen und verteidigen, mag sie



Nr. 5 DER FREIDENKER 35

grundlegenden Begriff der Vorherbestimmung eingenommen
hat und wie sich die gegenwärtige Theologie dazu stellt.»

«So weit reicht mein Wissen allerdings auch nicht,» gab
die Frau kleinlaut zu.

«Das Sonderbarste und Auffallendste an der Offenbarung
über die Erbsünde ist für mich nicht ihre Unklarheit,» liess
sich nun wieder der Mann vernehmen, «sondern dass es
darüber eine Offenbarung geben soll. Demnach hätte die
Erbsünde in den göttlichen Schöpfungsplan gehört — denn die
Offenbarung wird doch als Kundgebung des göttlichen Willens

aufzufassen sein — und sonach fiele die Schuld eigentlich

auf Gott, den Erschaffer der Erbsünde, zurück-»
«Damit sänke aber die Erlösungstat Christi zu einer

programmatisch abgewickelten Nummer der göttlichen
Weltkomödie herab,» fügte er bitter bei.

«Ihre Logik hat recht,» antwortete ich, «aber die Logik
der katholischen Kirche stellt ihr ein Bein, indem sie sagt:
Adam und Eva hatten den freien Willen.»

«Ja, zum Donnerwetter!» fuhr mich jetzt mein Begleiter
an, «wenn Gott allwissend ist, so musste er doch zum voraus
wissen, dass es so kommen wird! Und ausserdem hätte er
auch den freien Willen geschaffen!»

«Sehr richtig, er weiss von Anbeginn von allen Menschen,
die je die Erde bevölkern werden, ob sie in den Himmel oder
in die Hölle kommen.»

«Ja, dann bestimmt ja er die betreffenden Menschen
willentlich für die Hölle!»

«Nein, wird Ihnen der katholische Priester antworten, es
hängt von Ihnen ab, kraft Ihres freien Willens. Gott sah zwar
von Anfang an, dass Sie freiwillig sündigen werden; aber es
sehen ist keine Schuld: Es fällt einer nicht vom Dache, weil
ich es sehe, sondern ich sehe ihn fallen, weil er fällt.»

Mein Begleiter sah mich befremdet an und sprach:
«Entschuldigen Sie, dass ich es sage: Jetzt reden Sie wie ein
Jesuite.»

«Ja, das tue ich,» antwortete ich, «ich habe wörtlich aus
einem von einem Jesuiten verfassten, mit Genehmigung der
geistlichen Obrigkeit herausgegebenen apologetischen Lexikon

zitiert, worin die Hauptfragen der katholischen Dogmatik
kurz und volkstümlich beantwortet sind.»

«Dann ist das theologische Spiegelfechterei schlimmster
Sorte, durch die Gott zu einem Zerrbild entstellt wird!» rief
er entrüstet aus.

«Das ist's,» antwortete ich, und wir sind hier vielleicht an
einem Punkte angelangt, von dem aus sich erkennen lässt,
dass Gott und Religion nichts als menschliche Ideen sind, —
dass also Gott nicht den Menschen, sondern der Mensch Gott
erschaffen hat, woraus sich mit zwingender Notwendigkeit
ergibt, dass Gott immer so aussieht, wie die jeweiligen Inhaber

den Föderalisten, Partikularisten und Nationalisten als Illusion oder
als hirnverbranntes Geistesprodukt eines weit- und wirklichkeitsfremden

Schwärmers erscheinen, die paneuropäische Idee marschiert
gleichwohl; sie beschäftigt Staatsmänner und Regierungen, Völkerbund

und Kulturorganisationen, ja sie erscheint vielen als die grosse
Möglichkeit, Europa aus seinem wirtschaftlichen und politischen
Chaos zu retten. Wer den Wunsch und das Bedürfnis hat, die
paneuropäische Bewegung näher kennen zu lernen, dem empfehlen wir
sowohl die Zeitschrift «Paneuropa», als auch die Schriften des eigentlichen

Schöpfers der paneuropäischen Idee, des Grafen Coudenhove-

Kalergi. Seine Werke, wie: Paneuropa, Kampf um Paneuropa, Krise
der Weltanschauung, Ethik und Hyperethik, Praktischer Idealismus,
Pazifismus, Held oder Heiliger sind voll von originellen und
revolutionären Gedanken. Jeder Freidenker sollte sich mit dem

Programm der Paneuropäer wenigstens in seinen Grundzügen vertraut
machen und an den literarischen Erzeugnissen Coudenhove's nicht
achtlos vorübergehen. Wr.

* * *

Prof. Dr. Paul Maerkel : Lebengeslallende Philosophie. Leipzig,
Kunstverlag Bild und Karte. 1929. Geheftet M. 3,75.

Noch selten hat mir die Besprechung eines Buches so Freude
gemacht wie gerade die Besprechung dieser gesunden und kernhaften
«Lebengestaltenden Philosophie». Wir haben leider im germanischen
Kulturkreis wenige solcher Prof. Dr. — die den Mut aufbringen zu
so klaren und eindeutigen Stellungnahmen auch in weltanschaulichen

und Ausgestalter der Gottesidee; demnach kann der Gott
einer widersinnigen, spitzfindigen Theologie nur ein
widersinniger und spitzfindiger Gott sein. Desgleichen ist das ganze,
dazugehörende Religionssystem, dessen grundlegende Lehrsätze

die Theologen erfunden haben, wie es ihnen in den
Kram passte, ein spitzfindiges System, ein Masche um Masche
gewobenes Netz, in dem die Kirche vom ersten Augenblick
ihrer Selbstherrlichkeit an die einzelnen Menschen, die Völker,

die Staaten, die Regierungen unlösbar zu verstricken
versucht und wirklich verstrickt hat.»

«Lassen Sie sich nicht ein wenig von einer feindseligen
Stimmung gegen die Kirche leiten?» warf die Frau etwas
schüchtern ein.

«Ich erlaube mir die Gegenfrage,» erwiderte ich: «Warum
gab Gott erst einem Kirchenkonzil des 15. Jahrhunderts ein,
die Lehre vom Fegefeuer zu einem Glaubensartikel zu
erheben? (Florenz 1439). Warum vorenthielt er ein paar hundert

Jahre lang den Christen die Seelenmesse, das Mittel, den
armen Seelen im Fegefeuer die Qual abzukürzen oder zu
mildern? Warum liess er die christliche Menschheit zwölf
Jahrhunderte lang ohne die Wohltat der Ohrenbeichte und der
Ablässe schmachten? Warum wurde der Zölibat erst im elften
Jahrhundert nötig? Warum bekamen die Gläubigen erst im
13. Jahrhundert zu wissen, dass sich beim Abendmahl Wein
und Brot in Blut und Leib Christi verwandeln? Warum müssen

die Katholiken erst seit 1854 an die unbefleckte
Empfängnis der Maria glauben? Warum erst seit 1870 an die
Unfehlbarkeit des Papstes?»

« » (Forts, folgt.)

Religion und Wirtschaftsleben.
Von Anton Krenn.

(Fortsetzung und Schluss.)

Die Religion stillt ,ein Sehnen im Menschen, das oft um so

giösser und stärker zu werden droht, je mehr' der Mensch in
den Strudel des Lebens hineingezogen wird. Es ist eigentlich
einleuchtend, dass der Arbeiter von den alltäglichen Lebensformen

losgerissen sein will. Immer nur dem Gesang der
Sirenen lauschen, immer nur das Dröhnen der Hämiwer hören,
immer nur die Eintönigkeit des Bureaus gemessen, stumpft
ab. Und als Erholung stets nur Karten im Wirtshaus spielen,
oder flimmernde Bilder an der Kinoleinwand begucken,
befriedigt nicht. Gerade der Arbeiter will etwas ganz anderes
mal geniessen. Er weiss selbst nicht, was eigentlich dieses so

ganz andere sein könnte, er will nur losgelöst sein von dem

grauen Altag, der ihn immer umgibt, er lechzt nach anders

Fragen. Der Verfasser geht aus von Naturwissenschaft und von dem
gesunden Menschenverstand, aber man spürt und merkt sehr wohl,
dass gründliche Studien auch in andern Gebieten, in der
Religionswissenschaft z. B., vorausgegangen sind. Man kann sich gelegentlich
des Eindrucks nicht erwehren, dass etwas zu stark und zu eng auf
naturwissenschaftliche Begründungen eingestellt worden ist. Diese
Verengerung des Ausgangspunktes ist heute nicht mehr nötig, da
tatsächlich die gesamte Wissenschaft, auch die Geisteswissenschaft,
und ein grosser Teil der Philosophie sich gegen den Wahrheitsbegriff

des Christentums entschieden haben. Diesem Christentum
gegenüber nimmt der Verfasser eine scharf ablehnende Haltung ein.
Mag man auch in dieser oder jener speziellen Konsequenz seiner
Lehren in guten Treuen anderer Meinung sein, in der uns vorwiegend

interessierenden Frage steht Prof. Maerkel genau auf unserer
Seite, auf dem Boden der Realität, der Wahrheit und des Diesseits.
Der Stil ist klar und schlicht und für jedermann verständlich.

Einige Proben:
Seite 7: «Wenn eine Weltanschauung restlos alle Lebenserscheinungen

erklärt, darf der Beweis für ihre Richtigkeit als erbracht gelten.»
«Das Weltall umfasst alles, ,was Welt ist, und Welt ist alles, was

existiert. Ausser dem All der Welt gibt es nichts.»

«Die Annahme einer göttlichen Schöpfung, Erhaltung und Regierung

gibt angesichts der unleugbaren Unvollkommenheiten dem
Verstand unlösbare Rätsel auf, lässt das Gemüt sich nutzlos gegen
angebliche Ungerechtigkeiten aufbäumen, ist begreiflich Gotteslästerung

und schiebt den toten Punkt alles Philosophierens ohne Grund
und Zweck nach rückwärts.»



36 DER FREIDENKER Nr. 5

klingenden Wiorten und Gesängen, er sehnt sich nach Höhenluft

und Sonnenlicht, — und dabei wird die Religion ihm
Wegweiserin. So ganz anders, so weltfremd spricht der Pfarrer in
seiner Kirche, so ganz anders klingen Orgelweisen und
Tempelgesänge, all diesie Dinge liegen ausserhalb der Art des
menschlichen Lebens und gerade deshalb sind sie begehrens>-
wert. Es liegt in jedem Menschen ein Zug zur Mystik. Diesem
Wesenszug der Menschen trägt die Religion Rechnung, sie
stillt, wenn auch 'unvollkommen, dieses tiefe Sehnen in jedes
Menschen Brust. Nun fehlt dem Arbeiter meist die gründliche
Bildung und Aufklärung, es mangelt die haarscharfe Dialektik
und Logik, es fehlen ihm oft Mittel und Zeit, im Wandern
durch Welt und Natur seine mystische Sehnsucht zu stillen,
so wird er ein Opfer der alles berechnenden Religionen.

Es wäre zwecklos, ableugnen zu wollen, was sich gerade
auch in unserer Arbeiterschaft rapid zu entwickeln scheint,
nämlich ein Suchen und Tasten nach Formen, um diesem
mystischen Wesenszuge des Menschen Befriedigung zu geben. Das
starke Anschwellen der religiösen Sekten, speziell der
verschiedenartigen Bibelforschersekten (Apostelbrüder,
Christengemeinden usw.), ebenso auch die grössere Beteiligung der
Proleten am Spiritismus und ähnlichen okkulten Tageserschei-
nungen, nicht zuletzt die Ausbreitung des religiösen Sozialismus

in Deutschland und Oesterreich mnd des katholischen
Sozialismus im Westen sind lauter Signale eines stark mystischen
Sehnens unserer werktägigen Bevölkerung. Die Religionsgen

osisenschaften stellen sich darauf ein. In der katholischen
Kirche hat sich eine liturgische Bewegung gebildet, die durch
Heranziehung der ganzen Gemeinde an den Gotteisdienst am
Altar die Gläubigen innerlich mehr befriedigen will, und auch

-die evangelische Konfession stattet ihre Sonntagsfeiern und
Feste immer mehr aus, gibt ihnen des öftern einen künstlerischen

Rahmen, um so die Christen fester wieder an die Kirche
zu ketten. Nur wir Freidenker leben noch in seligen Hoffnungen

auf einen kommenden Umsturz und glauben, wenn man
aus Kohle Oel oder aus Zellulose Brot gewinnen kann, dass
die technischen Fortschritte nicht bloss das Wirtschaftsleben,
sondern auch das religiöse Gedankenleben grundstürzend
ändern werden. Wir haben noch immer nicht gelernt, dass jeder
Fortschritt bis heute zu unserm Schaden sich ausgewirkt hat,
weil wir viel zu dumm waren, um die Gedankengänge der
Machthaber durchschauen zu können. Der Prolet freut sich, in
gefährlichen chemischen Betrieben mit Gasmaske arbeiten zu
können und er ahnt nicht, dass er einmal diese Maske tragen
muss-, um leichter seinen Bruder töten zu körinen. Was hilft
aller Fortschritt, wenn er nicht von der werktägigen
Bevölkerung ausgeht und von ihr überwacht wird? Doch dazu
braucht es Wissen, Bildung, Geistesklarheit. Bei Evangeliums¬

sprüchen und Kirchenliedern muss das denkreichste Gehirn
zum Schlafen kommen. So nützt die Religion den mystischen
Zug im Menschen aus, um den Menschen dort zu packen, wo
jeder am leichtesten verwundbar ist, und ihn langsam und
unauffällig in ihr Gedankengarn zu ziehen. Dass den Religionen
diese Arbeit gelingt, können uns die Gesinnungsfreunde vom
Westen und vom Osten erzählen.

So will ich aus dieser kritischen Studie den Schlussgedanken
folgern. Unabhängig vom Wirtschaftsleben lebt jeder

Einzelne sein Innenleben; jeder trägt so eine kleine Welt in sich
herum. In diese Kleinwelt leuchtet die Religion hinein. Die
Religion sucht eben den ganzen Menschen zu erfassen. Und sie
erfasst ihn auch. Wollen wir Erfolge in unserer Bewegung
sehen, dann heisst es, den ganzen Menschen zu erobern, auch
seine heilig und heimlich gehütete Innenwelt; dann gilt es,
den Menschen innerlich näher zu kommien. Bei
Massenversammlungen wird das nur selten der Fall sein, dafür aber um
iso eher bei kleinen Mitgliederversammlungen, in denen nicht
der Vortrag, sondern die Aussprache den breitesten Raum
einnehmen muss. Es darf kein Mitglied im Unklaren belassen
bleiben. Die so innerlich abgeklärten Mitglieder müssen aber
auch teilhaben können an der Welt des wirklich Schönen, sei
es durch einen Besuch im Theater, im Kino, wenn's sich um
wirklich bildende Filme handelt, in einem Konzert, das der
musikalischen Fassungskraft des Volkes entspricht. Familienfeste

müssten Hochfeste für die Mitglieder werden; herrliche
Sommersonntage müssten zu Wanderungen, kleinen Berg- und
Waldfesten ausgenützt werden. All diese vielen, schönen
Eindrücke müssten durch das Band einer neidlosen, offenherzigen
Solidarität aller Mitglieder zu jenem höheren, reineren Erleben

zusammengebunden werden, das in einsamen Stunden das

Innenleben des Einzelmitgiiedes wie lichter Sonnenschein
erhellt. So werden diesie Mitglieder mit Freude zu ihrer Bewegung

stehen und jedes freudevolle Mitglied wird von selbst
Werbeapostel für jene Freidenkerbewegung werden, die auch
dem stiefmütterlich behandelten Innenleben des Menschen
neue Werte zu geben weiss. So weit die Theorie! die
Uebersetzung in die praktische Tat muss ich den Lesern selber
überlassen.

Nachschrift der Redaktion. Die vom Verfasser verfochtene
These, dass die Religion nicht nur aus soziologischen Bedingtheiten

heraus entstanden ist und auch nur aus diesen Bedingtheiten

heraus verstanden werden kann, halte ich für durchaus
richtig. Der Marxismus als relativ junges Gebilde verfällt gerne
in den Jugendfehler der Ausschliesslichkeit. Was nicht
soziologisch begründet ist, ist dann eben falsch begründet. Daher
die geradezu zu bedauerlichen und unverständlichen Ableh-
nungsgebärden marxistischer Schriftsteller oder Kritiker

geSeite 30: «Hingebung an übernatürliche Wesen ist im besten Falle
eigene oder fremde Suggestion, von Schwäche geborene Sehnsucht
nach müheloser Verantwortungslosigkeit, völlige Hingebung an
irgendein anderes Wesen aber logisch und praktisch unmögliche
Selbstaufhebung.»

«Ein Jenseits, auf das der Priester lockend und drohend hinweist,
findet in einer verständlichen Weltanschauung ebensowenig wie
irgendein übernatürliches Wesen Raum-, Zeit-, Qualitätsbestimmungs-
möglichkeiten.»

Seite 33: «Mit dem Christentum setzt eine unerhörte Kampf- und
Blutarbeit ein, deren Schrecken jeder Beschreibung spotten.»

«Seite 35: «Die Philosophie des Mittelalters, die Scholastik, steht
völlig im Dienst der Kirche; als Wissenschaft von den Prinzipien
alles Seienden und Geschehenden kann sie sich auch heute noch
nicht religiösem Einfluss entziehen.»

Seite 36: «Wir suchen heute, seit der französischen Revolution und
der deutschen Philosophie und Naturwissenschaft, das Glück auf dem
Wege der Freiheit, nicht vom, sondern im Gesetz; aber diese Freiheit,

d. h. unsere freiwillige Zustimmung, muss auf der Wahrheit
des Gesetzes beruhen. Und zur Wahrheit führt allein Klarheit.»

H.
* * *

Psychogymnastik von Dr. med. Ernst Rothe. Max Hesses Verlag.
Berlin-Schöneberg I.
Alles ist Uebung! Und dass täglich 5 Minuten Psychogymnastik

«Training der seelischen Fähigkeiten» nur förderlich sein können,
ist klar. Der Verfasser, bekannt durch seine Berliner Rundfunkvor¬

träge über Geistessport, gibt in seinem Buch, und zwar zum erstenmal

in der Literatur, eine systematische und praktische Anleitung,
wie man durch Psychogymnastik die geistig-seelischen Fähigkeiten
meistert und steigert nach der Devise: «Mehr Leistung, weniger
Mühe.» P- T.

* * *

Gasfronl Peking—Moskau—Paris. Von N. P. Larsson. Anzengruber-
Verlag Brüder Suschitzky, Wien-Leipzig. 11 Seiten. Preis 20 Pf.

Dass wir heute wieder in einer von Kriegsgefahr geschwängerten

Atmosphäre leben, daran ist nach der Auflassung des Verfassers
dieses kleinen, aber aufrüttelnden Schriftchens die Menschheit
grösstenteils selber schuld. Statt über die alle Individuen berührende
Weltpolitik ernsthaft nachzudenken, sind die meisten Menschen sehr
egozentrisch eingestellt, und aus dieser Gesinnung heraus helfen sie

mit an dem unaufhörlich fortschreitenden Auflösungsprozess des
wirtschaftlichen und sozialen Organismus. So stark sich auch da und
dort, in Europa und Amerika, das Weltgewissen zu regen beginnt, so

siegt dennoch in der Passivität der Kriegsgegner und im langsamen
Tempo des offiziellen Kongress- und Vertragspazifismus die grosse
Gefahr des wie ein Damoklesschwert über Europa hängenden
Giftgaskrieges. Mit Recht betont der Verfasser, dass, wenn der Krieg
unmöglich werden soll, vor allem die Kriegsursachen zu beseitigen
seien. Als solche bezeichnet er: 1. Die Minderheitenfrage, 2. Das

Chaos in der Produktion und Konsumation, also die Planlosigkeit in
der europäischen Wirtschaft und als 3. Gruppe der Kriegsursachen
die Rassenunterschiede. Dass Larsson nicht auch den Imperialismus



Nr. 5 DER FREIDENKER 37

gen über psychoanalytischer oder sonst irgendwie wissenschaftlicher

Kritik am Christentum. Der Marxismus wird wohl einst
einsehen müssen, dass die rein soziologische Erfassung eines

so riesigen Phänomens, wie es die Religion darstellt, nur immer
eine Seite der Erfassung und Begründung darstellt, und dass

daneben psychologische, historische und andere Begründungen
mit demselben Recht stehen und arbeiten können, da sie ja der
soziologischen in keiner Weise widersprechen, sondern diese

nur ergänzen. Unser Urteil über die Religion ist erst dann

voll und ganz wahr und zuverlässig, wenn diese Religion von
möglichst verschiedenen Ausgangspunkten her untersucht und
-durchleuchtet worden ist.

Der Marxismus macht sich jetzt die Arbeit etwas zu leicht,
wenn er weltanschauliche Fragen als leere Phantastereien und

Bagatellen hinstellt. Wer nicht in einer klar durchschauten

und klar durchdachten Weltanschauung beheimatet und
verwurzelt ist, hat auch für seine gesellschaftswissenschaftlichen
Anschauungen kein sicheres Fundament; der ganze Mensch

muss in die Realität, in die Weltanschauung des Diesseits herein

gestellt werden, darin hat Krenn recht. Wer nur nach der
wirtschaftlich-soziologischen Seite hin die Realität ernst nimmt,
im Uebrigen aber seine Gemütsbedürfnisse am trüben Quell
einer Jenseitslehre befriedigt, ist ein ganz unsicherer Kumpan.
Erst der mit beiden Füssen in der Realität drin stehende und
die ganze Realität blutig ernst nehmende Mensch wird eine den

Notwendigkeiten der Realität gerecht werdende Gesellschaftsordnung

errichten können. H.

Ein Pyrrhussieg der Kirche in Basel.
Der Grosse Rat Basels hat, wie schon mitgeteilt, den

Antrag der sozialdemokratischen Partei auf völlige Trennung 'von

Kirche und Staat mit 60 gegen 52 Stimmen, bei 5 gewichtigen
Enthaltungen, abgelehnt; ebenfalls abgelehnt wurde der An-

tiag der Katholiken, ihrer Kirche auch öffentlich-rechtliche
Stellung zu verleihen.

Also ein Sieg der Kirche? Ja — aber der Siegesjubel wird
nicht gross sein. Eher ist es ein Aufatmen, ein Atemholen
nach Zeiten beklemmender Angst. Besonders ein Passus
erweckte böse Befürchtungen, der Passus nämlich, der verlangte,
dass die Bevölkerung Basels grundsätzlich ausserhalb der
Kirche stehe und der Einzelne erst durch Anmeldung wieder
Kirchenmitglied werden könne. Das war der guten Kirche

•denn doch etwas gewagt; mit all' dem sonst unerschütterlichen
Gottesvertrauen war's denn auf einmal vorbei.

Das Ungemach ist also wieder einmal vorbei, die Kirche
kann aufatmen, umsomehr, als sie der katholischen Kirche das

gewisser europäischer Staaten und die zwischenstaatliche Anarchie
als lebensgefährliche Kriegskeime erkennt und anführt, dürfte als
Lücke empfunden werden. Mögen auch die Gegensätze zwischen
farbigen und weissen Rassen vorhanden sein, ich vermag nicht zu

/glauben, dass diese allein gross genug wären, um einem Weltkrieg'
der Rassen zu rufen. Was Larsson von den grossen farbigen
Kulturvölkern, namentlich von den Chinesen schreibt, ist sehr instruktiv
und lässt auf reiche Kenntnisse asiatischer Kultur- und Wirtschaftsgeschichte

schliessen. Trotz aller Schwarzseherei ist aber der
Verfasser doch nicht mut- und trostlos. Geben wir Europäer, wir Weissen

insgesamt, uns einen führenden Genius, suchen wir herauszukommen

aus der Enge der politischen und industriellen Zivilisation,
schaffen wir eine Menschenkultur und leisten wir den Gelben den
Beweis, dass wir ernsthaft und aufrichtig gewillt sind, unsere
wissenschaftliche und künstlerische Geistigkeit in den Dienst dieser Ideale
zu stellen, so kann damit das Werk des Rassenausgleiches in wenigen
Jahrzehnten gesichert werden. Mit ähnlichen Worten schliesst das

•Schriftchen, das wir jedem Freidenker, Pazifisten und allen ehrlich
Wollenden zur Lektüre warm empfehlen. Wr.

Vermischtes.
Der Niedergang des Gottesdienstes.

Der Prediger der Universalistischen Kirche von Los Angeles in
Kalifornien hat seinen Gottesdiensten eine so starke Beteiligung
gesichert, wie sie noch niemals in einer Kirche von Los Angeles beob-

Versprechen, zu öffentlich-rechtlicher Anerkennung zu verhelfen,

nicht halten muss. Das wäre ja nun soweit alles gut —
aber es ist ein ausgesprochener Pyrrhussieg! Fast will uns bei
nachträglicher und ruhiger Ueberlegung bedünken, dass die
innere moralische Niederlage den äusserlich-quantitativen
Stimmensieg überwiege.

Der Angriff ging aus und wurde getragen ausschliesslich
von den Marxisten. Die Schlacht war ein Schulbeispiel
marxistischer Strategie und Taktik gegenüber kulturellen Problemen.

Bezeichnenderweise wurde die Wahrheitsfrage weder
gestellt noch diskutiert. Die Kirche wird bekämpft, nicht weil
sie eine Unwahrheit, eine Illusion als Wahrheit vertritt,
sondern weil sie dem Todfeind der Arbeiterklasse, dem Kapitalismus,

dient. Kommunisten und Sozialdemokraten warfen sich
gegenseitig gewisse kirchliche Anhänglichkeiten als Beschimpfungen

und Herabsetzungen an den Kopf : tiefer kann die
Einschätzung der Kirche wohl nicht gehen. Herbe Wahrheiten
musste diese Kirche dabei einstecken. Als Antwort auf einen
Hinweis des Präsidenten der protestantischen Kirchensynode
auf die Religionsverfolgungen in Russland replizierte National-
rat Welti nicht ungeschickt, dass auch den geschichtskundigen
Protestanten solche Bilderstürme nicht ganz fremd sein sollten,
und dass während der Kriegszeit mit Zustimmung der Kirchen
aus den Glocken Kanonen gegossen worden seien, in Russland
würden aber daraus Maschinen und Werkzeuge des Aufbaus
hergestellt.

Die Verteidigung von bürgerlicher Seite war teilweise
schwach. Wie war wohl der Kirche geholfen mit der gut
gemeinten Mahnung, man dürfe sie vom Staat noch nicht ablösen,
du sie noch nicht auf eigenen Füssen stehen könne
Himmeldonnerwetter — die organisatorische Vertreterin der Macht, an
der die Welt genesen soll, hat heute nach 2000 Jahren noch
nicht genügend Kräfte und Standfestigkeit, um auf eigenen
Füssen zu stehen! Nette Empfehlung! Und einer solchen
Kirche sollen wir als einer Führerin durch Leben und Tod
anvertrauen? Danke schön! Das Hauptargument der Bürgerlichen

für Beibehaltung des Status quo war der Hinweiss dass
zu einer Aenderung kein dringender Anlass vorliege. Gesetz
der Trägheit. Im Grossen und Ganzen trat aber deutlieh die
Tendenz hervor, ein Vordringen der Linkselemente auch auf
dem Gebiete der Kulturpolitik zu unterbinden. Auch auf der
bürgerlichen Seite war absolut keine Neigung, auf die
Wahrheitsfrage einzugehen; die Frage wurde eine Beute des
politisch-parteilichen Machtkampfes.

Das Fazit: Etwas weniger als die Hälfte der Stadt will
von der Kirche nichts mehr wissen, die andere Hälfte, nur
in wenigen Ausnahmen wirklich gläubig und kirchentreu, hält

achtet worden ist. Das Geheimnis der Anziehungskraft beruht einfach
darin, dass er statt der Predigt Tanzvorführungen veranstaltet. «Der
Tanz ist die älteste Form des Gottesdienstes,» erklärte der Geistliche
Dr. Sheldon Shepard, und berief sich auf die Bibelstelle: «Lobe den
Herrn mit Tanzen.» Auch David führte er als Muster einer solchen
fröhlichen Bezeugung der Frömmigkeit an. Von einer Tanzakademie
werden an Stelle der Predigt sechs Tanznummern vorgeführt, und
zwar auf einer Bühne, die durch besondere Beleuchtungseffekte die
Tanzgruppen in das gehörige Licht stellt. Unter den Tänzen befindet
sich eine Nachamung der klassischen Choreographie, ein «Weihrauchtanz»,

ein «indianischer Korntanz» und eine Vorführung «Die
plastische Girlande». (Aus den «Basler Nachrichten».

Gebet bringt Segen.

In einem Hospiz in Berlin W findet sich folgender Anschlag:
«Zimmer für Durchreisende: a) mit Frühstück und Andacht 4 RM.,
b).ohne Andacht 5 RM.» (Tagebuch.)

Keine Wohnungsnot.
Dem neuernannten Himmelsfunktionär von Berlin, dem Bischof

Schreiber, wurde als Frucht des Konkordats vom Staate ein Palast
mit nicht weniger als 140 Zimmern zur Verfügung gestellt. Im Gegensatz

zu jenem Herrn, den er vertritt, und der nach der biblischen
Legende nichts hatte, da er sein Haupt hinlegen konnte, wird Herr
Schreiber also reichlich Platz haben, um nicht nur sein Haupt,
sondern, auch seine Garderobe von Prunkgewändern placieren zu können.


	Literatur

