
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 12 (1929)

Heft: 1

Artikel: Unser Glaube

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407642

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


jrr
BERN, 15. Januar 1929. Nr. 1 - 12. Jahrgang

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschäftsführers :

Geschäftsstelle der F. V. S.

postlach zurieh 18

Postcheck-Konto Nr. VIII 15299

Und Kinder brauchen Liebe in solchen Jahren mehr als Christentum.

Lessing (»Nathan der Weise«).

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—

inser.-ftnn.: Buchdr. Tscharnerstr. 14a

Feldereinteilung '/ss, V«> V8 S. etc.
Tarif, auf Verlangen zu Diensten

Zum Redaktionswechsel.
In Nr. 24 des letzten Jahrgangs hat Herr E. Brauchlin als

Schriftleiter des »Freidenkers« von seiner Lesergemeinde
Abschied genommen. Es ist mir tief empfundenes Bedürfnis, ihm
im Namen aller Oesinnungsfreunde im engern und weitern Sinn
des1 Wortes an dieser Stelle aufrichtigen und herzlichen Dank
auszusprechen für seine wertvolle Arbeit sowie für seine nie
erlahmende Opferwilligkeit. Wir wissen, dass wir es ihm
vorwiegend zu verdanken haben, wenn unser Organ aus schwachen

Anfängen im Jahr 1914 in zäher und stetiger Entwicklung
und in unentwegtem Kampf gegen Widerstände aller Art sich
zu dem »Freidenker« von heute hat entwickeln können. Sein
Name bleibt mit der Geschichte unseres Blattes sowie mit der
Geschichte des selbständigen und freien Denkens in der
Schweiz eng und unlöslich verbunden.

Wenn nicht alles täuscht, gehen wir in Europa einer
Periode der Intensivierung kulturell-weltanschaulicher Gegensätze
entgegen. In unsern Nachbarländern verschärft sich der klerikale

Druck, erzeugt aber auch überall heftigen Gegendruck.
Die Gemüter werden aufgerüttelt aus dogmatischem Schlummer

und weltanschaulicher Indifferenz. Die Geister scheiden
sich. Gefasst und zuversichtlich schauen wir den bevorstehenden

Kämpfen entgegen, durchdrungen von der kulturellen
Bedeutung unserer Mission, gerade in den letzten Fragen der
Sinngebung und Wertung unsere sicheren Führer Verstand und
Vernunft, wissenschaftliches Denken und Verstehen nicht
preiszugeben ; darum halten wir Unsi an das, was die Wissenschaft
über das Christentum lehrt, Und nicht an das1, was das
Christentum über sich selbst aussagt. Wir sind stolz darauf, dass
wir uns auch gegenüber einer drückenden und drängenden
Tradition innerlich nicht untreu werden und nicht abgehen von
unserm Vorsatz, in Denken und Handeln und Leben uns an
der Wirklichkeit und Realität zu orientieren und nicht an
entwicklungsgeschichtlich begreiflichen, aber überholten und
unterhöhlten Anschauungen, Lehren und Offenbarungen.

Der neue Schriftleiter: Dr. E. Haenssler.

Offener Brief
an den scheidenden Redaktor des „Freidenkers".

Mein lieber Freund Brauchlin!
Ich weiss, dass Du allem Formellen und Offiziellen abhold

bist, weii Du dahinter konventionelle, inhaltsleere Worte
witterst. Darum hast Du wohl jegliches Gepränge verboten bei
Anlass Deiner selbst gewollten Versenkung hinter die Kulissen
des1 »Freidenkers«, die Du seit Jahren, meist allein, eigenhändig
im Schweisse Deines Angesichtes geschoben hast. Lese darum
ausi diesen Zeilen weder Dank noch »Anerkennung für
geleistete Dienste« — damit nicht die Zornader an Deiner freien
Stirne schwelle — sondern lass Dich von Deiner beschwingten
Fantasie in den Kreis bewährter Gesinnungsfreunde tragen
und eine launige Tischrede über Dich ergehen.

Du träumst, mit einem feinen Lächeln um den Mund, vor
Dich hin, fast ein wenig verlegen, wenn ich an die Saiten
Deines Herzens rühre. Aber es geht nicht anders. Denn die

freigeistige Sache, die so viele nur verstandesmässig fassen,
ist Dir zur Herzensangelegenheit geworden. Du kämpfst dafür
nicht nur mit des Geistes Schärfe, sondern mit des Herzens
Wärme. Darum weht uns aus Deinen Werken, auch den
bescheidensten, der Gluthauch des inneren Erlebens an. Wir
spüren, dass hinter ihnen die nie wandelbare Ueberzeugung,
die reife Persönlichkeit steht. Von ihr aus aber geht mehr
Kraft als von den gelehrtesten, wissenschaftlich glänzendsten
(Abhandlungen. Du schöpfst aus einem tieferen Born, dem
Leben, durchdringst es mit Seherblick, legst daran den Massstab

des freien Menschen und schenkst uns seit Jahren im
»Freidenker« den Niederschlag Deiner Reflexionen. Darum
hatte Dein Blatt stets lebendige Verbindung mit den Geschehnissen

der Gegenwart.
|Aber dieses Schaffen vom Tag für den Tag genügte Dir

nicht. Du blicktest darüber hinaus in die Zukunft und zogst
den Kreis weiter, indem Du in Deinen dramatischen und
erzählenden Schöpfungen Gebilde Deines Geistes und Deiner
Fantasie hinaussandtest in die Welt, Deine Gedanken und
Ideen, die Lehren eines freien Menschentums zu künden. Dem
Denker führt der Dichter die Feder. Damit all das, was in Dir
zum Werden drängt, inskünftig besser als bis anhin in Müsse
reifen und Gestalt gewinnen kann, legst Du die Redaktion
der von Dir gegründeten, mit Liebe und Verständnis gehegten

Zeitschrift nieder. Ich kann Dich verstehen. Aber ich weiss,
dass Du dem nun kräftigen Knaben, dem Du das Leben
geschenkt hast, nicht hinterrücks ein Bein stellst, wie der liebe
Gott den Menschen, um sich ihres Straucheins zu freuen,
sondern dass Du einem guten Vater gleich den Spröss'ing auf
seinen künftigen Lebenswegen mit Deinen treuen Augen
geleitest und ihm stets zur Szliz bist, wenn die Not es gebeut.

In dieser Ueberzeugung hebe ich das Glas zu einem
kräftigen Prosit und einem freudigen Ja zum Neuen Jahr!

Dein

Basel, am 1. Januar 1929.

C. Flubacher.

Unser Glaube.
Wenn Kant schrieb: »Ich musste das Wissen aufheben, um

zum Glauben Platz zu bekommen«, so hat er damit die beiden
Begriffe Glauben und Wissen begrifflich getrennt dadurch,
dass er dem Glauben eine andere gegenständliche Domäne
zuwies als dem Wissen; der Glauben richtet sich hier auf die
transzendenten, jenseits der Erfahrung und Gegebenheit liegenden

Gegenstände, das Wissen aber auf die uns und unserer
Erfahrung zugängliche Umwelt. Bleibt man bei dieser materialen
Definition des Glaubens stehen, so kann natürlich für uns
jAtheisten von Glauben nicht Ltie Rede sein Definieren wir aber
Glauben als starkes, gefühlsmässiges Zutrauen zu irgend etwas
in uns oder ausser uns, heben Wir die im Glaubensbegriff
beheimateten Gefühls- und Willenselemente heraus, ohne vorerst
den Glauben als solchen gegenständlich festzulegen, so ist
nicht zu bestreiten, dass auch uns Atheisten, die wir konsequent

und unentwegt das logisch-wissenschaftliche Wissen zu



2 DER FREIDENKER Nr. l

seinem Recht kommen lassen wollen, auch in Fragen der letzten

Sinngebung und Seinsdeutung, eine Art Glauben und eine
Art Zutrauen zukommt, vorweg und unbestritten einmal eben
dieser Glaube an das Wissen. Debatten und Diskussionen aller
Art, vor allem aber der fortwährende Gestaltenwand'el und Um-
schichtungsprozess im philosophisch-wissenschaftlichen und
religiösen Denken unserer Gegenwart lassen es ratsam
erscheinen, sich wieder einmal gründlich zu überlegen und dann
auch klar herauszustellen, was denn eigentlich als positiver
Glaubensbestand und als positives Glaubensgut einer atheistischen

Weltanschauung heute angesprochen werden darf. Diese
Besinnung auf die positiven Fundamente unseres Glaubens ist
um so notwendiger, als gerade die beiden uns zukommenden
Namen »Freidenker« und »Atheisten« eine reine Negation zum
Ausdruck bringen und somit eigentlich nur andeuten können,
was als Glaubensfundament nicht oder nicht mehr gelten kann.
Diese Negation ist entschieden nicht ganz wertlos, und sicher
würde manches, was heute in Philosophie und Wissenschaft
absichtlich in Dunkel und Unklarheit gelassen wird, klarer
werden, wenn man sich getraute, dezidiert in Negationen sich
auszudrücken. Aber sicher ist auch mit der Negation allein nur
die eine Hälfte, und erst noch1 die schwächere Hälfte, zum
Ausdruck gebracht. Wer Mitmenschen überzeugen, wer auf seine
Mitwelt einwirken und schliesslich die Welt erobern will, muss
Positionen haben, feste, klare und solide Glaubensfundamente.
Diese positiven Glaubensfundamente unseres atheistischen
Glaubens wollen wir nun in aller Kürze — in Form einiger
weniger präzis formulierter Sätze — als fruchtbare Basis einer
neuen Jahresarbeit — uns wieder einmal klar vor Augen und
zu Gemüt fuhren.

1. Wir glauben an die Exis'tenz, an die Realität
der Welt.
Der normale Mensich1 schlägt sich an den Kopf! Muss diese

banale Selbstverständlichkeit als Glaubensartikel ausdrücklich
hingestellt werden? Wer sich aber in der Philosophie etwas
auskennt, hält diese philosophische confessio für notwendig
und grundlegend. Vertritt doch' "auch heute noch ein grosser
Teil der Universitätsphilosophie die Ansicht, dass wir im
Erkennen und Wissen nicht eine vom Bewusstsein verschiedene
Realität erfassen, sondern dass wir es dabei einfach mit unsern
eigenen Vorstellungen (»Ideen«) zu tun haben, dass' also, mit
andern Worten gesprochen, die Welt, die uns umgibt, nur unser

»Gegenstandsbewusstsein« ist. Das ist die Anschauung des

Idealismus/ der auch heute noch in verschiedenen Ausprä-.

gungen vertreten wird. Wir müssen diese Möglichkeit
durchdenken, wollen wir nicht als philosophische Banausen
angesehen werden, wir müssen dem Idealismus nach Möglichkeit
gerecht werden, um ihn dann mit um so grösserer Berechtigung

nachdrücklich und ausdrücklich ablehnen zu können.
Eine begründete Ablehnung des Idealismus und ein offenes
Bekenntnis zum philosophischen Realismus ist für uns Atheisten
auch deswegen wichtig, weil gerade die protestantische Theo-

Feuilleton.
Lessings Sohn.

Zu Gotthold Ehraira Lessings 200. Geburtstag am 22. Januar 1929

Die sternlose Kälte der Sylvesternacht von 1777 durchbellt der
Sturm ; fetzt weisse Bänder von der Schneehaube des Mansardendaches

der Bibliothekarswohnung vor der fürstlich braunschweigi-
sehen Hofbücherei zu Wolfenbüttel; reibt sich pfeifend am Verputz
der niederen Wände; rasselt am Regenrohr; klappert mit
schneegefegten Dachpfannen; reisst, beisst, zerrt und rüttelt an geschlossenen

Fensterläden; gellt, winselt, wimmert und heult durch den
Kamin; presst beizenden Rauch hinein in das massig erhellte Zimmer
des Erdgeschosses, in dem ein angehender Fünfziger sich zwischen
ein Bett und einen Tisch gebannt fühlt, auf dem Tintenzeug und
Briefpapier liegen. Die Feder entsinkt der H(and des Mannes. Er
wendet sich einem dunklen Wandausschnitt zu, dem Türrahmen des
unerhellten Nebenraumes. Das ungepuderte, lockige Braunhaar
durchwirken erst wenige graue Fäden, und doch ist die mittelgrosse, aber
stattliche Gestalt unter den Druck unsichtbarer Lasten geheugt.

Er zögert an der Schwelle des finsteren Gelasses, zaudert,
überschreitet sie nicht. Stützt sich am Pfosten und sticht mit grübelndem
Auge in die Schwärze des Türausschnittes. Drüben erkaltete vor
wenigen Tagen die heisseste Hoffnung, das Weihnachtsgeschenk
seines Lebens, sein Sohn, der draussen, unter den gefrorenen Schollen
der Friedhofserde im kurzen Kindersarg — Er kann den Gedanken
nicht beenden und dennoch das quälende Erleben nicht aus der Welt
denken: Er, Gotthold Ephraim Lessing hatte einen Sohn. Er hat
ihn nicht mehr und wird keinen zweiten jemals haben.

logie je und je stärkste Widerstandskräfte gegen Angriffe
durch Wissenschaft und Philosophie gerade aus dem unklaren
Nebelbrei des Idealismus gezogen hat. Es darf aber hier darauf
hingewiesen werden, dass dieser Idealismus gerade in unsern
Tagen auch an den Universitäten in deutlichem Rückgang
begriffen ist; sogar die protestantische Theologie gibt ihn
nunmehr auf; die katholische Theologie ist auf diese ungesunde
Philosophie nie hereingefallen, sie hielt sich mehr an Aristoteles

als an Plato.

.Hier darf auch gesagt werden, dass mit diesem Bekenntnis
zum Realismus auch der moderne idealistische Positivismus
eines Mach, Petzold u. a. abgelehnt ist. Dieser Positivismus,
so metaphysikfeindlich er sich auch gebärdet, ist durchaus
nicht immer unser Freund. Da er im »Positiven« als seinem
lAusgangspunkt eigentlich nur die exakt beschriebenen
Wissenselemente und Forschungsobjekte sieht und schliesslich
alles' in Relationen, Abhängigkeiten, Empfindungen und
Erfahrungsinhalten aufgehen lässt, kommt dieser moderne
Positivismus, der sich vom realistischen Positivismus eines A.
Cbm'te wesentlich unterscheidet, dem Idealismus sehr nahe
und wird deshalb von Gelehrten gerne in Anspruch genommen,

um gerade auf Grund dieser ihm. anhaftenden idealistischen

Note entweder mit dem Christentum einen faulen Frieden

'oder doch ein gewinnbringendes Schweigen in den letzten
Fragen des Menschenlebens, einen Generaldispens von allen
kompromittierenden Stellungnahmen zu weltbewegenden
Fragen, sich zu ermöglichen. Aus der modern-realistischen
Literatur seien besonders hervorgehoben J. Stickers: »Wiedergeburt

der systematischen Philosophie«, M. Schlick: »Allgemeine
Erkenntnislehre«, Lenin: »Materialismus und Empiriokritizismus«,

A. Messer: »Einführung in die Erkenntnistheorie«.

2. Wir glauben, dass die Aussenwelt erkannt
(werden kann.

Auf keinen Fall lassen wir uns mehr narren und nasen
führen durch jene überspannten aprioristischen und kritizisti-
schen Erkenntnistheorien, die — wir haben das heute eingesehen

— einfach Werkzeuge sind des theologisch-philosophischen
Denkens und als solche die Aufgabe haben, die Wucht

und Eindringlichkeit des- realitätsgemässen Denkens
abzuschwächen, den Geist von der Realität als einem ja doch nie
erkennbaren Schemen abzulenken auf eine andere Welt, die
Gotteswelt. Wir wissen es heute, dass die Erkenntniskritik
in der Hand des! prinzipiell unkritischen, gläubig-theologischen
Denkens eine Groteske der Philosophiegeschichte darstellt;
musste sich diese Erkenntnistheorie doch dazu hergeben,
immer nur die dem Glauben gefährlichen Gedanken und
Anschauungen herabzusetzen, ohne je auf die Gegenstände des
Glaubenslebens selbst angewandt zu werden. Die Erkenntniskritik

musste so geradezu gewisse Richtungen der Theologie
»begründen«, »wie der im1 Grunde lästerliche Ausdruck lau*
tet« (Thurneysen).

Kummervoll wandern seine Blicke zum Bett gegenüber dem Tisch,
haften auf den totblassen Zügen, den entfärbten eingesunkenen Wangen

der Frau in den Kissen. Er tritt näher und ergreift die blutleere,
abgezehrte Hand, tastet nach dem Puls, der klein, schwach, hilflos
und unregelmässig klopft; neigt sein Ohr auf die farblosen Lippen,
über die kaum spürbar und immer zögernder der Hauch des Atems
gleitet; blickt auf die geschlossenen Lider mit dem zarten blauschimmernden

Geäder; horcht nach dem Herzen. Richtet sich auf. Das ist
kein Schlummer der Ermattung, der Frau Eva einhüllt, das ist süsser
als Schlaf,t iefer als Traum, milder als Wissen. Ist Bewusstlosigkeit
Das ist Uebergang zur Genesung oder Vorbote des Verwehens ins
Unergründbare.

Kraftverlassen sinkt Lessing am Bettrand nieder, birgt die heisse
Stirn in die kühlere Hand der spät errungenen Gefährtin seines
Kämpferlebens. Wird er die Mutter nach sich ziehen, der kleine Schelm,
sein Sohn? Wie ein Kerzlein war er aufgeflammt in den Weihnachtsabend,

wie ein Lichtlein verlöscht, noch ehe er geleuchtet. Wie war
diesem Kindesleben entgegengehofft, entgegengefreut, entgegengebangt

worden Verjüngender Sonnenschein sollte dieser Knabe werden,

freundlicher Weltglanz in der dörflichen Verlassenheit jenes
Wolfenbüttel, auf das sich der Kamenzer Pfarrerssohn zurückgezogen
hatte wie auf ein Eiland der Stille; zurückgezogen nach dem Um-
getriebenwerden der bewegten Jahrzehnte in Leipzig, Berlin, Breslau
und Hamburg.

Ah, wie hasstejer jetzt diese bretterstirnige dörfliche Stadt, wie
verachtete er jetzt diesen Erbprinzen Karl Wilhelm Ferdinand, der
mit ihm, dem »praeeeptor germaniae« dem Lehrer der Deutschen —
im »Ausland« prunken wollte. War das des Dichters der Minna von
Barnhelm, der Emilia Galotti, war das des Verfassers des Laokoon,



Nr. 1 DER FREIDENKER 3

Wir haben die Ueberzeugung, dass wir von der Aussenwelt
und der Beschaffenheit ihrer Dinge durch unsere Wahrnehmungen

Kunde erhalten, und dass diese Wahrnehmungen sich
wesentlich unterscheiden von der blossen Einbildung und vom
Traum, und dass diese Erkenntnis, im grossen Wissenszusammenhang

der Wissenschaft, die einzig zuverlässige Kunde der
Welt und einzig zuverlässige Grundlage alles Denkens und
Handelns darstellt. Wir kennen und würdigen die Bedenken,
die von physikalischer, physiologischer und psychologischer
Seite her erhoben werden gegen unsere Auffassung; wir
vertreten daher keinen naiven, sondern einen erkenntnistheoretisch

geläuterten Realismus.

3. Wir glauben an die Autonomie und Souveränität

des w is s e ns cha f t -ph il os o p h ische n Denkens.

Was heisst das? Nun, der gemeinsame Grundakkord der
ganzen sonst so reich modulierten Theologie und theologisch
infizierten Philosophie heisst in Worten: »Grenzen! Grenzen!
Echte Wissenschaft ist sich ihrer Grenzen wohl bewusst!
Echte Wissenschaft macht Halt vor dem Reich des Göttlichen!«
Das alles schreckt uns heute nicht mehr. Wir proklamieren
die Autonomie und Souveränität des! wissenschaftlich-philo^
sophischen Denkens, damit wird ausgedrückt, dass dieses
wissenschaftlich-philosophische Denken sich selbst die Grenzen
setzt und sich diese nicht von der Theologie setzen lässt.
Diesem Denken unterstellen wir sowohl das Subjekt, trotz
des1 Geschreis der Aprioristen, wie auch die Gesamtheit der
religiös-christlichen Phänomene, trotz des Geschreis der
Theologen. Wir kämpfen dafür, dass die Universitäten von nun an
Religionswissenschaft und nicht mehr Theologie treiben. Für
uns sind verbindlich gerade die Aussagen der Wissenschaft
über das Christentum (Geschichte, Soziologie, Psychologie,
Psychoanalyse etc.) und nicht die Aussagen, die das Christentum

über sich selbst in Umlauf zu setzen geruht. Unter dem
durchdringenden Blick der wissenschaftlichen Analyse und
Komparation aber bricht das1 tragende Gerüst des christlichen
Glaubens — seine Absolutheit, seine Unbedingtheit, sein
Geltungsanspruch für die gesamte Menschheit — berstend und
krachend in sich zusammen.

* * *

Das sind die drei theoretischen Positionen, die wir
vertreten! Wir dürfen sie wahrlich sehen lassen, und wir haben
uns ihrer an keinem Ort und in keinem Augenblick zu schämen.

Wir haben auf unserer Seite so gewaltige Mächte wie
Naturwissenschaft, Geisteswissenschaft und Philosophie und
alles1 das, was darauf sich aufbaut. Das ist die neue wissen-
schafts-theoretische Situation, die nicht deutlich und klar
genug herausgestellt werden kann. Die Theologie in ihrer neuesten

Ausprägung will nicht mehr stehen auf Wissenschaft, auf
Philosophie oder Vernunft, sie stellt alle diese Mächte aus sich
heraus und sich selbst heraus aus allen diesen Mächten, ihr

der Hamburgischen Dramaturgie, war das seiner würdig, Bücherwart
zu sein eines Menschenhändlers, der seine Landeskinder zu tausenden
an die Engländer verkaufte, der ihm das freie Manneswort zu
verbieten die Macht hatte und es auch tat? Bitterkeit riss ihn würgend
empor. Wie flackerten die einst herrlich strahlenden Augen: Die
Summe eines deutschen Dichter- und Gelehrtenlebens? — Ein toter
Sohn, ein sterbendes Weib!

Das überpeinigte Herz rast gegen die Rippen. Schwer tastet er
an den Tisch, auf den Stuhl. Die weichen Federn knicken "in der
harten Hand, die den ewig denkwürdigen Brief an den Freund
formt: »Mein lieber Eschenburg! Ich ergreife den Augenblick, da
meine Frau ganz ohne Besonnenheit liegt, um Ihnen für Ihren gütigen

Anteil zu danken. Meine Freude war nur kurz, und ich verlor
ihn so ungern, diesen Sohn! Denn er hatte so viel Verstand! so viel
Verstand! War es nicht Verstand, dass er die erste Gelegenheit

ergriff, sich wieder davonzumachen? Ich wollte es auch
einmal so gut haben wie andere Menschen. Aber es ist mir schlecht
bekommen.«

Zehn Tage darauf drückte der Tod des anderen liebsten
Menschen dem Dichter abermals die Feder in die Hand: »Meine Frau
ist tot, und diese Erfahrung habe ich nun auch gemacht.« Er selbst
trug damals den Todeskeim bereits in sich. Eine Erfahrung zu
machen hatte ihm das Leben noch aufbewahrt: die Geburt eines
unsterblichen Sohnes des Geistes — Nathan den Weisen.

Walter Bähr.

Sinn erfüllt sich jenseits dessen, was Philosophie meint, und
genau jenseits aller wissenschaftlichen Möglichkeiten; sie will
nur noch stehen auf Gnade und Offenbarung. Damit werden
Geisteswissenschaften und Philosophie aus ihrer bisherigem
theologischen Hörigkeit entlassen und bilden mit der
Naturwissenschaft zusammen, die schon längst abgestossen worden
war, ein ungeheures Gebiet menschlich-irdischen Wissens, das
dem christlichen Denken als Grossmacht gegenüber tritt.

Wir Atheisten und Freidenker sind nicht kleine Sekten,
eingesprengt in eine religiös-christliche Welt, sondern wir sind
nur die Wenigen, die offen aussprechen und offen zu dem
stehen, was Wissenschaft über das Christentum sagt, und was
allmählich, wenn auch noch unter der Oberfläche, Gemeingut
der abendländischen Kulturmenschheit wird: Dass' Religion
und speziell Christentum notwendige Durchgangsstufen,
unvermeidliche Wachstumserscheinungen eines Teils der Menschheit

darstellen und als solche gewürdigt und respektiert werden.
müssen ; dass aber, auch! für die Praxis des Lebens, das zähe
Festhalten an diesen entwicklungsgeschichtlich überholten
Durchgangsstufen nicht notwendig, nicht wertvoll oder Irgendwie

segensreich ist für die Gegenwartsmensehheit. Wir sehen
und erleben, dass das Christentum nicht mehr imstande ist,
zu binden. Es1 muss aber gebunden und geformt und gebildet
werden; dies Bilden im engem und weitern Sinne kann aber
nicht mehr vollzogen werden von einem Handeln und Denken,
das1 sich auf Illusionen, auf widerlegte und nicht mehr
geglaubte Traditionen und Offenbarungen stützt, sondern von
einem Glauben, einem Denken und Handeln, die auf der
Wirklichkeit und wissenschaftlich erfassten Realität gegründet
sind. Dr. E. H.

Lessing;.
(1729—1929.)
Von A. Albin.

Es genügte, eine Liste seiner Bücher aufzustellen, um zu
sehen, dass sein Leben kein unnutzes, gewesen. Es genügte,
diese oder jene Aeusserung ausi ihnen herauszugreifen, uim!

tüe Tiefe und Weite dieses herrlichen Geistes erahnen zu
können. Es hiesse, sein Gedächtnis, am würdigsten feiern, wenn
wir nach dem Sinne dieser Aeusserungen leben, im Sinne
derselben handeln und wandeln würden. Wenn wir in die
Geschichte des menschlichen Geistes Rückschau tun, erfasst uns
ja eine Scham. So weit ist der Geist voraus! und so weit ist die
Menschheit zurück. Eine betrübende Tatsache: die Geistesgeschichte

der Menschheit ist — wenn wir sie näher ins Auge
fassen — eigentlich nur die Geschichte einiger, nicht allzu-
vieler Geister, die das Kulturgut zusammengetragen und aufgebaut

haben, ohne aber dass ihre Mitbrüder esi sich zu eigen
gemacht hätten in dem Masse, wie seine Erzeuger es1 wünschten.

Ab und zu gelang es einem Geiste, Scharen und Massen
aufzurütteln ; ab und zu gelang es' "einem Geiste, sie mitzu-

Gotteslästerung.
Der Gallus und der Columban, der Weise,
Sie machten einstens eine Schweizerreise.
Die Sage meldet, dass die beiden Frommen
Nach Tuggen an den Zürichsee gekommen.
Noch lebten Heiden in der grausen Wildnis,
Die tanzten eifrig um ein Götterbildnis,
Das Sturm und Regen ziemlich abgetakelt;
Der Gallus nun, der hat nicht lang gefackelt,
Den Götzen seelenruhig umgerissen
jUnd stante pede in den See geschmissen.

Das war nun wirklich Gotteslästerung.
Das Heidenvolk geriet auch sehr in Schwung;
Die Kirche selbst verschärfte dann die Schmach
Dadurch, dass sie den Gallus heilig sprach.

Wenn heute nun ein neuer Gallus käme,
Der sich die Freiheit und die Frechheit nähme,
Mit einer Wucht von sieben Donnerwettern
Die Götzenbilder in den Staub zu schmettern —
Ich glaube, dass man ihn, der Trümmer stürzte
In heil'gem Grimm, um Kopfeslänge kürzte,
Um mit dem Schwert die Frevler auszurotten,
An jenem Gott, der seiner nicht lässt spotten.

Sieh, Gläubiger, den noch die Kirche schröpft,
Hier spricht sie heilig, und dort wird geköpft;
Doch lasse, Freund, nur die Bedenken ruh'n;
Die Logik will's. Wenn Zwei das Gleiche tun

J. Stebler.


	Unser Glaube

