Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 12 (1929)
Heft: 18
Rubrik: Adressen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 18

DER FREIDENKER ' s 143

Darbietungen im Oktober:

Samstag, den 5. Oktober: Vortrag iiber «Die Rassen», von E. Rip-
perger.

Samstag, den 12. Oktober: Vortrag iber «Schuld- und Siihnebegriff
i Strafrechl», von E. Welli.

Samstag, den 19. Oktober: Vortrag iiber «Gliicklich ohne Religion»,
von A. Notzli.

Samstag, den 26. Oktober: Diskussionsabend. Thema noch wunbe

bestimmt.

Briefkasten des ,,Freidenkers¢¢,

An den «Fleissigen Leser»! — Sie leisten mir und unserer Sache
mit weiterer Zusendung solcher Zeitungen einen grossen Dienst.
Seien Sie bestens bedankt fiir Ihre giitige Bemiihung. H.

An Herrn Pfarrer Sl. in Winlerthur! — Sie hatten die grosse
Freundlichkeit, mir am 31. August zwei Bemerkungen zu einzelnen
Stellen unseres Blattes brieflich zu iibermitteln. Ich danke Ihnen auch
an dieser Stelle fiir lhre Aufmerksamkeit und gehe sehr gerne, so-
weit es mir der beschréinkte Raum gestattet, auf Ihre Einwénde ein.
Sie schreiben:

«Sie haben sehr recht, wenn Sie in Ihrer Antwort an O. M. in Ba-
den betonen: fides praecedat rationem, «Die Entscheidung fallt vow
der Untersuchung und nicht nach der Untersuchung». Das heisst alsn
mit anderen Worten: Der Glaube ist unabhingig von allem Beweis-
material. Daher das Wort Jesu: «Du hast es den Weisen und Klu-
gen verborgen, aber den Unmiindigen geoffenbart.» Und der Philo-
soph Fichte sagt: «Alle meine Ueberzeugung ist nur Glaube, und si~
kommt aus der Gesinnung, nicht aus dem Verstande.» Unser gesam
tes Denken ist durch unsern Trieb selbst begriindet; und wie des
Einzelnen Neigungen sind, so ist auch seine Erkenntnis. «Nachdem
ich dieses weiss, weiss ich von welchem Punkte alle Bildung meiner
selbst und Anderer ausgehen muss; von dem Willen, nicht von dem
Verstande.» (Fichte: Die Bestimmung des Menschen.)

Darum erscheint mir die ganze Geistesrichtung des Freidenker-
tums schief, weil sie den Intellekt, die Logik des Verstandes iibef-
schiitzt und allein zur Geltung bringt.»

Sie zitieren also Fichte, den Subjektivisten, der nicht nur
die Weltanschauung, sondern auch die ganze Welt aus sich heraus
schalft -— aus sich heraus «spinnty —, wie Schopenhauer spottet. Wir
konnen Fichte auf diesemm Wege nicht folgen, wir konnen uns nicht
nur dem Subjekt oder gar nur einem Faktor des Subjets anver-
tiauen, wir miissen unbedingt Subjekt und Objekt in einen durch
gehenden und moglichst universalen Wissenszusammenhang ineinan-
der verwoben haben, und erst auf Grund eines moglichst umfangrei-
chen Kenntnismaterials wagen wir es, Weltanschauungen aufzubauen.

Sie zitieren iibrigens bezeichnenderweise bereits den Berliner
Fichte, der schon gehorig Wasser in seinen Wein gegossen hat, der
jetzt keine «Kritik aller Offenbarung» mehr schreibt, keinen Atheis-
mus-Kampf mehr durchkdmpft, wie in Jena, und dem Gott unter-
dessen aus der Identifikation mit der moralischen Weltordnung her-
ausgewachsen ist zu einem selbstindigen, dieser Weltordnung gegen-
iiberliegenden Absoluten.

Is sei aber noch auf zwei Punkte hingewiesen:

1. Sie glauben, dass wir den Verstand iiberschitzen und zur al-
leinigen Geltung bringen. Wir iiberschétzen ihn schwerlich, wir set-
zen ihn nur in seine ihm zukommenden Rechte ein, Sie aber unter-
schitzen ihn. Wir wollen ja zuerst erkennen und nachher enischei-
den, wir entscheiden nach und nicht vor der Untersuchung, und zur
Erkenntnis und Untersuchung ist eben Verstand nétig. In den Aus-
einandersetzungen des téglichen Lebens melden sich die Gefiihle
reichlich genug zum Wort, und wir haben noch nie den Eindruck ge-
habt, dass eine Erledigung unter zu starker Verstandsdosierung ge-
litten hatte. Wohl aber haben wir sehr oft Anlass, Verstand und Ver-
nunft schmerzlich zu vermissen. Gewdohnlich lautet der gegen uns ge-
richlete Vorwurf so, dass sich der Verstand entwickle auf Kosteo
wertvoller Gefiihle. Nichts falscher als das! Es ist eine durch die mo-
derne Psychologie unumstdsslich erwiesene Tatsache, dass die Aus-
bildung der Verstandskrafte das Gefiihlsleben nicht schiddigt und un
tergribt, wohl aber verfeinert und sozial wertvoller macht.

2. Warum schwelgt eigentlich das Christentum in Verachtung der
Vernunft und des Verstandes, warum ist die Vernunft fiir Luther
die grosse Hure, das grosse Untier, dem es gilt, rechtzeitig den Hals
umzudrehen? Um von allen mittelalterlichen und modernen (E.
Brunner) Vernunftverichtern giinzlich abzusehen!

Der Hebriergott verdankt seine Enistehung einer Denkstufe der
Menschheit, die sich in einigen Punkten wesentlich von der heuti-
gen Denkstufe unterscheidet. Dem damaligen magisch-kollektiven
Denken war Gott wirklich eine Realitéit. Spiter einsetzende Abstrak.
tionen haben den Realititscharakter dieses Jahwe immer mehr ver
déchtigt, und im heutigen Weltbild, im heutigen Denken und For-
schen ist die Vorstellung eines iiber den Wolken thronenden Gottes
wirklich eine Absurditdt. Der Glaube an eine helfende Vaterhand eni-
spricht sehr starken Bediirfnissen schwacher und unselbstindiger

" Naturen, das Geheimnis der Stirke dieser Vorstellungen liegt eben
begriindet in der Stirke dieser Wiinsche, dieser Sehnsiichte nach ei-

nem helfenden Vater, und diesen Wiinschen und Sehnsiichten wird
run partiell die Vernunft geopfert. So sehr sich auch diese Menscher
im tiiglichen Leben, im Geschift und in allen Erlebensgebieten auf
die Vernunft verlassen, in der Gottesfrage muss man zuerst wieder
auf die Stufe des magisch-kollektiven Denkens zuriick, d. h. unsere
ncderne Vernunft verabschieden, um Gott von Angesicht zu Ange-
sicht gegeniiberstehen zu konnen. Und gerade dieses teilweise Zu-
riickgehen auf frithere Denkstufen ist uns der wertvollste Hinweis
auf die Richtigkeit unserer religionswissenschaftlichen Zusammeu-
hiinge. In diesem Funkt ist der religiose Mensch immer noch Sub-
jekiivist, er eopfert seine Vernunft den Anspriichen seines Herzens.
«Herr, gib uns heute unsere tdgliche 1llusion!» (Reick). Aber nur
noch der religivse Mensch, der wissenschaftlich Denkende nie mehr,
er wird und will hier schonungslos Klarheit schaffen, diese Wabur-
heit und Klarheit kann nicht mehr untergehen. Wir Freidenker haben
keine spezifische Freidenker-Weltanschauung oder Freidenker-Philo-
sophie, wir bekennen uns zu der Weltansicht der Wissenschaft und
zu der auf Wissenschaft sich aufbauenden Philosophie. Ihr Vorwurf
der Schiefheit trifft somit nicht uns, sondern die Wissenschaft, und
diese geht lichelnd tiber einen solchen Vorwurf hinweg.
Sie schreiben weiter:

«In diesen Zusammenhang gehért auch eine kurze Antwort auf
die «dumme Frage»: «Alle Dinge, die er erschaffen» hat, sie werden
nicht miide, sich heiser zu schreien: Aus mir spricht Gott! Was Wun-
der, wenn angesichts all dieser Offenbarungen der Mensch die
dumme Frage zu stellen beginnt: «Was sollen mir da noch die Theo-
legen?» .

Sehr richtig! Aber man wird ihnen doch noch so viel Exislenz-
recht einriiumen als dem Wind, dem Béchlein und den Blumen, dos
sei so gut wie sie sagen dirfen: Aus mir spricht Gott!

Ich selber kann und mag nicht ruh’n:
des grossen Gottes grosses Tun
erschreckt mir alle Sinnen.

Ich singe mil, wenn alles singt

und lasse, was dem Hochsten klingt
aus meinem Herzen rinnen.

Hitten wir nur lauter solche Theologen, die so spontan «mit-
singen».

Dieses Existenzrecht werden wir den Theologen sicher nicht ab-
sorechen. Aber sie sollten dazu nicht die Katheder der Universitit
missbrauchen. Naheres finden Sie in meiner Schrift: «Die Krisis dor
theologischen Fakultit>. Es sprichl iibrigens aus den von Ihnen z-
tierten Versen ein leichter Pantheismus heraus. Es wird eben schwer
sein, die Theologen oder die Geistlichen hier bei einer eindeutigen
und sichern Aussage zu behaften, ob Gott nur aus der Offenbarung
oder aus der ganzen Kreatur spricht; eine solche Klarheit wird auch
nicht zu erwarten sein, da die genannten Herren dariiber letzten En-
des so wenig wissen wie wir auch. Wir aber miissen auch hier auf
Klarheit dringen und kénnten auf jeden Fall eine solche Vermischung

wenotheistischer und pantheistischer Betrachtungsweise nicht gut-
heissen.

Zum Schluss gebe ich meiner bestimmten Hoffnung Ausdruck,
dass der Faden der Diskussion hier nicht abreisst. Das Eingehen auf
die Argumente unserer Gegner ist unsere selbstverstindliche Pflichi.
da unser Wahrheitsbegriff so weit und umfassend ist, dass er auch
Ihren christlichen Wahrheitsbegriff umschliesst und versteht, wih-
rend Sie, Herr Pfarrer, durch Ihre Lehre bloss zu einer affektiven

Ablehnung des andern, des wissenschaftlichen Wabhrheitsbegriffes,
verhalten werden.

Ich verbleibe mit ausgezeichneter Hochachtung Ihr H.

Adressen.

Président der F.V.S.: E. Brauchlin, Hegibachstrasse 42, Ziirich 7.

Président der Ortsgruppe Basel: C. Flubacher, Stachelrain 8, Basel.

Président der Ortsgruppe Bern: Oskar Kesselring, Sulgeneckstr. 8,
Bern.

Président der Ortsgruppe Luzern: J. Wanner, Bleicherstr. 8, Luzern,

Président der Ortsgruppe Olten: Jakob Huber, Paul Brandstr. 14,
Olten.

Prisident. der Ortsgruppe Ziirich: E. Brauchlin, Hegibachstrasse 42,
Ziirich 7.

Postchecknummer der Ortsgruppe Ziirich: VIII 7922,

Président der Ortsgruppe Winterthur: Silvan Haas. Korrespon-
denzen sind zu richten an Ernst Gysler, Wiilflingen, Oberfeld-
weg 8.

Prisident der Fédération Suisse Romande de la Libre Pensée: M,
Peytrequin, Lausanne,

Prisident der Fédération Internationale des Sociétés de Libre Pensée:
Dr. M. Terwagne, 47, Rue de I’Ecuyer, Bruxelles,

Redaktionsschluss fiir Nr. 19: Dienstag, 8. Oktober 1929.



	Adressen

