
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 12 (1929)

Heft: 18

Rubrik: Briefkasten des "Freidenkers"

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 18 DER FREIDENKER 143

Darbietungen im Oktober:
Samstag, den 5. Oktober: Vortrag über «Die Rassen», von E. Rip-

perger.
Samstag, den 12. Oktober: Vortrag über «Schuld- und Sühnebegriff

im Strafrecht», von E. Welti.
Samstag, den 19. Oktober: Vortrag über «Glücklich ohne Religion?,

von A. Nötzli.
Samstag, den 26. Oktober: Diskussionsabend. Thema noch unbe

bestimmt.

Briefkasten des „Freidenkers".
An den «Fleissigen Leser»! — Sie leisten mir und unserer Sache

mit weiterer Zusendung solcher Zeitungen einen grossen Dienst.
Seien Sie bestens bedankt für Ihre gütige Bemühung. H.

An Herrn Pfarrer St. in Winterthur! — Sie hatten die grosse
Freundlichkeit, mir am 31. August zwei Bemerkungen zu einzelnen
Stellen unseres Blattes brieflich zu übermitteln. Ich danke Ihnen auch
an dieser Stelle für Ihre Aufmerksamkeit und gehe sehr gerne,
soweit es mir der beschränkte Raum gestattet, auf Ihre Einwände ein.
Sie schreiben:

«Sie haben sehr recht, wenn Sie in Ihrer Antwort an 0. M. in
Baden betonen: fides praecedat rationem, «Die Entscheidung fällt vor
der Untersuchung und nicht nach der Untersuchung». Das heisst also
mit anderen Worten: Der Glaube ist unabhängig von allem Beweis-
material. Daher das Wort Jesu: «Du hast es den Weisen und Klu
gen verborgen, aber den Unmündigen geoffenbart.» Und der Philosoph

Fichte sagt: «Alle meine Ueberzeugung ist nur Glaube, und sie
kommt aus der Gesinnung, nicht aus dem Verstände.» Unser gesain
tes Denken ist durch unsern Trieb selbst begründet; und wie des
Einzelnen Neigungen sind, so ist auch seine Erkenntnis. «Nachdem
ich dieses weiss, weiss ich von welchem Punkte alle Bildung meiner
selbst und Anderer ausgehen muss; von dem Willen, nicht von dem
Verstände.» (Fichte: Die Bestimmung des Menschen.)

Darum erscheint mir die ganze Geistesrichtung des Freidenkertums

schief, weil sie den Intellekt, die Logik des Verstandes
überschätzt und allein zur Geltung bringt.»

Sie zitieren also Fichte, den Subjektivisten, der nicht nur
die Weltanschauung, sondern auch die ganze Welt aus sich heraus
schafft — aus sich heraus «spinnt» — wie Schopenhauer spottet. Wir
können Fichte auf diesem Wege nicht folgen, wir können uns nicht
nur dem Subjekt oder gar nur einem Faktor des Subjets
anvertrauen, wir müssen unbedingt Subjekt und Objekt in einen durch
gehenden und möglichst universalen Wissenszusammenhang ineinander

verwoben haben, und erst auf Grund eines möglichst umfangreichen

Kenntnismaterials wagen wir es, Weltanschauungen aufzubauen.
Sie zitieren übrigens bezeichnenderweise bereits den Berliner

Fichte, der schon gehörig Wasser in seinen Wein gegossen hat, der
jetzt keine «Kritik aller Offenbarung» mehr schreibt, keinen
Atheismus-Kampf mehr durchkämpft, wie in Jena, und dem Gott
unterdessen aus der Identifikation mit der moralischen Weltordnung
herausgewachsen ist zu einem selbständigen, dieser Weltordnung
gegenüberliegenden Absoluten.

Es sei aber noch auf zwei Punkte hingewiesen:
1. Sie glauben, dass wir den Verstand überschätzen und zur

alleinigen Geltung bringen. Wir überschätzen ihn schwerlich, wir setzen

ihn nur in seine ihm zukommenden Rechte ein, Sie aber
unterschätzen ihn. Wir wollen ja zuerst erkennen und nachher entscheiden,

wir entscheiden nach und nicht vor der Untersuchung, und zur
Erkenntnis und Untersuchung ist eben Verstand nötig. In den
Auseinandersetzungen des täglichen Lebens melden sich die Gefühle
reichlich genug zum Wort, und wir haben noch nie den Eindruck
gehabt, dass eine Erledigung unter zu starker Verstandsdosierung
gelitten hätte. Wohl aber haben wir sehr oft Anlass, Verstand und
Vernunft schmerzlieh zu vermissen. Gewöhnlich lautet der gegen uns
gerichtete Vorwurf so, dass sich der Verstand entwickle auf Kosten
wertvoller Gefühle. Nichts falscher als das! Es ist eine durch die
moderne Psychologie unumstösslich erwiesene Tatsache, dass die
Ausbildung der Verstandskräfte das Gefühlsleben nicht schädigt und un
tergräbt, wohl aber verfeinert und sozial wertvoller macht.

2. Warum schwelgt eigentlich das Christentum in Verachtung der
Vernunft und des Verstandes, warum ist die Vernunft für Luther
die grosse Hure, das grosse Untier, dem es gilt, rechtzeitig den Hals
umzudrehen? Um von allen mittelalterlichen und modernen (E.
Brunner) Vernunftverächtern gänzlich abzusehen!

Der Hebräergott verdankt seine Entstehung einer Denkstufe der
Menschheit, die sich in einigen Punkten wesentlich von der heutigen

Denkstufe unterscheidet. Dem damaligen magisch-kollektiven
Denken war Gott wirklich eine Realität. Später einsetzende Abstrak
tionen haben den Realitätscharakter dieses Jahwe immer mehr ver
dächtigt, und im heutigen Weltbild, im heutigen Denken und
Forschen ist die Vorstellung eines über den Wolken thronenden Gottet-
wirklich eine Absurdität. Der Glaube an eine helfende Vaterhand
entspricht sehr starken Bedürfnissen schwacher und unselbständiger
Naturen, das Geheimnis der Stärke dieser Vorstellungen liegt eben
begründet in der Stärke dieser Wünsche, dieser Sehnsüchte nach ei

nem helfenden Vater, und diesen Wünschen und Sehnsüchten wird
nun partiell die Vernunft geopfert. So sehr sich auch diese Menscher
im täglichen Leben, im Geschäft und in allen Erlebensgebieten auf
die Vernunft verlassen, in der Gottesfrage muss man zuerst wieder
auf die Stufe des magisch-kollektiven Denkens zurück, d. h. unsere
moderne Vernunft verabschieden, um Gott von Angesicht zu Angesicht

gegenüberstehen zu können. Und gerade dieses teilweise
Zurückgehen auf frühere Denkstufen ist uns der wertvollste Hinweis
auf die Richtigkeit unserer religionswissenschaftlichen Zusammenhänge.

In diesem Punkt ist der religiöse Mensch immer noch
Subjektivist, er »opfert seine Vernunft den Ansprüchen seines Herzens.
«Herr, gib uns heute unsere tägliche Illusion!» (Reick). Aber nur
noch der religiöse Mensch, der wissenschaftlich Denkende nie mehr,
er wird und will hier schonungslos Klarheit schaffen, diese Wahrheit

und Klarheit kann nicht mehr untergehen. Wir Freidenker haben
keine spezifische Freidenker-Weltanschauung oder Freidenker-Philosophie,

wir bekennen uns zu der Weltansicht der Wissenschaft und
zu der auf Wissenschaft sich aufbauenden Philosophie. Ihr Vorwurf
der Schiefheit trifft somit nicht uns, sondern die Wissenschaft, und
diese geht lächelnd über einen solchen Vorwurf hinweg.

Sie schreiben weiter.
«In diesen Zusammenhang gehört auch eine kurze Antwort auf

die «dumme Frage»: «Alle Dinge, die er erschaffen» hat, sie werden
nicht müde, sich heiser zu schreien: Aus mir spricht Gott! Was Wunder,

wenn angesichts all dieser Offenbarungen der Mensch die
dumme Frage zu stellen beginnt: «Was sollen mir da noch die
Theologen?»

Sehr richtig! Aber man wird ihnen doch noch so viel Existenz-
recht einräumen als dem Wind, dem Bächlein und den Blumen, das
sei so gut wie sie sagen dürfen: Aus mir spricht Gott!

Ich selber kann und mag nicht ruh'n:
des grossen Gottes grosses Tun
erschreckt mir alle Sinnen.
Ich singe mit, wenn alles singt
und lasse, was dem Höchsten klingt
aus meinem Herzen rinnen.

Hätten wir nur lauter solche Theologen, die so spontan
«mitsingen».

Dieses Existenzrecht werden wir den Theologen sicher nicht ab-
SDreehen. Aber sie sollten dazu nicht die Katheder der Universität
missbrauchen. Näheres finden Sie in .meiner Schrift: «Die Krisis dor
theologischen Fakultät». Es spricht übrigens aus den von Ihnen
zitierten Versen ein leichter Pantheismus heraus. Es wird eben schwer
sein, die Theologen oder die Geistlichen hier bei einer eindeutigen
und sichern Aussage zu behalten, ob Gott nur aus der Offenbarung
oder aus der ganzen Kreatur spricht; eine solche Klarheit wird auch
nicht zu erwarten sein, da die genannten Herren darüber letzten Endes

so wenig wissen wie wir auch. Wir aber müssen auch hier au"
Klarheit dringen und könnten auf jeden FaU eine solche Vermischung
monotheistischer und pantheistischer Betrachtungsweise nicht
gutheissen.

Zum Schluss gebe ich meiner bestimmten Hoffnung Ausdruck,
dass der Faden der Diskussion hier nicht abreisst. Das Eingehen auf
die Argumente unserer Gegner ist unsere selbstverständliche Pfiicln,
da unser Wahrheitsbegriff so weit und umfassend ist, dass er auch
Ihren christlichen Wahrheitsbegriff umschliesst und versteht, während

Sie, Herr Pfarrer, durch Ihre Lehre bloss zu einer affektiven
Ablehnung des andern, des wissenschaftlichen Wahrheitsbegriffes,
verhalten werden.

Ich verbleibe mit ausgezeichneter Hochachtung Ihr H,

Adressen.
Präsident der F.V.S.: E. Brauchlin, Hegibachstrasse 42, Zürich 7.

Präsident der Ortsgruppe Basel: C. Flubacher, Stachelrain 8, Basel.
Präsident der Ortsgruppe Bern: Oskar Kesselring, Sulgeneckstr. 8,

Bern.
Präsident der Ortsgruppe Luzern: J. Wanner, Bleicherstr. 8, Luzern.
Präsident der Ortsgruppe Ölten: Jakob Huber, Paul Brandstr. 14,

Ölten.
Präsident, der Ortsgruppe Zürich: E. Brauchlin, Hegibachstrasse 42,

Zürich 7.

Postchecknummer der Ortsgruppe Zürich: VIII 7922.
Präsident der Ortsgruppe Winterthur: Silvan Haas. Korrespon¬

denzen sind zu richten an Ernst Gysier, Wülflingen, Oberfeldweg
8.

Präsident der Federation Suisse Romande de la Libre Pensee: M.
Peytrequin, Lausanne.

Präsident der Federation Internationale des Societes de Libre Pensee:
Dr. M. Terwagne, 47, Rue de l'Ecuyer, Brüxelles. •

Redaktionsschluss für Nr. 19: Dienstag, 8. Oktober 1929.


	Briefkasten des "Freidenkers"

