
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 12 (1929)

Heft: 18

Rubrik: Ortsgruppen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


142 DER FREI DENKER Nr. 18

gibt vielleicht keinen tiefem Fehler im ganzen Denken (oder
sollen wir sagen: in der Gesinnung) als diese Identifikation
von Gott und Wirklichkeit, trotzdem beide oder gerade weil
sie beide «persönlich» sind.

Nach dieser Abwehr fährt der Philosoph in seiner
Metaphysik «das Geheimnis der Wirklichkeit» den Begriff des
persönlichen Gottes erläuternd und aufbauend, fort (S. 140) : Gott
ist der menschliche Name für den Grund der Wirklichkeit,
sowie für den Grund der menschlich erlebten Aufgabe, wie er
eben in menschlicher Weise erlebt wird. Sucht sich das Denken

des unvorstellbaren Erlebnisinhaltes vorstellend zu
bemächtigen, so gerät es immer auf Abwege, weil es dadurch
Gott der Wirklichkeit gleichstellt. Alle Gedanken über Gott
und erst recht alle Vorstellungen sind schief; auch da, wo Gott
als Person gedacht wird. Wer Gott als Person denkt, meint
damit einen lebendigen Willen, trifft also mit diesem Begriff
bloss die Wirklichkeit. Gott aber ist nicht Wille, wenn er das
Absolute ist. Allein es gehört wohl zur Menschlichkeit de?
Gotteserlebnisses, dass das Absolute nicht anders als in
menschlicher Art zu denken ist: als Person. Ist nun diese
Vorstellung nicht anders denn als biblischer Ausdruck des Grun
des gemeint, so hat sie als solche um so eher Berechtigung,
als sich für uns Menschen kein anderes Bild so gut zur
Versinnbildlichung des Grundes eignet wie dieses. Nennen wir
Gott den Schöpfer aller Dinge, so müssen wir uns nur der
Bildhaftigkeit des Ausdrucks, der recht verstanden nur sagt, dass
Gott der Grund der Wirklichkeit sei, bewusst bleiben. Falsch
wäre der Gedanke nur dann, wenn Gott buchstäblich als
Erbauer oder als reale Ursache der Wirklichkeit gedacht würde,
wie es religiöse Spekulation immer wieder tut.

Eines Widerstrebens, den Namen Gottes auszusprechen,
kann sich allerdings auch Häberlin nicht erwehren (siehe «das
Gute», S. 268) : Man kann den Namen Gottes nicht ausspre
chen, ohne im Geiste tausend Missverständnisse zu sehen. Wegen

des Missbrauches ist der Name missverständlich geworden,

bei Frommen nicht weniger als bei Unfrommen.»
Wäre es nun nicht vornehmste Aufgabe jedes wirklich

freien Denkers, dem Namen Gottes wieder seinen wahren
Sinn zurückzugeben? R. Kubli.

Nachschrift der Redaktion.

1. Die Bemerkung, dass nach Häberlin Gott und Weltall
nicht im Verhältnis einer Alternative zueinander stehen, ist
durchaus richtig.

2. Auf eine Diskussion oder Kritik der Häberlinschen
Metaphysik kann ich hier nicht eingehen, das würde zu weit
führen.

3. In Nr. 2/1929 unserer Zeitung habe ich bereits nachge
wiesen, dass Häberlins «antezedenter Grund der Wirklichkeit»,

also sein «Absolutes», auf keinen Fall und unter keinen
Umständen mit dem Gott dies Christentums, mit Jahwe, dem
Gesetzgeber des Volkes Israel, dem Vater Christi, identifiziert
werden dürfe.

4. Es steht also hier nur noch die Frage zur Diskussion, ob
nicht rechtmässigerweise dieses Absolute, dieser antezedente
Grund der Wirklichkeit, doch mit «Gott» bezeichnet werden
solle, auch wenn es der christliche Gott, der sich in der Bibel
offenbart hat, nicht mehr sein kann.

Häberlin sagt also: Ja! Obschon er weiss, dass er jedesmal.
wenn er «Gott» sagt, tausend Missverständnisse
heraufbeschwört. Obschon er wissen muss, dass die «Persönlichkeit;-
seines Gottes nur gnoseologisch zu verstehen ist, nur als
Schwäche der menschlich-projektiven Erfassung, nur als eine
ratio cognoscendi, während aller wirklich religiöser Gottes-
glaube die «Persönlichkeit» seines Gottes als ratio essendi und
streng ontologisch nimmt.

Wir sagen: Nein, tausendmal Nein! Gerade, weil wir dem
«Namen Gottes wieder seinen wahren Sinn zurückgeben» wollen!

Wir wiederholen, dass für uns Goltesbegriffe wie andere
Begriffe auch sozial-verbindliche Verpflichtungen haben, dass

sie nicht jeder Willkür und beliebigen Interpretation
ausgeliefert werden dürfen. Wer sich in der Philosophiegeschichte
etwas auskennt, weiss, dass mit dem Gottesbegriff geradezu
Schin dluder getrieben wird. Immer das, was dem betreffenden
Philosophen gerade das Wertvollste zu sein scheint, wird mit
dem Namen Gottes belegt. Solche Begriffsverzerrungen sind,
aber dem Philosophen ebensowenig gestattet wie andern
Sterblichen. Warum tut er es trotzdem? Weil die Universitäts-
philosophie ganz einfach Angst hat, man könnte ihr hinter
Ihren Atheismus kommen! Der Gott des Christentums ist ihr
wie der Wissenschaft schon längst abgestorben, der Name
«Gott» aber, dieser verwesende «Wortleichnam» (Mauthner;
spukt immer noch in allen Theorien und Systemen wie ein G?

spenst herum und kann nicht eines ehrlichen Todes sterben
Zum Ganzen der heutigen philosophischen Terminologie lese

man Stickers «Widergeburt der systematischen Philosophie»,
die mit Feuer und Schwefel gegen solche «Begriffsschlam-
perei» ankämpft.

Wir wiederholen: Zeus und Hera, Jupiter und Juno, Fudc
und Kwannon, Baal und Astarte, Jahwe und Miriam, das sind
Götter und Göttinnen ; der Grund des Seins aber ist nicht Göll
— und ist auch nicht ein Gott, so wenig wie Foreis unerkann
tes Weltall. Wer für Wahrheit und Klarheit im begriffliche.!
Denken einstellt, stellt sich hier entschlossen auf unsere Seilt?.

H.

Theologische Geologie.
Für die zünftige Geologie ist die Alpenkette, mit wenigen

lokalen Ausnahmen, ein ausgesprochenes Faltengebirge, und
ist entstanden durch seitlichen Zusammenschub von der Po-

Ebene her. Dass unsere Vaterlandshymne in diesem Punkt
etwas anderer Ansicht ist und meint, der Alpenkreis sei ein

Wall, uns von Gott zum Schutz und Wehr gesetzt gegen wohl

von Süden her anstürmende Feinde — «Wall dir von Gott!»

— das tut nicht viel zur Sache; Vaterlandshymnen sollen nicht
belehren, sondern Stimmung erzeugen. Belehrung sollen die
Kinder aber schöpfen aus ihren Schulbüchern, und sieh' da!
Die fascistischen Geographiebücher lehren ebenfalls Theologie
statt Geologie! Aber die Alpen als «Gotteswall» sind hier von
einer andern Seite her gesehen. Der Nebelspalter weiss zu
berichten :

Aus «Faidutti», Lehrbuch der Geographie für höhere
Mädchenschulen, 1927, Bologna (1. Band, Europa), Seite 7, 2.

Kapitel: Die Alpen: «Die Alpen sind ein gewaltiger Gebirgszug.
den Gott in seiner unermesslichen Weisheit und Vorsicht
aufgerichtet hat zwischen uns und der Wut der Barbaren.»

Wir wissen, dass wir als Barbaren hier zu schweigen
haben. Nur eine Bemerkung: Der Allmächtige hat also den

Alpenwall aufgetürmt, um zwei Völker wie zwei reissende Tiere
vor ihren gegenseitigen Wutausbrüchen zu schützen. Schön!

Noch schöner wäre es unserer Barbarenweisheit vorgekommen,

wenn Gott in seiner Allmacht die zwei Völker so

friedfertig geschaffen hätte, dass ein solcher Alpenwall gar nicht
hätte aufgeschichtet werden müssen. H.

Ortsgruppen.
BASEL. Wir benachrichtigen hiemit die Mitglieder unserer

Ortsgruppe, dass die nächste Monatsversammlung im Cafe ¦ Spitz
ausnahmsweise nicht am 1., sondern am 2. Samstag des Monats stattfinden

wird, also am 12. Oktober. Ein kurzes Referat wird wiederunf
die Verhandlungen einleiten. Da ausserdem betr. Winterprogramm
Mitteilungen entgegenzunehmen und Beschlüsse zu fassen sind,
erwartet recht zahlreichen Besuch der Vorstand.

ZÜRICH. Freie Zusammenkünfte jeden Samstag, 20K Uhr, im
«Stadthof» (I. Stock). Vorträge, Vorlesungen, Diskussionen. Beste
Gelegenheit zum Anschluss an die Ortsgruppe Zürich der F. V. S.

Wir bitten die Gesinnungsfreunde, jeweils in der Samstagnummer
des Tagblatt unter der Rubrik «Vereine» nachzusehen. Wir werden

dort unsere besondern Veranstaltungen bekannt geben, sofern
nicht vorher eine persönliche Einladung erfolgte.



Nr. 18 DER FREIDENKER 143

Darbietungen im Oktober:
Samstag, den 5. Oktober: Vortrag über «Die Rassen», von E. Rip-

perger.
Samstag, den 12. Oktober: Vortrag über «Schuld- und Sühnebegriff

im Strafrecht», von E. Welti.
Samstag, den 19. Oktober: Vortrag über «Glücklich ohne Religion?,

von A. Nötzli.
Samstag, den 26. Oktober: Diskussionsabend. Thema noch unbe

bestimmt.

Briefkasten des „Freidenkers".
An den «Fleissigen Leser»! — Sie leisten mir und unserer Sache

mit weiterer Zusendung solcher Zeitungen einen grossen Dienst.
Seien Sie bestens bedankt für Ihre gütige Bemühung. H.

An Herrn Pfarrer St. in Winterthur! — Sie hatten die grosse
Freundlichkeit, mir am 31. August zwei Bemerkungen zu einzelnen
Stellen unseres Blattes brieflich zu übermitteln. Ich danke Ihnen auch
an dieser Stelle für Ihre Aufmerksamkeit und gehe sehr gerne,
soweit es mir der beschränkte Raum gestattet, auf Ihre Einwände ein.
Sie schreiben:

«Sie haben sehr recht, wenn Sie in Ihrer Antwort an 0. M. in
Baden betonen: fides praecedat rationem, «Die Entscheidung fällt vor
der Untersuchung und nicht nach der Untersuchung». Das heisst also
mit anderen Worten: Der Glaube ist unabhängig von allem Beweis-
material. Daher das Wort Jesu: «Du hast es den Weisen und Klu
gen verborgen, aber den Unmündigen geoffenbart.» Und der Philosoph

Fichte sagt: «Alle meine Ueberzeugung ist nur Glaube, und sie
kommt aus der Gesinnung, nicht aus dem Verstände.» Unser gesain
tes Denken ist durch unsern Trieb selbst begründet; und wie des
Einzelnen Neigungen sind, so ist auch seine Erkenntnis. «Nachdem
ich dieses weiss, weiss ich von welchem Punkte alle Bildung meiner
selbst und Anderer ausgehen muss; von dem Willen, nicht von dem
Verstände.» (Fichte: Die Bestimmung des Menschen.)

Darum erscheint mir die ganze Geistesrichtung des Freidenkertums

schief, weil sie den Intellekt, die Logik des Verstandes
überschätzt und allein zur Geltung bringt.»

Sie zitieren also Fichte, den Subjektivisten, der nicht nur
die Weltanschauung, sondern auch die ganze Welt aus sich heraus
schafft — aus sich heraus «spinnt» — wie Schopenhauer spottet. Wir
können Fichte auf diesem Wege nicht folgen, wir können uns nicht
nur dem Subjekt oder gar nur einem Faktor des Subjets
anvertrauen, wir müssen unbedingt Subjekt und Objekt in einen durch
gehenden und möglichst universalen Wissenszusammenhang ineinander

verwoben haben, und erst auf Grund eines möglichst umfangreichen

Kenntnismaterials wagen wir es, Weltanschauungen aufzubauen.
Sie zitieren übrigens bezeichnenderweise bereits den Berliner

Fichte, der schon gehörig Wasser in seinen Wein gegossen hat, der
jetzt keine «Kritik aller Offenbarung» mehr schreibt, keinen
Atheismus-Kampf mehr durchkämpft, wie in Jena, und dem Gott
unterdessen aus der Identifikation mit der moralischen Weltordnung
herausgewachsen ist zu einem selbständigen, dieser Weltordnung
gegenüberliegenden Absoluten.

Es sei aber noch auf zwei Punkte hingewiesen:
1. Sie glauben, dass wir den Verstand überschätzen und zur

alleinigen Geltung bringen. Wir überschätzen ihn schwerlich, wir setzen

ihn nur in seine ihm zukommenden Rechte ein, Sie aber
unterschätzen ihn. Wir wollen ja zuerst erkennen und nachher entscheiden,

wir entscheiden nach und nicht vor der Untersuchung, und zur
Erkenntnis und Untersuchung ist eben Verstand nötig. In den
Auseinandersetzungen des täglichen Lebens melden sich die Gefühle
reichlich genug zum Wort, und wir haben noch nie den Eindruck
gehabt, dass eine Erledigung unter zu starker Verstandsdosierung
gelitten hätte. Wohl aber haben wir sehr oft Anlass, Verstand und
Vernunft schmerzlieh zu vermissen. Gewöhnlich lautet der gegen uns
gerichtete Vorwurf so, dass sich der Verstand entwickle auf Kosten
wertvoller Gefühle. Nichts falscher als das! Es ist eine durch die
moderne Psychologie unumstösslich erwiesene Tatsache, dass die
Ausbildung der Verstandskräfte das Gefühlsleben nicht schädigt und un
tergräbt, wohl aber verfeinert und sozial wertvoller macht.

2. Warum schwelgt eigentlich das Christentum in Verachtung der
Vernunft und des Verstandes, warum ist die Vernunft für Luther
die grosse Hure, das grosse Untier, dem es gilt, rechtzeitig den Hals
umzudrehen? Um von allen mittelalterlichen und modernen (E.
Brunner) Vernunftverächtern gänzlich abzusehen!

Der Hebräergott verdankt seine Entstehung einer Denkstufe der
Menschheit, die sich in einigen Punkten wesentlich von der heutigen

Denkstufe unterscheidet. Dem damaligen magisch-kollektiven
Denken war Gott wirklich eine Realität. Später einsetzende Abstrak
tionen haben den Realitätscharakter dieses Jahwe immer mehr ver
dächtigt, und im heutigen Weltbild, im heutigen Denken und
Forschen ist die Vorstellung eines über den Wolken thronenden Gottet-
wirklich eine Absurdität. Der Glaube an eine helfende Vaterhand
entspricht sehr starken Bedürfnissen schwacher und unselbständiger
Naturen, das Geheimnis der Stärke dieser Vorstellungen liegt eben
begründet in der Stärke dieser Wünsche, dieser Sehnsüchte nach ei

nem helfenden Vater, und diesen Wünschen und Sehnsüchten wird
nun partiell die Vernunft geopfert. So sehr sich auch diese Menscher
im täglichen Leben, im Geschäft und in allen Erlebensgebieten auf
die Vernunft verlassen, in der Gottesfrage muss man zuerst wieder
auf die Stufe des magisch-kollektiven Denkens zurück, d. h. unsere
moderne Vernunft verabschieden, um Gott von Angesicht zu Angesicht

gegenüberstehen zu können. Und gerade dieses teilweise
Zurückgehen auf frühere Denkstufen ist uns der wertvollste Hinweis
auf die Richtigkeit unserer religionswissenschaftlichen Zusammenhänge.

In diesem Punkt ist der religiöse Mensch immer noch
Subjektivist, er »opfert seine Vernunft den Ansprüchen seines Herzens.
«Herr, gib uns heute unsere tägliche Illusion!» (Reick). Aber nur
noch der religiöse Mensch, der wissenschaftlich Denkende nie mehr,
er wird und will hier schonungslos Klarheit schaffen, diese Wahrheit

und Klarheit kann nicht mehr untergehen. Wir Freidenker haben
keine spezifische Freidenker-Weltanschauung oder Freidenker-Philosophie,

wir bekennen uns zu der Weltansicht der Wissenschaft und
zu der auf Wissenschaft sich aufbauenden Philosophie. Ihr Vorwurf
der Schiefheit trifft somit nicht uns, sondern die Wissenschaft, und
diese geht lächelnd über einen solchen Vorwurf hinweg.

Sie schreiben weiter.
«In diesen Zusammenhang gehört auch eine kurze Antwort auf

die «dumme Frage»: «Alle Dinge, die er erschaffen» hat, sie werden
nicht müde, sich heiser zu schreien: Aus mir spricht Gott! Was Wunder,

wenn angesichts all dieser Offenbarungen der Mensch die
dumme Frage zu stellen beginnt: «Was sollen mir da noch die
Theologen?»

Sehr richtig! Aber man wird ihnen doch noch so viel Existenz-
recht einräumen als dem Wind, dem Bächlein und den Blumen, das
sei so gut wie sie sagen dürfen: Aus mir spricht Gott!

Ich selber kann und mag nicht ruh'n:
des grossen Gottes grosses Tun
erschreckt mir alle Sinnen.
Ich singe mit, wenn alles singt
und lasse, was dem Höchsten klingt
aus meinem Herzen rinnen.

Hätten wir nur lauter solche Theologen, die so spontan
«mitsingen».

Dieses Existenzrecht werden wir den Theologen sicher nicht ab-
SDreehen. Aber sie sollten dazu nicht die Katheder der Universität
missbrauchen. Näheres finden Sie in .meiner Schrift: «Die Krisis dor
theologischen Fakultät». Es spricht übrigens aus den von Ihnen
zitierten Versen ein leichter Pantheismus heraus. Es wird eben schwer
sein, die Theologen oder die Geistlichen hier bei einer eindeutigen
und sichern Aussage zu behalten, ob Gott nur aus der Offenbarung
oder aus der ganzen Kreatur spricht; eine solche Klarheit wird auch
nicht zu erwarten sein, da die genannten Herren darüber letzten Endes

so wenig wissen wie wir auch. Wir aber müssen auch hier au"
Klarheit dringen und könnten auf jeden FaU eine solche Vermischung
monotheistischer und pantheistischer Betrachtungsweise nicht
gutheissen.

Zum Schluss gebe ich meiner bestimmten Hoffnung Ausdruck,
dass der Faden der Diskussion hier nicht abreisst. Das Eingehen auf
die Argumente unserer Gegner ist unsere selbstverständliche Pfiicln,
da unser Wahrheitsbegriff so weit und umfassend ist, dass er auch
Ihren christlichen Wahrheitsbegriff umschliesst und versteht, während

Sie, Herr Pfarrer, durch Ihre Lehre bloss zu einer affektiven
Ablehnung des andern, des wissenschaftlichen Wahrheitsbegriffes,
verhalten werden.

Ich verbleibe mit ausgezeichneter Hochachtung Ihr H,

Adressen.
Präsident der F.V.S.: E. Brauchlin, Hegibachstrasse 42, Zürich 7.

Präsident der Ortsgruppe Basel: C. Flubacher, Stachelrain 8, Basel.
Präsident der Ortsgruppe Bern: Oskar Kesselring, Sulgeneckstr. 8,

Bern.
Präsident der Ortsgruppe Luzern: J. Wanner, Bleicherstr. 8, Luzern.
Präsident der Ortsgruppe Ölten: Jakob Huber, Paul Brandstr. 14,

Ölten.
Präsident, der Ortsgruppe Zürich: E. Brauchlin, Hegibachstrasse 42,

Zürich 7.

Postchecknummer der Ortsgruppe Zürich: VIII 7922.
Präsident der Ortsgruppe Winterthur: Silvan Haas. Korrespon¬

denzen sind zu richten an Ernst Gysier, Wülflingen, Oberfeldweg
8.

Präsident der Federation Suisse Romande de la Libre Pensee: M.
Peytrequin, Lausanne.

Präsident der Federation Internationale des Societes de Libre Pensee:
Dr. M. Terwagne, 47, Rue de l'Ecuyer, Brüxelles. •

Redaktionsschluss für Nr. 19: Dienstag, 8. Oktober 1929.


	Ortsgruppen

