
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 12 (1929)

Heft: 18

Artikel: Eine interne Streitfrage

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407760

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 30. September 1929. Hr. 18-12. Jahrgang

FREIDENKER
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschäftsführers:
Geschäftsstelle der F." V. S.

Postfacn Zonen 18

Postcheck-Konto Nr. VIII 15299

Wer fällt, wenn er Gott verliert, der hat noch nie gestanden.

Forberg.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

Inserate 1-3 mal: »/u 4.50, Vi» 8.-,
V» 14.-, •/* 26--. Darüber und
grössere Aufträge weit. Rabatt.

Präsidentenkonferenz
Sonntag, den 6. Oktober, vormittags 9 Uhr,

Im Hotel „Emmental", Ölten.

Verhandlungen:
1 Protokoll der letzten Präsidentenkonferenz.
2. Mitteilungen.
3. Referentenliste.
4. Statutenrevision.
5. Neuauflage von Drucksachen.
6 Bildung neuer Ortsgruppen.
7. Allfälliges.

Ortsgruppen- und Einzelmitglieder haben das Recht, mit
beratender Stimme an den Verhandlungen teilzunehmen. Es
v ird uns eine Freude sein, recht viele unserer alten und neuen
Gesinnungsfreunde in Ölten begrüssen und mit ihnen einige
Stunden freundschaftlichen Beisammenseins geniessen /u
können. Der Hauptvorstand.

Winterthur ab 6.44
Zugsverbindungen:

Zürich an 7.17

Zürich ab 7.45
Luzern
Bern
Basel

ab 7.25
ab 7.00
ab 7.45

Ölten an 8.39

Ölten an 8.11

Ölten an 8.07
Ölten an 8.21

Beiträge und Abonnements 1929.
Die werten Mitglieder und Abonnenten, welche die Bei

träge und Abonnements pro 1929 noch nicht bezahlt haben,
bitten wir freundlichst, diese bald auf unser Postcheckkonto
YIII/15299 einzahlen zu wollen. Nach Mitte Oktober nicht
eingegangene Beträge werden per Nachnahme erhoben.

Mit freundlichem Gruss
Die Geschäftsstelle.

Eine interne Streitfrage.
Der Anlass zu diesen Zeilen liegt allerdings reichlich weit

zurück; der Versuch aber, in dieser Streitfrage eine Klärung
herbeizuführen, mag auch heute noch wohl angebracht sein.

Mitte April schrieb mir ein lieber Gesinnungsfreund, das?

sich in seiner Ortsgruppe eine grosse Meinungsverschiedenheit
zeigte darüber, ob und wie die Begriffe «Gott» und «Religion*
von uns Atheisten verwendet werden sollten. Die Frage ist
wirklich nicht gerade so einfach, wie sie sich auf den ersteu

Augenblick präsentiert. Wir hoffen aber doch, zu einer Klärung
zu kommen.

Der kleine Max streckt ¦ seiner Lehrerin die Zunge heraus
und fängt dafür eine Ohrfeige, wird auch zu Hause tüchtig

ausgeschimpft. Am andern Tag muss er zum Arzt. Hier soll er
seine Zunge zeigen. Er weigert sich nun zuerst, zögernd streckt
er sie dann heraus — und siehe da, jetzt wird er belobt wegen
seiner Folgsamkeit. Klein-Mäxchen hat schon etwas sehr Wichtiges

gelernt: Es kommt offenbar nicht auf die Tat, auf den
Akt selber an, sondern auf das, was hinter dem Akt steckt, auf
das, was man mit der Tat eigentlich sagen will; beide Male
hat er die Zunge herausgestreckt, aber das erste Mal mit die
sei Tat doch etwas ganz anderes sagen und ausdrücken wollen
als das zweite Mal. Nun lassen wir Klein-Mäxchen laufen,
gehen zu der uns eben beschäftigenden Frage und behaupten-
Es ist auch mit unsern Worten und Aussagen so! Nicht der
Wortklang, der Wortschwall an sich, nicht das ausgesprochene
Wort selbst ist das Entscheidende, sondern das, was hinter
dem Wortklange steht, die Absicht, die Intention, die im Wort
ihre Erfüllung findet, die Meinung, die man mit dem Wort
zum Ausdruck bringen will, das also, was man mit dem Woit,
mit dem Ausdruck eigentlich meint. Ist das soweit verstanden
und im klaren, so besprechen wir nun die drei Hintergrunds-
und Untergrundsmöglichkeiten, aus denen heraus ein Wort,
und zwar hier der Frage entsprechend die Begriffe «Gott» und
«Religion», ausgesprochen werden können. Wir müssen una
hier mit den drei Hauptmöglichkeiten begnügen, eine tiefer
gehende Untersuchung würde wahrscheinlich noch weitere
Differenzierungen namhaft machen können.

I. Die mechanisch-gewohnheitsmässige Verwendung: Gruss
Gott! Gottlob! In Gottes Namen! etc. Sie stehen in fester Ver
bindung mit dem Begriffswort: Gott, sie gehören unserm
primitivsten Sprachschatz an. Ihre Verwendung erfolgt meist un
bewusst, ohne dass man mit Gott hier etwas Bestimmtes meint
oder aussagen will, — auch der gläubige Christ, verwendet sie
so. Wir Atheisten sollten uns immerhin bemühen, diese für
uns ganz sinnlos gewordenen Redewendungen abzulegen; das
kann nur allmählich geschehen, gewiss, und sie werden uns
da und dort just wieder einmal ins Maul kommen. Ein Unglück
ist das dann auf keinen Fall. Ich erinnere mich, dass unser
Gesinnungsfreund Brauchlin seinerzeit im Feuilleton unserer
Zeitung sehr launig und geistreich über diese unsere kleinen
Sprachsünden gespottet hat.

II. Die gläubig-affirmative Verwendung: Was meint der
echte Gläubige, wenn er «Gott» anruft im Gebet, wenn er
«Gott» sagt? In Einzelheiten mag das Bild in Umriss und Ge
stalt schwanken, sicher aber immer und überall meint er da

mit eine persönlich gefasste, übernatürliche Realität. Dei
Realitätscharakter ist dabei die Hauptsache; für den
Gläubigen ist Gott ens realisssimum, so oder so, als Essenz (katholisch)

oder als Existenz, hier oder droben; er nimmt Gott
ontisch ernst; wenn er «Gott» ausspricht, so spricht er damit
ein Seinsurteil aus, meint damit auch im besten Fall einen
himmlischen Vater. Der echte Gläubige — Ja! Der ist aber
heute selten. Der platte Alltagschrist von heute hat seinen
Jahwe, seinen starken, gütigen und doch furchtbaren Vater
im Himmel droben längst verlassen, weil unser Weltbild gai



138 DER FREIDENKER Nr. 18

keinen solchen Himmel mehr kennt. Der Christ von heute liat
von allen diesen Altertümlichkeiten nur den Namen Gott
behalten, er ist wortabergläubisch geworden, er irrt in die wei
ten Weltenlande hinaus und sucht irgend etwas Schönes,
Liebes, Wahres, Wertvolles, das er nun mit dem Namen «Gott»
belegt — und erhebt doch noch Anspruch darauf, Christ zu
sein, obschon er das natürlich schon lange nicht mehr ist. Uas
aber erwachsen aus dieser auch von Theologen eingestandenen
und bejammerten Situation zwei Aufgaben:

1. Alle jene verirrten Christen auf ihre Irrfahrt aufmerksam

zu machen und sie entweder zu uns, d. h. gerade ganz in
die Realität herein, zu führen, oder aber sie zu ihrem Hiin-
melsvater zurückzuschicken und ihnen zu sagen, dass sie hak
den Mut haben sollen, als Christen zu ihm zu stehen, wenn
das auch der heutigen Vernunft und Wissenschaft und
Philosophie absurd und unmöglich vorkommen sollte.

2. Je paradoxer und unmöglicher jene konsequent christliche

Einstellung uns vorkommt, desto deutlicher und
angelegentlicher die Bedeutung der Realität, der Vernunft, der
Wissenschaft und Philosophie hervorzukehren, als Gegenstück
zu jenem reinen christlichen Infantilismus.

Wir stellen uns also gewissermassen in den Dienst der
Theologie Karl Barth's und stellen ebenfalls den Christen vor
die grosse' Entscheidung — Gott oder Welt! — aber mit
andern Hoffnungen und von einer andern Seite aus. Je mehr
wir uns aber bemühen, den christlichen Gottesbegriff in seiner
heutigen Absurdität und Unmöglichkeit wiederherzustellen,
desto weniger ist es uns möglich, diesen Begriff für uns im
anerkennend-affirmativen Sinn zu gebrauchen. So, wie der echte
Chi ist seinen «Gott» meinen sollte, so können wir den Begriff
nicht gebrauchen, ohne uns selbst aufzugeben, so aber, wie
der Christ ihn heute meistens wirklich nimmt und meint, in
seiner feigen und missbräuchlichen Abschwächung, so könne; :

und wollen wir ihn erst recht nicht gebrauchen. Lehnen wir
c'as Urbild ab, so doch erst recht dessen Missbrauch! Also we^
damit! (Ich verweise im übrigen auf meine Auseinandersetzungen

mit Dr. Forel und R. Kubli.)
Was aber ist Religion? Ein Chaos von Meinungen und

Definitionen, aus denen sich heute Klarheit noch nicht oder nicht
mehr herausschälen lässt. Jeder interpretiert den Begriff nach
seinem Gutfinden. «Ich, ich verstehe unter Religion eben

Begriffe haben aber soziale Verpflichtungen und dienen der
gegenseitigen Verständigung. Darum ist solcher
Begriffsbolschewismus nicht gestattet, er wirkt unsittlich. Begriffe sind
wie Münzen: Sind sie abgeschliffen und unbrauchbar, dann

weg damit! Wer sie doch noch verwendet, ist begrifflicher
Falschmünzer. Wir führen den Kampf hier in der Schweiz vor
tllem gegen das Christentum. Warum dann den unklaren Obt r-

Feuilleton.

Bin Interview mit dem Satan.
Von J. Stebler.

Einer unserer Gewährsmänner hatte vor kurzem die nicht alltäg
liehe Gelegenheit, den Höllenfürsten persönlich zu interviewen, und
wir sind heute in der Lage, als erstes und wohl einziges Blatt den
authentischen Bericht erscheinen zu lassen. Bei der grossen, religiösen
Erneuerungswelle, die eben jetzt über die ohnehin genug geplagte
Christenheit flutet, dürfte dies Thema durchaus aktuell sein.

Der Zeitpunkt des Interviews schien leider schlecht gewählt zu
sein. Unser Korrespondent schreibt hierüber: Satan war trotz der ihm
widerfahrenen Ehr;e in denkbar schlechtester Laune. Erst auf die
ehrenwörtliche Versicherung, das Interview weder im «Morgen,--
noch in andern gleichgesinnten Blättern zu veröffentlichen, bequemte
er sich dazu, Ihrem Berichterstatter die gewünschten Angaben zu
machen. ^Danach geht das Geschäft gegenwärtig äusserst flau, und sieht
sich die Firma genötigt, in nächster Zeit beträchtliches Hilfspersonal
zu entlassen. Die verminderte Zuwanderung zur Hölle soll nach
Satans Ansicht aus zwei hauptsächlichen Gründen erfolgen. Einesteils
soll sich die christliche Kirche, als Stellvertreterin des lieben Gotl°s
alle Mühe geben, die Einreisebestimmungen ins Himmelreich zu e-
leichtern, möglichst weitherzig zu formulieren, so dass viele Gläubige,
die nach streng rechtlichen Begriffen infolge irgend eines Deliktes

begriff «Religion» gebrauchen, wenn sich der Gegner in dem
bedeutend klareren Unterbegriff «Christentum:- präsentiert?

Das ganze Elend des fruchtlosen Aneinandervo>'beiredens
und der Verständigungsunmöglichkeit spricht einem entgegen
aus Pierre Jouvet: «Lettre d'un libre penseur aux Libres Pen-
seurs de la Suisse romande». Er beansprucht für seine freigeistige

Weltanschauung ebenfalls den Ausdruck «Religion» —
und kommt dabei immer tiefer in Unklarheit und begüffliche
Konfusion hinein.

Zusammenfassend: Im gläubig-affirmativen Sinn kommen
für uns weder «Gott» noch «Religion» in Betracht. Unsere
Ideale sind Ideale und keine Götter, und unsere Weltanschauung

ist keine Religion, so lange unter Religion vorwiegend bo
stimmte theistische Konfessionen verstanden werden.

III. Die kritisch-theoretische Verwendung: Es ist klar, dass
wir in diesem Sinne von Gott und Religion nicht nur reden
dürfen, sondern sogar müssen. Der Untersuchungsgegenstand
muss benannt werden, das Ziel der Arbeit muss fixiert sein.
Dabei wissen wir, dass damit eben durchaus keine ontologische
Seinsanerkennung und keine gläubige Bestätigung ausgesprochen

ist. Das entspricht ja unsern tiefsten Intentionen, «Gott*
und «Religion» wissenschaftlich und theoretisch zu erfassen,
sie als Glaubensgegenstände dem Weltbild der Wissenschaft
einzuordnen. In diesem kritisch-theoretischen Sinn sprechen
wir über diese Dinge wie über Gespenster und Dämonen,
über Wunder, Geister und okkulte Phänomene. Wir müssen
eben alle Probleme untersuchen. H.

Ihr Halt und Grund die Bibel!
Sie ist üblicherweise für den Strenggläubigen die letzte

Instanz, an sie richtet sich gewöhnlich die letzte Appellation;
liegt doch in ihr oder hinter ihr, wie man sich im Streit der
Theologen darüber zurechtfinden mag, das Wort Gottes selbst.
Auch für die protestantische Kirche gibt es natürlich keinen
andern Halt und Stab in der Dunkelheit des Erdenwallen^..
(Für den Katholiken ist besser gesorgt; in Glaubenssachen
weiss der Papst besser Bescheid als das Wort Gottes selbst;
Roma locula, causa finita!) Und doch sollte wahrhaftig allerseits

unter den Christen längst klar geworden sein, dass man
sich zu lebenswichtigen Entscheidungen keine unsicherere und
haltlosere Grundlage denken kann als eben die Bibel. Von den

erregten und blutigen Kämpfen um Interpretationen einiger
Bibelstellen, die die ganze Kirchengeschichte durchziehen, sei
hier gänzlich abgesehen. Aber unsere eigenen brennenden
Gegenwartsfragen lassen sich nicht mehr lösen auf dem Boden
der Bibellektüre und des Bibelglaubens, denn aus diesem

eigentlich nach ihrem Ableben der Hölle verfallen wären, doch noch
ins bessere Jenseits eingehen können. Anderseits sähe er sich bei der
repid zunehmenden Zahl konfessionsloser Menschen wieder um di'j
saftigsten Braten betrogen.

Ueber diese Freidenker beklagt er sich bitter. Da nach Christ
liehen Begriffen alle leichtgläubigen der schwärzesten Hölle verfallet.
sind, so wäre doch anzunehmen, dass er hie und da einen solche.-:

zu verspeisen Gelegenheit bekäme. Nun masse sich aber diese freche-
Gesellschaft an, gar nicht an ihn, den Teufel, zu glauben, und ganz
folgerichtig sei ihm auch noch gar nie ein gestorbener Freidenker In
die Küche spazieren gekommen. So eine Gemeinheit, den von allen
Gläubigen doch anerkannten Teufel auf solche Weise einfach zu
ignorieren!

Ueber die Art und Weise, wie seine Klienten behandelt werden.
äusserte er sich sehr eingehend, nicht, ohne sieh auch da über die
Verleumdungen zu beklagen, ' denen er von christlicher Seite her
ausgesetzt sei. Da komme seine Kundschaft heulend und zähneknirschend

von der Erde hernieder, in Erwartung der grässliehsten
Folterqualen; der Anblick dieser Jammergestalten allein schon verderbe
ihm die Freude des Willkomms. Und dabei, sobald sie sieh ein wem*
häuslich eingerichtet hätten, fänden alle, die Hölle auf Erden, die sie
durchgemacht, sei eigentlich viel grauenhafter, als die Unterkunft,
die sie bei ihrem bocksfüssigem Gastgeber gefunden. Die strafende
Behandlung, deren sie sich zu unterziehen hätten, entspreche dem
Grad der jeweils begangenen Sünde. Kleine Missetäter würden
einfach gesotten, grössere gebraten, die ganz grossen entweder gebaeke l
oder geröstet. Immerhin soll bei diesen Verfahren möglichst human


	Eine interne Streitfrage

