
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 12 (1929)

Heft: 2

Artikel: Auf den Höhen des Oelberges

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407652

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 2 DER FREIDENKER 13

gesamte spezifisch christlich - biblische Terminologie (Gott,
Glaube, Frömmigkeit, Gotteskindschaft etc.) herübernimmt auf
ein Gebiet, wo sie nun einfach nicht hingehört, wo philoso-

: phische Termini in genügender Zahl zur Verfügung ständen.
Gerade angesichts der bei Barth und andern modernen Theologen

vorwaltenden Tendenz, die unglückselige Verquickung
von Philosophie und Christentum zu zerreissen und Christentum1

nicht mehr auf Philosophie, auch nicht mehr auf Vernunft,
Geschichte und Erkenntnistheorie, sondern nur noch auf Gnade
und Offenbarung zu gründen, sollte nun auch auf Seiten der
Philosophie mit derselben Ehrlichkeit danach gestrebt werden,
die Krücken einer christlich-biblischen Terminologie wegzuwerfen

und sich auch terminologisch auf eigene Füsse zu
stellen.

Der Durchschnittsleser des »Schweizerspiegels« ist gewiss
trotz verschiedener Andeutungen und Hinweise auf Haeberlins
eigentliche Auffassung nicht imstande, diese scharfen
Differenzierungen zwischen christlichem G(ott und philosophischem
Gottesbegriff durchzuführen, er wird hier irregeführt, denn
sicher sieht er hinter diesem christlich-terminologischen
Vorhang das, was er unter Christentum versteht, und nicht eine
aprioristische Philosophie. Ist er zufälligerweise gut gläubiger
Christ, so wird er sich beruhigt wieder einmal aufs Ohr legen,
denn da Hat e s einer, der es genau wissen muss, ja wieder
einmal klar ausgesprochen: Menschliche Schwäche, Engherzigkeit

und Engstirnigkeit ist es, ein Zeichen von Halbbildung
und kindlicher Naivität ist es, zu meinen, dass das Wissen
dem Glauben gefährlich werden könne, dass Wissen der Religion

ins Gehege kommen könne;
3. Da wir den Unterschied zwischen christlicher und

philosophischer »Religion« wohl kennen, lassen wir uns nicht
irreführen und in keiner Weise abschrecken in unserer Arbeit.
Mit Haeberlin respektieren wir die philosophische Transzendenz,

vielleicht noch tiefer als er, denn die Identifikation des
Transzendenten mit einem Gott muss uns schon als eine
unstatthafte Determination dessen, was sich aller Determination
entzieht, vorkommen. Wo wir uns um die Abklärung eines
Gottesbegriffes bemühen, da handelt es sich um den »wirklich
religiösen« Gott, vorwiegend um den Gott des christlichen
Glaubensbekenntnisses. Mit dem treiben nun die Theologen
ein possierliches Spiel: Dem kindlichen und naiven Menschen

« wird dieser Gott als eine 'Realität vorgestellt, als ens realis-
simum; will aber dann der kritische Verstand diese Realität
mit dem Netz seiner Kategorien einfangen unjd in einen
Wissenszusammenhang einordnen, so wird Gott schleunigst wieder

in die unnahbare Ferne desf nicht m|ehr Gegebenen und
der philosbphischen Transzendenz hinausgeschoben. Mit
andern Worten: Der fundamentale Unterschied zwischen christlicher

und philosophischer Transzendenz wird übersehen und
promiseue einfach von Transzendenz gesprochen, bald in
diesem, bald in jenem Sinne. Im Gegensatz zu den modernen
Theologen, die gerade hier' auf logisches Denken verzichten,
drängen wir gerade hier auf Klarheit. Wir stellen fest, dass das
Christentum seinem Gott je und .je Wirklichkeit und Realität
(Wobbermin, Barth) zugesprochen hat. Was mit diesem
Anspruch auf Wirklichkeit und Realität auftritt, interessiert uns,
reizt uns zur Untersuchung und berechtigt uns zu der
Auffassung, dass da wissenschaftliche Rätsel und Geheimnisse
und nicht religiöse Rätsel und Geheimnisse im Sinne Haeberlins

vorliegen. Und hier handeln wir nach dem Satz, ,den
Haeberlin selbst in seinem Aufsatz geprägt hat: »Wissenschaft
wird ihre Aufgabe nie vergessen, und sie wird vor keinem1
bloss wissenschaftlichen Rätsel (das ja stets nur Mangel an
Beobachtung oder Denken bedeutet) jemals kapitulieren.«
Genau soweit das Bemühen der modernen Theologen geht, trotz
zum Zerreissen gespannter Transzendenz eben diese
Transzendenz immer wieder zu durchbrechen und Gott als Realität
dem Gewebe der irdischen Realität entgegenzustellen — vgl.
z. B. die moderne Offenbarungslehre, dass Gott die Menschen
wirklich anredet an einem bestimmten Punkt innerhalb des
irdischen Raum- und Zeitgefüges — genau soweit gründet sich
unsere Berechtigung, dem materialen und formalen Prinzip
aller Wissenschaft nach Kräften Genüge zu tun und diese
Aussagen über Gott systematisch zusammenzustellen und in einen
Wissenszusämmenhang einzuordnen. Genau soviel die Theologie

und die christliche Lehre von ihrem Gott weiss — und
sie weiss und lehrt unglaublich viel — genau soviel geht an

wissenschaftlichem Geheimnis verloren und wird • Wissensmaterial.

Damit vorläufig Schluss! Wir würden es sehr begrüssen,

wenn die Redaktion des »Schweizerspiegels« diese unsere
Aeusserungen Herrn Prof. Haeberlin zustellen wollte, und noch
mehr würde es uns freuen, gelegentlich eine Antwort von Prof.
Haeberlin hier veröffentlichen zu dürfen. ; - ; H,

Auf den Höhen des Oelberges.
Wir haben allen Grund, uns zur Abwechslung einmal mit

der christlichen, speziell der evangelischen Mission, ihren
gegenwärtigen Freuden und Leiden, ihren Erfolgen und
Misserfolgen, zu beschäftigen. Prächtigen Anlass hiezu ..bieten alle
die Berichte, die nunmehr erschienen sind über die Tagung
des- erweiterten internationalen MisSionsrates „in,, Jerusalem,
genauer eben auf dem Oelberg in der Nähe Jerusalems. Eine
persönliche Durchsicht aller der vielen Quellen, Rapporte,
Zeitschriften und Missionsmagazine war rheht möglich. Der
vorliegende Bericht stützt sich daher auf Vorarbeiten, und zwar
zum grossen Teil auf einen Aufsätz des Jesuiten A. Väth im
Dezemberheft der »Stimmen der Zeit«. Der Aufsatz macht den
Eindruck sächlicher Korrektheit und Zuverlässigkeit und leidet
vielleicht nur an der einen Einseitigkeit, dass er positive
Erfolge der evangelischen Mission nicht oder zu wenig erwähnt.
Der Gesamteindruck der Tagung wird aber im Wesentlichen
richtig wiedergegeben sein.

Nehmen wir die Quintessenz voraus: Es geht nicht mehr
recht vorwärts mit der Mission, weder mit der protestantischen
noch mit der katholischen. Wir zählen ungefähr eine Milliarde
Heiden. Davon sind heute, global und summarisch, 10
Millionen, also 1 % getauft. Bedenkt man den Ungeheuern
Aufwand an moralischen, körperlichen und finanziellen Energien,
so entspricht dieses Resultat, dieses 1 °/o, keineswegs den
aufgewandten Kräften und gehegten Erwartungen, zumal wenn
man bedenkt, dass mit der Taufe diese Heiden noch lange
nicht als »Christen« im herkömmlichen Sinne des Wortes
angesprochen werden dürfen. Darüber später mehr. Zudem stösst
eben heute die Mission überall auf hartnäckigen Widerstand,
auf bestimmte, innere Ablehnung. Man spricht deshalb in
christlichen Kreisen mit anerkennenswerter Offenheit von einer
eigentlichen Krise in der christlichen Mission. Pfarrer Schlunk,
der deutsche Berichterstatter von des Oelbergs Höhen, hat
Ursachen und Hintergründe dieser allgemeinen Ablehnung
wohl richtig angedeutet, wenn er schreibt: »Wenn Paulus in
die Heidenwelt ausreiste, so rief er die Heiden zur Busse.
Kommen heute die christlichen Boten zu den Heiden, so werden

sie selbst zur Busse gerufen; denn die Heiden sind sehend
geworden.« Wie sehr das zutrifft, in welchem Masse die Heiden

sehend, ja geradezu unangenehm scharfsichtig geworden
sind gegenüber den Schwächen und Gebrechen der christlichen
Mission, soll nun dargestellt werden.

1. Allgemeines. Ueber die Erde spannt sich ein Netz
von 23 Landesorganisationen. Die »bunte Musterkarte des
missionierenden Protestantismus« wird durch den internationalen
Missionsrat in einen einheitlichen Rahmen gespannt. 1925 wurden

6,540,830 Missionschristen gezählt.
2. Jerusalem. Die neue Tagung auf dem Oelberg bei

Jerusalem fand statt vom 24. März bis 8. April 1928. Mit
Absicht war Jerusalem gewählt worden, da die Stadt den Christen,

Mohammedanern und Juden heilig ist, auch wurde die
Sitzung ausdrücklich in die Leidens- und Karwoche verlegt.
Der Empfang der Heilsbringer war aber nichts weniger als
liebenswürdig. Darüber berichtet Dr. J. Richter: »Die arabische

Presse .Von Aegypten und Palästina hatte sich schon
wochenlang vorher über unsere Konferenz aufgeregt. Während
unserer Tagung ergingen leidenschaftliche Bittschriften an den
Generalgouverneur, die Konferenz durch ein Machtwort zu
schliessen und alle Missionare sofort aus dem Lande zu weisen,

und Aufrufe an alle »Könige und Fürsten der islamischen
Länder« — dem »Unfug der Mission, die nur Streit und
Unfrieden stifte« ein für allemal ein Ende zu machen. Wir tagten
deshalb sozusagen bei verschlossenen Türen, d. h. die an den
Türen der Oelberg-Stiftung wachthabende Polizei Hess
niemand ein, der sich nicht durch seine Karte als Mitglied
ausweisen konnte.«



14 DER FREI DENKER
\
Nr. 2

3. Einstimmigkeit der Beschlüsse. Wie kam es,
dass bei so vielen sich1 widerstreitenden Interessen innerhalb
der Mission doch Einstimmigkeit in den Beschlüssen festgestellt

werden konnte? Ist da. ein Wunder geschehen? Nach
der ersten Woche fragten sich viele, ob sie nicht »am Rekord-
ftasfco der Welt teilnehmen«. Die vorhandenen Gegensätze
haben sich mit aller Schärfe ausgewirkt, aber — Missionsver-
siammlungen verstehen und müssen verstehen, die Würde zu
wahren. Die offiziellen Berichte gehen vornehm über dies und
jenes hinweg, und Dr. Mott war als Leiter des Kongresses
unübertrefflich. Die Leitung hat den Teilnehmern klargemacht,
dass sie auf einige Tage alle Bedenken zurückstellen müssen,
um sich vor der Welt nicht lächerlich zu machen. Gefährliche
Klippen wurden vermieden, Kompromisse geschlossen und
wohlabgewogene allgemein gehaltene Lehrsätze ausgesprochen,
aus denen jeder seine eigenen Ueberzeugungen heraus- und
hineinlesen konnte. Die Entscheidungen schliesslich wurden
in ganz feierliche Worte gekleidet. -

4. Der Nationalismus in der Mission. Er prägt
sich natürlich auch hier aus. Deutschland wird offenkundig
zurückgesetzt, das zeigt sich auch in der Zusammensetzung
des' neuen Rates. Das angelsächsische Element herrscht
unbeschränkt. Schwere Enttäuschung bei den Deutschen: »Es war
eine angelsächsische Konferenz.« Die Amerikaner stellen %
aller Missionskräfte. Das hängt zusammen mit dem angelsächsischen

Welteinfluss auf politischem und wirtschaftlichem
Gebiet und mit der Weltherrschaft ihrer Sprache. Amerikanisch
ist der Schwung, die Organisation und — die Finanzierung!
Mit der Amerikanisierung der Mission hängen aber auch
zusammen schwere Nachteile:

5. Die Verweltlichung der Mission. Däs
Laienelement überwiegt; der Professor, der* Arzt, die
Krankenschwester, die Lehrerin, der Verwaltungsbeamte hat das Wort,
nicht der Geistliche! »Viele Missionare sind zugleich Handelsagenten;

die materiellen Interessen ihres Vaterlandes zu
vertreten, gehört mit zu ihrer Aufgabe.« Glaubenslehre verkünden
ist Nebensache; nur der »Geist des Christentums«, die sog.
christliche Atmosphäre, ist von Bedeutung. Christus ist in aller
Munde, aber ohne jeden Jenseitsgehalt; überall nur
»veredelte Diesseitskultur«. Eine allgemeine Zivilisation amerikanischer

Prägung breitet sich aus, sie soll eine allgemein christliche

Färbung tragen. Die Arbeit der angelsächsischen
Missionare gleicht der des Völkerbundes, des internationalen
Arbeitsamtes und Gesundheitsamtes. »Eine Schar junger
Idealisten zieht von Amerika aus aufs Missionsfeld, um die Welt
im Geiste einer demokratischen Zivilisation zu reformieren.«

Gegenwärtig aber lässt Vlieser Missionseifer nach! Man
Spricht von einer furchtbaren Ernüchterung weiter amerikanischer

Kreise, herbeigeführt durch die Friedensdiktate, durch
die feindselige Spannung über Europa, durch den Rassenhass.
Nicht ohne Eindruck bleibt die völlige Ablehnung des
Christentums durch die gebildeten Asiaten. Da hören wir eigenartige

Dinge: »Die Studenten In den asiatischen Kulturländern
werden nicht müde, die Ueberflüssigkeit, ja Schädlichkeit der
Missionsbestrebungen zu ' betonen und ihre Mitstudenten von
der Ergreifung eines so törichten Berufes abzuschrecken.«
Der chinesische Delegierte an der Konferenz des Weltbundes
für christliche Freundschaftsarbeit in Konstanz (1928) sprach
"wörtlich: »Das Christentum kämpft seinen letzten Kampf;
selbst in der sogenannten Christenheit. Sie werden sich
überzeugen, dass das junge China nicht so Unrecht hatte, einer
Religion Widerstand zu leisten, die in ihren glorreichen Tagen
Religionskriege führte und die Wissenschaft verfolgte, und
weiche im hellen Licht des 20. Jahrhunderts während des
Weltkrieges um den Sieg für die kriegführende Nation betete und
noch heute in gewissen Teilen der Christenheit die Lehren der
Wissenschaft bekämpft.« So» fliessen denn die Gelder von Amerika

her immer spärlicher. Schon der Reklamefeldzug von
1920 endete mit einem Fiasko. Wir müssen aber auch von.
einer innern Aushungerung des Missionsgedankens sprechen.
Gerade das blasse, dogmenlose »Christentum« Amerikas birgt
die Gefahr in sich, ganz in Freigeistigkeit und Atheismus
umzuschlagen. Sjo schreibt Prof. Heim: »Es ist die bewusst weltliche

Gesinnung und Diesseitsstimmung, die im Vollbesitz der
modernen Errungenschaften alle übersinnlichen Werte als
lebensfremd ablehnt.« Die angelsächsische Mission tut nichts

gegen dies schleichende Gift, sie ist zufrieden, wenn unter

christlichem Mantel und Namen so etwas wie »christlicher
Geist« übrig bleibt Schon viele Heiden sind heute durchaus
freigeistig, skeptisch, religionsfeindlich, und auf ihre Bekehrung

ist nicht mehr zu hojffea Sie galten aber als Christen
und werden als Christen gezählt, wenn sie nur etwas
christlich-humanitären Geist eingegossen erhalten haben. Das Chri-'
stentum der bekannten chinesischen Führer Feng und Suri-
Yatsen u. a. m. ist und war »Freidenkertum«, ein Rationatismus

empirisch-chinesischer Prägung mit etwas christlich-konfessioneller

Farbauflage.
6. Anpassung des Christentums an fremde

Religionen. Die dogmatische Farblosigkeit des Christentums

lässt es langsam mit andern Religionsformen in Eins zu-
sammenfliessen. Diesem Prozess stehen die Angelsachsen aus
bestimmten Gründen gar nicht unsympathisch gegenüber. Man
spielt mit dem Gedanken, Christus als »erste Krone des
Hinduismus < zu betrachten. Er wird als »edelster Asiate« ins
Hindu-Pantheon aufgenommen. Die einzig mögliche Kirche
in Indien wäre eine Hindu-Kirche Christi. Wo Christentiirrr,
aufhört und Heidentum anfängt, lässt sich kaum mehr
feststellen. Gandhi würde sicher als Christ gelten, wenn er diese
Zugehörigkeit nicht bestimmt ablehnte. Auch in China
verbindet sich bei der Mission die Ethik des Konfucius mit dem
Geist Christi. In Japan gar fand am 5. Juni 1928 in Tokio im
Saaie des christlichen Jungmännervereins der 1. Kongress der
»Einigung der drei Bekenntnisse« statt. Anwesend waren 550
Buddhisten, 260 Shintoisten (Alte Religionsform Japans) iind-
160 Protestanten. Man gab nachdrücklich der Hoffnung
Ausdruck, dass es gelingen möge, die drei Religionen zu einer
einzigen zu vereinigen. (Ein schönes Gebräu! Der
Berichterstatter.) In Afrika nimmt der Synkretismus und der
Durcheinander in den zu früh verselbständigten Kirchen derartige
Formen an, dass hier das Christentum unter das frühere
Heidentum gesunken ist.

Bei diesem Stand der Dinge sind wirklich die Aussichten
für die evangelische Mission nicht rosig. Dazu kommt nun
noch Eines: Auch in Europa, dem Mutterland einiger
Missionen, macht das Christentum gegenwärtig starke Krisen
durch. Wir stehen heute vor Entscheidungen, darüber kann
kein Zweifel mehr herrschen. Einerseits nachhaltige Verstärkung

des klerikal-kulturellen Druckes (Diktaturen, Konkordate,
Gotteslästerungsprozesse etc. etc.), daneben ein sprunghaftes
Anwachsen der Freidenker-Organisationen. Und im Osten
Russland, wo 130 Millionen Menschen einer systematischen
atheistischen Propaganda ausgesetzt sind, in religionsgeschichtlicher

Hinsicht überhaupt das gewaltigste Ereignis der
Geschichte, in seinen Auswirkungen noch nicht zu übersehen. Der
Aufmarsch der Gegner im grossen weltanschaulichen Kampfe
vollzieht sich gegenwärtig vor unsern Äugen. Grosse
strategische Pläne waren nun ^bereits entworfen, um dem in lEuropa
bedrohten Christentum zu Hilfe zu kommen. Von den christlich

gewordenen Kolonialländern aus sollte womöglich das
sich allmählich entchristianisierende Europa zurückerobert werden,

die Welle von Begeisterung und Glaube, die einst
hinausgelaufen war in die Kolonien, sollte zurückebben und bei uns
Wunder bewirken. Dieser schöne Traum ist ausgeträumt! Die
Kolonien werden mehr als unsicher; das Interesse am Osten
kühlt sich bedenklich ab; und in Europa nähern sich die
fürchterlichen Krisen der grossen Götterdämmerung! H.

Ein neuer Gottesbeweis.
Spass muss aüch sein.
Trotzdem die Physik längst bewiesen hat, dass es keine

Maschine gibt und geben kann, die ohne Energieverlust
arbeitet, so quälen sich doch heute noch viele Narren damit,
ein perpetuum mobile zu erfinden.

So "darf es uns denn nicht wundern, dass auch die Theologen

es nicht aufgegeben haben, immer noch neue Gottesbeweise

zu konstruieren, welche die modernen Forschungen
berücksichtigen, trotzdem der Philosoph Kant mit unwiderleglicher

logischer Schärfe dargelegt hat, warum es keinen positiven

Gottesbeweis geben kann.
Auf wessen Mist der allerneueste Gottesbeweis gewachsen

ist, kann ich nicht sagen; ich selbst habe ihn gelegentlich
einer Polemik in einem Gebirgsdorf in Oesterreich aus dem


	Auf den Höhen des Oelberges

