Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 12 (1929)

Heft: 16

Artikel: Teufelsliteratur und Damonologie im 18. Jahrhundert : (Schluss)
Autor: Eldersch, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407745

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

124 DER FREIDENKER

Nr. 16

Teufelsliteratur und Dimonologie
im 18, Jahrhundert.

Von Ludwig Eldersch, Wien.
(Schluss.)

«Priester erschufen den Teufel».
Anonym.

~Die Literatur dber den Teufel im 18. Jahrhundert ist sehr
umfangreich. Yor allem die belletristische, die aber hier nicht
in Betracht kommt, da wir uns ausschliesslich mit der theo-
logisch-philosophischen befassen wollen. Ebenfalls anonym
erscheint 1776: «Demiitige Bitte um Belehrung an die grossen
Msaner, welche an keinen Teufel glauben.» Als Verfasser
wurde spiter ein Prof. Kdster in Giessen erkannt. Eine Sa-
tire, die den orthodoxen Standpunkt vertritt und gegen alle
jene polemisiert, die «dem Teufel die Personlichkeit nehmeny.
Koster stellt da allerlei wichtige Fragen, auf die er Antwort
heischt, hinter all seiner Spitzfindigkeit aber ist blosse Schwiit-
zerei. Er fragt zum Beispiel: «Ist aber der Glaube, dass cs
einen Teufel gibt, der wahren Religion so schadlich, warum
sagte dies nicht schon Christus und die Apostel, von denen
wir doch alle Religionswahrheiten herhaben?»> Was soll man
auf derartige Fragen antworten? Nichts, sie sind nicht zu be-
antworten. Und das ist die Stérke dieses Traktatchenschreibers.
Immerfort fragt Koster: «Hatte es Christus nétig, Vorurteile
ausdriicklich zu billigen und zu bekraftigen, da er doch so viele
andere Mittel in Hidnden hatte, seinen Worten Eingang zu ver
schaffen?> Er sieht auch keinen Vorteil fiir die Religion.
«wenn der Teufel weggeschaffty wird, da ja dadurch kein ein-
ziger -Lehrsatz der christlichen Religion begreiflicher wird.
«Gesetzt, dass der Teufel ein blosses Vorurteil ist, so ist e
doch gewiss, dass viele Leute sich seinetwegen vor Siinden
hiiten.» Aber nicht nur als Siindenschreck will der Verfaser
den Widersacher erhalten sehen, sondern auch, weil mit der
Verneinung der Existenz des Teufels der hl. Schrift nahe-
getreten werde, die die Lehre des Teufels angeblich enthilt.
Die Schrift Kostens hat eine Gegenschrift zur Folge gehabt.
die «Demiithige Antwort eines geringen Landgeistlichen auf
die demiithige Bitte um Belehrung an die grossen Ménner,
welche keinen Teufel glaubensy (1776). Der Autor spricht sich
gegen einen personlichen Teufel aus. Er schliesst: «Ich will
lieber, dass man Gott fiirchte, dann den Teufel. Denn Gottes-
furcht ist aller Weisheit Anfang, aber Teufelsfurcht — die
wirke was sie immer wolle, sie zieret meines Erachtens keinen
Christen.> .

Auch in den Zeitschriften tobte der Kampf um den Teufel.
Im Vordergrund des Meinungskrieges stand weniger das Pro-
klem von der Existenz des Teufels, sondern die Frage, ob er

als personliche, materialisiertes Wesen aufgefasst werden
diirfe. 1776 erscheint eine Schrift «Ueber die Existenz des
Teufels»>. Der Schreiber hat Argumentationsgabe; er vertrilt
den Standpunkt, «dass es keinen Teufel gibe, wiefern man
darunter eine Substanz oder ein geistiges Wesen, dem Person-
lichkeit zukommt, versteht, sondern dass alles, was in der
Schrift unter diesem Namen vorkommt, nur Modifikationen
und sinnliche Vorstellungen von dem allgemeinen Begrifl,
den wir in der Philosophie das moralische Uebel und das
leibliche Bise iiberhaupt zu nennen pflegen.» Den Teufel, der
Jesus in der Wiiste verfithren will, vergleicht er mit «einem
listigen und verschlagenen Abgesandten oder Spion der jiidi-
schen Synagoge», wendet sich aber gegen die Auffasung, als
sei er Christus als Person gegeniibergetreten. Bemerkenswert
ist, dass dem Verfasser die «Besessenen» nichts weiter als
Kranke sind, «ungliickliche Rasendey. Er spricht sich auch da
gegen aus, dass man dem Teufel alle Schuld am Welteniibel
gebe und meint, dass die Verréterei des Judas nicht «auf Ein-
geben des Satans, sondern auf Antrieb seines eigenen bosen
Herzensy zuriickzufithren sei. Und er gibt die Nutzanweisung:
Schiebe nicht alle Schuld, die du auf dich geladen hast, auf
den Teufel. Wenn auch nicht klar ausgesprochen, wird die
Existenz des Teufels iiberhaupt bestritten. Es gibt eine Idee.
eine allgemeine Vorstellung alles Bésen. Weiter nichts. «Es
ist ein unsinniger Einfall, vorzugeben, dass ein unschuldiges
Kind schon von seiner Geburt an unter die Gewalt des bdsen
Geistes gehodre, und dass es daher nétig sei, ihn bei des Kin-
des Taufe durch eine lacherliche Zeremonie auszutreiben».
sagt der Autor, wobei er an merkwiirdige exorzistische Ge-
brauche bei der Kindertaufe anspielt, die in seinem Zeitalter
noch sehr gebriauchlich waren. Aber der Anonymus geht noch
weiter; er greift das Dogma von der Erbsiinde an, indem er
sagt, der Siindenfall sei bloss deshalb erfunden worden, <«da-
mit man die Macht des Teufels erbeben und die Grille von
seiner Verfithrung des ersten Menschen wahrscheinlich und
den Wert des Verdienstes Christi — desto griosser machen
konnte.» Es ist ein mutiges Buch, das der ungenannt sein wol-
lende Verfasser in eine Welt dunklen Aberglaubens hinaus.
gesandt hat. Seine Schlussfolgerungen sind kiihn, sie heweisen
Bekennermut und wenn das kleine unanschauliche Biichlein
auch in einem Stil geschrieben ist, der in seinem Schnérkel-
reichtum abgeschmackt erscheinen diirfte, das kleine Werk ist
eine Kulturtat gewesen, der wir mit Ehrfurcht begegnen miis-
sen. «Jeder Irrtum hat seine Epoche und dauert um so ldnger,
je mehr er in dem Stolze, dem Eigensinn, in der Bosheit und
in dem Eigennutz der Menschen seine Nahrung findet. Ich ver-
mute, in 50 Jahren wird man vielleicht vom Teufel nichts mehr
hioren und man wird sich wundern, dass er sein Ansehen hat
so lange behaupten konnen.» Bekker hat zuerst den Wert der

Stunden im Tage. Das ergibt bei der vom Vatikan selbst ange
gebenen Zahl von 350,000 Brevierbetern 1,050,000 Stunden im Tage.
Im Jahre kommen wir auf die ansehnliche Summe von 383,250,000
Stunden. Setzen wir diese als Arbeitsstunden zu nur 5 Kronen an --
wir wollen die physische Leistungsfahigkeit der unterernidhrten
Diener Gottes nicht zu hoch bewerten — so kommen wir auf die
beachtenswerte Hohe von 1,916,250,000 Kronen, um die die Volkswirt-
schaft in einem Jahre durch die katholische Kirche geprellt und be-
trogen wird. Angesichts solcher Tatsachen ist es geradezu unbegreif
lich, wie die Kirche und ihre berufensten Vertreter zum Beispiel fiir
die Aufhebung des Achtstundentages Stimmung machen konnen, wo
er ohne ihr Zutun bereits besteht, und wie sich dieselben seiner Ein-
fithrung entgegensetzen konnen, wo dieselbe beabsichtigt ist. Sie
brauchte doch nur zu dekretieren, dass an Stelle des wert- und sinn-
losen Brevierbetens die erwihnte Zeit produktiver und wertbrin
gender Arbeit gewidmet werden miisse und die Bilanz wiirde in
ihren Folgen doch gewiss, um in romischer Terminologie zu spre-
chen, segensreich sein. Anstatt aber im eigenen Schafstalle nach dem
rechten zu sehen, stellt die Kirche die Fehler der <anderen» fest.
<Auch hat ein grosser Widerwille gegen den Gehorsam, eine grosse
Abneigung gegen die Arbeit eingerissen», so stand es zu lesen in
einem kiirzlich erschienenen' Hirtenbriefe. Auf diese Weise glaubt
die Kirche nach alter Regel und bewidhrtem Rezept iiber Wahrheit
und Wirklichkeit hinwegzutduschen und das System der Vergeudung
nach dem beriichtigten Grundsatze des «Ora et labora!s (<Bete und
arbeite!») weiterhin aufrechtzuerhalten, wobei allerdilpzs die einen
beten und die anderen arbeiten sollen. Nun, wir Freidenker sind

Realisten und nehmen das Opfer dieser Arbeit gern auf uns. Lassen
wir die anderen ruhig beten und arbeiten wir, so wie wir es ge
wohnt sind. Lockern wir emsig auch weiterhin Stein um Stein am
klotzigen Bau der Kirche, bis die Krifte frei sind, ihn vollends nie-
derzureissen und den Platz zu bereiten fiir die Aufrichtung einer
neuen Weltordnung. Beseitigen wir auch kiinftig die Drahtverhaue,
die der Einfluss der Kirche um die Kopfe der Menschen gezogen hat
und den Erfolg fortzubeten wird auch den Pfaffen aller Linder nicht
moglich sein. (Aus «Freier Gedanke», Nr. 5) G. W., B.

Dumme Frage.
Von J. Stebler. .

Religion ist das Alles der Menschheit; das Alpha und Omega
aller Religion aber ist Gott.

Vielbezweifelt ist dieser Gott, und es sind nicht immer die Un-
ehrlichsten, die aus seiner Existenz ein Fragezeichen machen.

Doch das nur nebenbei; Gott soll doch tausendundein Mittel ha-
ben, sein Dasein bemerkbar zu machen, so sagen es wenigstens die
Schriftgelehrten.

Weisen darauf hin mit allen Mitteln ihrer Beredtsamkeit un:
sind nicht bescheiden in der Wahl ihrer Kronzeugen. Denn da die
biblischen Offenbarungen ins Sagenhafte zuriickliegen, lduft Gott Ge-
fahr, Mittelpunkt nur einer Sage zu sein.

Neue und  wirksamere Offenbarungen verlangt nun der Mensch
um diese Tatsache kann auch ein Gott nicht herumkommen. Sieht



Nr. 16

DER FREIDENKER T A 125

Teufelsidee mit Zweifel und Kritik begegnet, Thomasius den
personlichen Teufel geleugnet, die letzgenannte Schrift negiert
tiberhaupt seine Existenz.

Charakteristisch ist, dass fast alle Autoren des Teufels
zweifellos in Furcht vor der Kirche anonym bleiben wollten.
Auch der Herausgeber der Schrift «Doch die Existenz und
Wirkung des Teufels auf dieser Erde griindlich und austiihr-
lich erwiesen. Eine Skizze. Niirnberg 1776.» Trotz des irrefiih-
renden Titels steht auch dieser Schriftsteller auf dem Stand-
punki der Negation. Darin werden nicht mehr Bibelzitate al<
Beweismittel angefiihrt, der Verfasser gibt ausdriicklich an.
dass er sich der Vernunft allein bediene. Er argumentiert mit
den Gesetzen der Logik, «Ein durch und durch bdses Wesen
ist ein wahres Unding in der Schépfung — weil sich die Un-
vollkommenheiten gegenseitig einschrinken; denn ist der Teu-
fel der argste Wohlliistling, so kann er unmdglich auch der
drgste Geizhals sein.» So zerpfliickt der Herausgeber alle Su-
perlative des moralisch Destruktiven, die man dem Teufel so
gerne zuerkennt, der Teufel ist ihm blosse Idee «gewachsen in
Kopfen, die zu eingeschrénkt sind, in abstrakto zu denken und
in concreto eine Puppe haben mussten.» — <«Priester erschufen
den Teufel . . . Die Vernunft besteigt den Thron und der Teu-
fel entflieht . . . Ware ich ein Lehrer, ich sagte vom Teufel
nicht ein Wort — weil alles, was ich davon sagen konnte —
Liigen sind.> Im gleichen Jahre erschien «Versuch einer bib-
lischen Dimonologie oder Untersuchung der Lehre der hl
Schrift vom Teufel und seiner Macht . . . von Joh. v. Semler
1776 in Halle.» Semler, den wir schon im ersten Artikel als
Feind des Exorcismus erkannt haben, geht in dieser Schrift
viel weiter als in der ersterwihnten. «Am allerwenigsten diir-
fen ehrliche und freie lutherische Lehrer die unwiirdigen Lii-
gen von Teufeln und ihrer fiirchterlichen Gewalt mit der Ehre
Gottes und der christlichen Religion ferner verbinden.» Der
Teufelsbegriff ist in der biblischen Lehre nicht begriindet,
meint Semler und versucht dies an Stellen aus dem Alten und
Neuen Testament nachzuweisen. Auch er hilt die Besesseneun
fiir Kranke, ihr Leiden als natiirliche Erscheinung, nicht als
von Dimonen beeinflusst. In der Folgezeit erscheinen noch
«Teufeleien im 18. Jahrhundert, Frankfurt und Leipzig 1778»,
«Der Teufel unter den Bauerny 1777 (ein Dialog, worin ein
Landmann dem Gelehrten das Dasein des Teufels beweisen
will), «<Emanuel Swedenborgs demiitiges Dankschreiben an
den Mann, der die Non-Existenz des Teufels demonstriert hat
(Frankfurt und Leipzig, 1778), «Untersuchung und Beleuch-
tung der sogenannten biblischen Damonologie» (Danzig 1778),
gegen Semler gerichtet), «Historia Diaboli» von Joh. G. Mayer
1780, «Gottliche Entwicklung des Satans durch das Menschen-
geschlechts, 1782, «Von den bdsen Geistern und der Zauberei,

1783, «Der Teufel in seiner Ohnmacht», 1790, von Antidia-
bolicus, «Philosophische Fragmente iiber den Teufel», 1792.
Wir konnten die Reihe der Werke, die sich grosstenteils ge-
gen den Teufelsaberglauben richteten, noch um einige ver-
mehren. Wir haben vor allem nur die deutsche Teufelsliteratur
des 18. Jahrhunderts behandelt, das Ausland war jedoch nicht
weniger produktiv. Bedenkt man noch die Fiille der schoénern
Literatur, die sich mit dem Teufel befasste, so sehen wir eine
wahre Sintflut von Schriften iiber den «Widersacher>. Weni:
es gelang, den im Volksglauben festgewurzelten Begriff des
Teufels aus dem Gedankenleben der breiten Schichten zu ban-
nen, so war dies ein Verdienst der erw#hnten Literaten. Die
«schoney Literatur wollte allerdings Belzebub noch lange er-
halten wissen, wie zahlreiche Sammelwerke von Erzdhlungei,
die sich ausschliesslich mit dem Teufel befassen, beweisen.
So erschien z. B. seit 1783 alljahrlich Band «Uhuhu! oder He-
xen, Gespenster und Erscheinungsgeschichten» bei G. A. Kay-
ser in Erfurt und viele andere Werke zur Forderung des Ten
felsaberglaubens.

Wir haben die Teufelsliteratur des 18. Jahrhunderts im en
gen Rahmen dieser Zeitschrift ziemlich erschopfend behan-
delt. Der Leser hat erkannt, dass sich nicht nur der liebe Gott,
sondern auch der «Bose» grosser Popularitit erfreute. Es war
ein Stiick deutscher Kulturgeschichte, die sich da vor unsereu
Augen abrollte, ein Ausschnitt aus der Geschichte mensch
licher Dummbheit und klerikaler Volksvergiftung. (Interessier-
ten-stehen zahlreiche Monographien des Teufels zur Verfii-
gung, doch sind die meisten, auch die jiingst erschienenen,
oberflachlich und ziemlich wertlos. Ich verweise bloss auf ein
Werk, das alle Vorziige besitzt: «Die Geschichte des Teufels>
von Gustav Roskoff, Leipzig, Brockhaus 1869, auf das ich aus
driicklich verweise.)

Religion und Verbrechen.

Als kleinen Nachtrag zu unserer kiivzlich stattgefundenen
Debatte iiber den Zusammenhang von Religion und Verbre-
chen («Riickwirts, riickwérts, Don Rodrigo») verdffentlichen
wir noch folgende Zeilen:

Aus den «Schriftstudiens des fortschrittlichen englischen
Schriftstellers Russell seien folgende Tatsachen angefiihrt, die
sich auf England beziehen: Ein Strafanstaltsgeistlicher sagte
einmal, die ehemaligen Sonntagsschiiler der Kirchen bildeten
jetzt 75 Prozent der Straflinge oder Untersuchungsgefangenen.
Ein anderer Geistlicher fand in einem Trinkerasyl 80, in einer
sogenannten Anstalt «fiir gefallene Madchen» 100 Prozent ehe-
maliger Sonntagsschulkinder.” Weiter bringt Russel eine Sta

sich gezwungen, in neuer Gestalt aufzutreten, denn unglaubwiirdig
beginnt er aufgeklirten Menschen zu werden.

Und also verkiindet der christliche Gaube in tausend Gesidngen:

Nicht soll man Gott in Gestalt mehr sich denken und iiber seinem
Barte in nutzloses Streiten verfallen.

Was allgegenwiirtic ist, bedarf vieler Gestalten und vieler Er-
scheinungen, darin es sich offenbare. .

Bedarf vieler Zeichen und mehr noch der Fragezeichen; ins Riit-
selhaft liebt es ein Gott, sich zu kleiden: So bringt man ihm gros-
seres Intercsse entgegen. Und Rétselraten war von jeher die
Schwiéche der Menschheit.

Also besonders liebt er es, aufzutreten: im sausenden Sturm-
wind, von dem man nicht weiss, woher und wohin; so kiinden die
Schriftgelehrten: aus sausenden Sturmwinden spricht Gott.

Im murmelnden Bichlein, das friedlich die Bliimlein des Feldes
und Waldes trinkt; aus mumelnden Béchlein spricht Gott.

In ziehenden Wolken, in regenspendenden, die Menschen und
und Waldes trinkt; aus murmelnden Bichlein spricht Gott.

Aus allem, was lebt und in Bewegung ist, aus allem spricht Gott,
vorausgesetzt, dass man diese Sprache zu deuten wisse. Aus jeder
Blume haucht sein Atem, aus jedem Baum, jedem Laternenpfahi
und aus aller Natur.

Alle Dinge, die er da geschaffen hat, sie werden nicht miide, sicl:
heiser zu schreien: Aus mir spricht Gott!

Was Wunder, wenn, angesichts all dieser Offenbarungen, der
Mensch die dumme Frage zu stellen beginni: «Was sollen mir da
noch die Theologen?»

Vermischtes.

Kulturpolitische Gegenoffensive? Die beiden Mitteilungen, ent-
ncmmen der deutschen «Geistesfreiheity, beweisen, dass die An-
nahme des Preussenkonkordats eventuell interessante Folgeerschei-
nungen nach sich ziehen wird:

1. Wir fragen: Was nun? Am wichtigsten erscheint uns, dass der
Sozialdemokrat Koénig, in dem man schon Dr. Beckers Nachfolger
sehen wollte, im Hauptausschuss des Landtags bei der Vorberatung
einen Antrag gestellt hat, durch den das Staatsministerium ersucht
wird, unverziiglich die Bestimmungen des Art. 137, Ziffer 7 der
Reichsverfassung auf dem Verordnungswege durchzufiihren. «Soweit
die Gleichstellung der Vereinigungen, die sich die gemeinschaftlich
Pflege einer Weltanschauung zur Aufgabe machen, mit den Religions-
gesellschaften im Verordungswege nicht tunlich erscheint, soll dem
Landtag unverziiglich ein Gesetzentwurf vorgelegt werden, durch
welchen den in Frage kommenden Vereinigungen die Eigenschai:
der Korperschaften des o6ffentlichen Rechts verliehen wird.» — Die-
ser Antrag ist im Hauptausschuss und im Landtag angenommen wor-
den. Ueber seine Tragweite kann kein Zweifel bestehen. Der Volks
bund fiir Geistesfreiheit hat die Leitung der Rag (= Reichsarbeits-
gemeinschaft freigeistiger Verbénde) und wird schnellstens Schrille
tun, damit das Ministerium mit der Rag in Verbindung trete. Es ist

‘notwendig, dass das vereinigte Freidenkertum selbst seine Forderun-

gen in einem Entwurfe der preussischen Regierung unterbreite.

2. Sozialdemokralic und Reaklion. Der Parteitag der SPD. in
Magdeburg nahm einen von Heinrich Schulz begriindeten Antrag an,
der die Partei zum Kampfe gegen die drohende Kulturreaktion ver-
pllichtet.



	Teufelsliteratur und Dämonologie im 18. Jahrhundert : (Schluss)

