
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 12 (1929)

Heft: 16

Artikel: Teufelsliteratur und Dämonologie im 18. Jahrhundert : (Schluss)

Autor: Eldersch, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407745

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


124 DER FREIDENKER Nr. 16

Teufelsliteratur und Dämonologie
im 18. Jahrhundert.
Von Ludwig Eldersch, Wien.

(Schluss.)

«Priester erschufen den Teufel».
Anonym.

Die Literatur über den Teufel im 18. Jahrhundert ist sehr

umfangreich. Vor allem die belletristische, die aber hier nicht

in Betracht kommt, da wir uns ausschliesslich mit der
theologisch-philosophischen befassen wollen. Ebenfalls anonym
erscheint 1776: «Demütige Bitte um Belehrung an die grossen
Männer, welche an keinen Teufel glauben.» Als Verfasser
ururde später ein Prof. Köster in Giessen erkannt. Eine
Satire, die den orthodoxen Standpunkt vertritt und gegen alle
jene polemisiert, die «dem Teufel die Persönlichkeit nehmen».

Köster stellt da allerlei wichtige Fragen, auf die er Antwort
heischt, hinter all seiner Spitzfindigkeit aber ist blosse Schwät
zerei. Er fragt zum Beispiel: «Ist aber der Glaube, dass es

einen Teufel gibt, der wahren Religion so schädlich, warum
sagte dies nicht schon Christus und die Apostel, von denen
wir doch alle Religionswahrheiten herhaben?» Was soll man
auf derartige Fragen antworten? Nichts, sie sind nicht zu
beantworten. Und das ist die Stärke dieses Traktätchenschreibers.
Immerfort fragt Köster: «Hatte es Christus nötig, Vorurteile
ausdrücklich zu billigen und zu bekräftigen, da er doch so viele
andere Mittel in Händen hatte, seinen Worten Eingang zu
verschaffen?» Er sieht auch keinen Vorteil für die Religion.
«wenn der Teufel weggeschafft» wird, da ja dadurch kein
einziger Lehrsatz der christlichen Religion begreiflicher wird.
«Gesetzt, dass der Teufel ein blosses Vorurteil ist, so ist es

doch gewiss, dass viele Leute sich seinetwegen vor Sünden
hüten.» Aber nicht nur als Sündenschreck will der Verfaser
den Widersacher erhalten sehen, sondern auch, weil mit der
Verneinung der Existenz des Teufels der hl. Schrift nahe-
getreten werde, die die Lehre des Teufels angeblich enthält.
Die Schrift Kostens hat eine Gegenschrift zur Folge gehabt,
die «Demüthige Antwort eines geringen Landgeistlichen auf
die demüthige Bitte um Belehrung an die grossen Männer,
welche keinen Teufel glauben» (1776). Der Autor spricht sich

gegen einen persönlichen Teufel aus. Er schliesst: «Ich will
lieber, dass man Gott fürchte, dann den Teufel. Denn Gottesfurcht

ist aller Weisheit Anfang, aber Teufelsfurcht — die
wirke was sie immer wolle? sie zieret meines Erachtens keinen
Christen.»

Auch in den Zeitschriften tobte der Kampf um den Teufel.
Im Vordergrund des Meinungskrieges stand weniger das
Problem von der Existenz des Teufels, sondern die Frage, ob er

Stunden im Tage. Das ergibt bei der vom Vatikan selbst ange
gebenen Zahl von 350,000 Brevierbetern 1,050,000 Stunden im Tage.
Im Jahre kommen wir auf die ansehnliche Summe von 383,250,000
Stunden. Setzen wir diese als Arbeitsstunden zu nur 5 Kronen an ¦-
wir wollen die physische Leistungsfähigkeit der unterernährten
Diener Gottes nicht zu hoch bewerten — so kommen wir auf die
beachtenswerte Höhe von 1,916,250,000 Kronen, um die die Volkswirtschaft

in einem Jahre durch die katholische Kirche geprellt und be
trogen wird. Angesichts solcher Tatsachen ist es geradezu unbegreif
lieh, wie die Kirche und ihre berufensten Vertreter zum Beispiel für
die Aufhebung des Achtstundentages Stimmung machen können, wo
er ohne ihr Zutun bereits besteht, und wie sich dieselben seiner
Einführung entgegensetzen können, wo dieselbe beabsichtigt ist. Sie
brauchte doch nur zu dekretieren, dass an Stelle des wert- und
sinnlosen Brevierbetens die erwähnte Zeit produktiver und wertbrin
gender Arbeit gewidmet werden müsse und die Bilanz würde in
ihren Folgen doch gewiss, um in römischer Terminologie zu
sprechen, segensreich sein. Anstatt aber im eigenen Schafstalle nach dem
rechten zu sehen, stellt die Kirche die Fehler der «anderen» fest.
«Auch hat ein grosser Widerwille gegen den Gehorsam, eine grosse.
Abneigung gegen die Arbeit eingerissen», so stand es zu lesen in
einem kürzlich erschienenen Hirtenbriefe. Auf diese Weise glaubt
die Kirche nach alter Regel und bewährtem Rezept über Wahrheit
und Wirklichkeit hinwegzutäuschen und das System der Vergeudung
nach dem berüchtigten Grundsatze des «Ora et labora!» («Bete und
arbeite!») weiterhin aufrechtzuerhalten, wobei allerdings die einen
beten und die anderen arbeiten sollen. Nun, wir Freidenker sind

als persönliche, materialisiertes Wesen aufgefasst werden
dürfe. 1776 erscheint eine Schrift «Ueber die Existenz des

Teufels». Der Schreiber hat Argumentationsgabe ; er vertritt
den Standpunkt, «dass es keinen Teufel gäbe, wiefern man
darunter eine Substanz oder ein geistiges Wesen, dem
Persönlichkeit zukommt, versteht, sondern dass alles, was in der
Schrift unter diesem Namen vorkommt, nur Modifikationen
und sinnliche Vorstellungen von dem allgemeinen Begriff,
den wir in der Philosophie das moralische Uebel und das

leibliche Böse überhaupt zu nennen pflegen.» Den Teufel, der
Jesus in der Wüste verführen will, vergleicht er mit «einem

listigen und verschlagenen Abgesandten oder Spion der
jüdischen Synagoge», wendet sich aber gegen die Auffasung, als
sei er Christus als Person gegenübergetreten. Bemerkenswert
ist, dass dem Verfasser die «Besessenen» nichts weiter als

Kranke sind, «unglückliche Rasende». Er spricht sich auch da

gegen aus, dass man dem Teufel alle Schuld am Weltenübel
gebe und meint, dass die Verräterei des Judas nicht «auf
Eingeben des Satans, sondern auf Antrieb seines eigenen bösen
Herzens» zurückzuführen sei. Und er gibt die Nutzanweisung:
Schiebe nicht alle Schuld, die du auf dich geladen hast, auf
den Teufel. Wenn auch nicht klar ausgesprochen, wird die
Existenz des Teufels überhaupt bestritten. Es gibt eine Idee.
eine allgemeine Vorstellung alles Bösen. Weiter nichts. «Es

ist ein unsinniger Einfall, vorzugeben, dass ein unschuldige?
Kind schon von seiner Geburt an unter die Gewalt des bösen
Geistes gehöre, und dass es daher nötig sei, ihn bei des Kindes

Taufe durch eine lächerliche Zeremonie auszutreiben».
sagt der Autor, wobei er an merkwürdige exorzistische
Gebräuche bei der Kindertaufe anspielt, die in seinem Zeitalter1
noch sehr gebräuchlich waren. Aber der Anonymus geht noch

weiter; er greift das Dogma von der Erbsünde an, indem er
sagt, der Sündenfall sei bloss deshalb erfunden worden, «damit

man die Macht des Teufels erbeben und die Grille von
seiner Verführung des ersten Menschen wahrscheinlich und
den Wert des Verdienstes Christi — desto grösser machen
könnte.» Es ist ein mutiges Buch, das der ungenannt sein
wollende Verfasser in eine Welt dunklen Aberglaubens hinaus ¦

gesandt hat. Seine Schlussfolgerungen sind kühn, sie beweisen
Bekennermut und wenn das kleine unanschauliche Büchlein
auch in einem Stil geschrieben ist, der in seinem Schnörkelreichtum

abgeschmackt erscheinen dürfte, das kleine Werk ist
eine Kulturtat gewesen, der wir mit Ehrfurcht begegnen müssen.

«Jeder Irrtum hat seine Epoche und dauert um so länger,
je mehr er in dem Stolze, dem Eigensinn, in der Bosheit und
in dem Eigennutz der Menschen seine Nahrung findet. Ich
vermute, in 50 Jahren wird man vielleicht vom Teufel nichts mehr
hören und man wird sich wundern, dass er sein Ansehen hat
so lange behaupten können.» Bekker hat zuerst den Wert der

Realisten und nehmen das Opfer dieser Arbeit gern auf uns. Lassen
wir die anderen ruhig beten und arbeiten wir, so wie wir es ge
wohnt sind. Lockern wir emsig auch weiterhin Stein um Stein am
klotzigen Bau der Kirche, bis die Kräfte frei sind, ihn vollends nie-
derzureissen und den Platz zu bereiten für die Aufrichtung einer
neuen Weltordnung. Beseitigen wir auch künftig die Drahtverhaue,
die der Einfluss der Kirche um die Köpfe der Menschen gezogen hat
und den Erfolg fortzubeten wird auch den Pfaffen aller Länder nicht
möglich sein. (Aus «Freier Gedanke», Nr. 5.) G. W., B.

Dumme Frage.
Von J. Stebler.

Religion ist das Alles der Menschheit; das Alpha und Omega
aller Religion aber ist Gott.

Vielbezweifelt ist dieser Gott, und es sind nicht immer die
Unehrlichsten, die aus seiner Existenz ein Fragezeichen machen.

Doch das nur nebenbei; Gott soll doch tausendundein Mittel ha
ben, sein Dasein bemerkbar zu machen, so sagen es wenigstens die
Schriftgelehrten.

Weisen darauf hin mit allen Mitteln ihrer Beredtsamkeit und
sind nicht bescheiden in der Wahl ihrer Kronzeugen. Denn da die
biblischen Offenbarungen ins Sagenhafte zurückliegen, läuft Gott
Gefahr, Mittelpunkt nur einer Sage zu sein.

Neue und wirksamere Offenbarungen verlangt nun der Mensch
um diese Tatsache kann auch ein Gott nicht herumkommen. Sieht



Nr. 16 DER FREIDENKER 125

Teufelsidee mit Zweifel und Kritik begegnet, Thomasius den

persönlichen Teufel geleugnet, die letzgenannte Schrift negiert
überhaupt seine Existenz.

Charakteristisch ist, dass fast alle Autoren des Teufels
zweifellos in Furcht vor der Kirche anonym bleiben wollten.
Auch der Herausgeber der Schrift «Doch die Existenz und

Wirkung des Teufels auf dieser Erde gründlich und ausführlich

erwiesen. Eine Skizze. Nürnberg 1776.» Trotz des irreführenden

Titels steht auch dieser Schriftsteller auf dem Standpunkt

der Negation. Darin werden nicht mehr Bibelzitate als

Beweismittel angeführt, der Verfasser gibt ausdrücklich an.
dass er sich der Vernunft allein bediene. Er argumentiert mit
den Gesetzen der Logik, «Ein durch und durch böses Wesen
ist ein wahres Unding in der Schöpfung — weil sich die Un-
vnllkommenheiten gegenseitig einschränken; denn ist der Teufel

der ärgste Wohllüstling, so kann er unmöglich auch der
ärgste Geizhals sein.» So zerpflückt der Herausgeber alle
Superlative des moralisch Destruktiven, die man dem Teufel so

gerne zuerkennt, der Teufel ist ihm blosse Idee «gewachsen in
Köpfen, die zu eingeschränkt sind, in abstrakto zu denken und
in concreto eine Puppe haben müssten.» — «Priester erschufen
den Teufel Die Vernunft besteigt den Thron und der Teufel

entflieht Wäre ich ein Lehrer, ich sagte vom Teufel
nicht ein Wort — weil alles, was ich davon sagen könnte —

Lügen sind.» Im gleichen Jahre erschien «Versuch einer
biblischen Dämonologie oder Untersuchung der Lehre der hl.
Schrift vom Teufel und seiner Macht von Joh. v. Seniler
1776 in Halle.» Seniler, den wir schon im ersten Artikel als

Feind des Exorcismus erkannt haben, geht in dieser Schrift
viel weiter als in der ersterwähnten. «Am allerwenigsten dürfen

ehrliche und freie lutherische Lehrer die unwürdigen
Lügen von Teufeln und ihrer fürchterlichen Gewalt mit der Ehre
Gottes und der christlichen Religion ferner verbinden.» Der
Teufelsbegriff ist in der biblischen Lehre nicht begründet,
meint Semler und versucht dies an Stellen aus dem Alten und
Neuen Testament nachzuweisen. Auch er hält die Besessenen

für Kranke, ihr Leiden als natürliche Erscheinung, nicht als

von Dämonen beeinflusst. In der Folgezeit erscheinen noch
«Teufeleien im 18. Jahrhundert, Frankfurt und Leipzig 1778»,

«Der Teufel unter den Bauern» 1777 (ein Dialog, worin ein
Landmann dem Gelehrten das Dasein des Teufels beweisen

will), «Emanuel Swedenborgs demütiges Dankschreiben an
den Mann, der die Non-Existenz des Teufels demonstriert hat

(Frankfurt und Leipzig, 1778), «Untersuchung und Beleuchtung

der sogenannten biblischen Dämonologie» (Danzig 1778),

gegen Semler gerichtet), «Historia Diaboli» von Joh. G. Mayer
1780, «Göttliche Entwicklung des Satans durch das
Menschengeschlecht», 1782, «Von den bösen Geistern und der Zauberei».

sich gezwungen, in neuer Gestalt aufzutreten, denn unglaubwürdig
beginnt er aufgeklärten Menschen zu werden.

Und also verkündet der christliche Gaube in tausend Gesängen:
Nicht soll man Gott in Gestalt mehr sich denken und über seinem

Barte in nutzloses Streiten verfallen.
Was allgegenwärtig ist, bedarf vieler Gestalten und vieler

Erscheinungen, darin es sich offenbare.
Bedarf vieler Zeichen und mehr noch der Fragezeichen; ins

Rätselhaft liebt es ein Gott, sich zu kleiden: So bringt man ihm gros
seres Interesse entgegen. Und Rätselraten war von jeher die
Schwäche der Menschheit.

Also besonders liebt er es, aufzutreten: im sausenden Sturmwind,

von dem man nicht weiss, woher und wohin; so künden die
Sehriftgelehrten : aus sausenden Sturmwinden spricht Gott.

Im murmelnden Bächlein, das friedlich die Blümlein des Feldes
und Waldes tränkt; aus mumelnden Bächlein spricht Gott.

In ziehenden Wolken, in rggenspendenden, die Menschen und
und Waldes tränkt; aus murmelnden Bächlein spricht Gott.

Aus allem, was lebt und in Bewegung ist, aus allem spricht Gott,
vorausgesetzt, dass man diese Sprache zu deuten wisse. Aus jeder
Blume haucht sein Atem, aus jedem Baum, jedem Laternenpfahl
und aus aller Natur.

Alle Dinge, die er da geschaffen hat, sie werden nicht müde, sich
heiser zu schreien: Aus mir spricht Gott!

Was Wunder, wenn, angesichts all dieser Offenbarungen, der
Mensch die dumme Frage zu stellen beginnt: «Was sollen mir da
noch die Theologen?»

1783, «Der Teufel in seiner Ohnmacht», 1790, von Antidia-
bolicus, «Philosophische Fragmente über den Teufel», 1792.

Wir könnten die Reihe der Werke, die sich grösstenteils
gegen den Teufelsaberglauben richteten, noch um einige
vermehren. Wir haben vor allem nur die deutsche Teufelsliteratur
des 18. Jahrhunderts behandelt, das Ausland war jedoch nicht
weniger produktiv. Bedenkt man noch die Fülle der schönen

Literatur, die sich mit dem Teufel befasste, so sehen wir eine
wahre Sintflut von Schriften über den «Widersacher». Wehn

es gelang, den im Volksglauben festgewurzelten Begriff des

Teufels aus dem Gedankenleben der breiten Schichten zu bannen,

so war dies ein Verdienst der erwähnten Literaten. Die
«schöne» Literatur wollte allerdings Beizebub noch lange
erhalten wissen, wie zahlreiche Sammelwerke von Erzählungen,
die sich ausschliesslich mit dem Teufel befassen, beweisen.
So erschien z. B. seit 1783 alljährlich Band «Uhuhu! oder
Hexen, Gespenster und Erscheinungsgeschichten» bei G. A. Kay-
ser in Erfurt und viele andere Werke zur Förderung des Ten
felsaberglaubens.

Wir haben die Teufelsliteratur des 18. Jahrhunderts im
engen Rahmen dieser Zeitschrift ziemlich erschöpfend behan
delt. Der Leser hat erkannt, dass sich nicht nur der liebe Gott,
sondern auch der «Böse» grosser Popularität erfreute. Es war
ein Stück deutscher Kulturgeschichte, die sich da vor unseren
Augen abrollte, ein Ausschnitt aus der Geschichte mensch
Ii eher Dummheit und klerikaler Volksvergiftung. (Interessierten

stehen zahlreiche Monographien des Teufels zur Verfügung,

doch sind die meisten, auch die jüngst erschienenen,
oberflächlich und ziemlich wertlos. Ich verweise bloss auf ein
Werk, das alle Vorzüge besitzt: «Die Geschichte des Teufels»
von Gustav Roskoff, Leipzig, Brockhaus 1869, auf das ich aus
drücklich verweise.)

Religion und Verbrechen.
Als kleinen Nachtrag zu unserer kürzlich stattgefundenen

Debatte über den Zusammenhang von Religion und Verbrechen

(«Rückwärts, rückwärts, Don Rodrigo») veröffentlichen
wir noch folgende Zeilen:

Aus den «Schriftstudien» des fortschrittlichen englischen
Schriftstellers Russell seien folgende Tatsachen angeführt, die
sich auf England beziehen: Ein Strafanstaltsgeistlicher sagte
einmal, die ehemaligen Sonntagsschüler der Kirchen bildeten
jetzt 75 Prozent der Sträflinge oder Untersuchungsgefangenen
Ein anderer Geistlicher fand in einem Trinkerasyl 80, in einer
sogenannten Anstalt «für gefallene Mädchen» 100 Prozent
ehemaliger Sonntagsschulkinder. ' Weiter bringt Rüssel eine Sta

Vermischtes.
Kulturpolitische Gegenoffensive? Die beiden Mitteilungen, ent

nommen der deutschen «Geistesfreiheit», beweisen, dass die
Annahme des Preussenkonkordats eventuell interessante Folgeerscheinungen

nach sich ziehen wird:
1. Wir fragen: Was nun? Am wichtigsten erscheint uns, dass der

Sozialdemokrat König, in dem man schon Dr. Beckers Nachfolger
sehen wollte, im Hauptausschuss des Landtags bei der Vorberatung
einen Antrag gestellt hat, durch den das Staatsministerium ersucht
wird, unverzüglich die Bestimmungen des Art. 137, Ziffer 7 der
Reichsverfassung auf dem Verordnungswege durchzuführen. «Soweit
die Gleichstellung der Vereinigungen, die sich die gemeinschaftlich«
Pflege einer Weltanschauung zur Aufgabe machen, mit den
Religionsgesellschaften im Verordungswege nicht tunlich erscheint, soll dem
Landtag unverzüglich ein Gesetzentwurf vorgelegt werden, durch
welchen den in Frage kommenden Vereinigungen die Eigenschaft
der Körperschaften des öffentlichen Rechts verliehen wird.» — Dieser

Antrag ist im Hauptausschuss und im Landtag angenommen worden.

Ueber seine Tragweite kann kein Zweifel bestehen. Der Volks
bund für Geistesfreiheit hat die Leitung der Rag Reichsarbeif.*-
gemeinschaft freigeistiger Verbände) und wird schnellstens Schritte
tun, damit das Ministerium mit der Rag in Verbindung trete. Es ist
notwendig, dass das vereinigte Freidenkertum selbst seine Forderungen

in einem Entwürfe der preussischen Regierung unterbreite.
2. Sozialdemokratie und Reaktion. Der Parteitag der SPD. in

Magdeburg nahm einen von Heinrich Schulz begründeten Antrag an,
der die Partei zum Kampfe gegen die drohende Kulturreaktion
verpflichtet.


	Teufelsliteratur und Dämonologie im 18. Jahrhundert : (Schluss)

