Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 12 (1929)

Heft: 16

Artikel: Die religdse Einstellung wahrend der verschiedenen Denkstufen der
Menschheit : (Schluss)

Autor: Krische, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407743

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN, 31. August 1929.

DER

Nr. 16 = 12. Jahrgang

FREIDENKER

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWE|Z

Erscheint regelmiissig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschiftsfiihrers:
Geschiftsstelle der F. V. S.
= Postiach Zlrich 18
Postcheck-Konto Nr. VIII 15299

g

Die religiose Einstellung wihrend der
verschiedenenDenkstufender Menschheit.
Eine soziologische Betrachtung.

Von Paul Krische.

(Schluss.)

e) Der soziologische Begriff.

Marx und Bebel nidhern sich bereits einer soziologischen
Regritfsfassung der Religion. Sie halten sie fiir ein Hilfsmittel,
mit dem der Mensch die Note einer ungerechten Wirtschafts-
ordnung sich ertriglich macht. Marx nennt sie deshalb einmal
das Opium der Volker. Beide sind darum der Ansicht, dass
mit der sozialistischen Gesellschaftsordnung die Religion
tiberfliissig sei. Bebel bekennt darum ausdriicklich: «Chri-
stentum und Sozialismus stehen sich gegeniiber wie Feuer
und Wasser.»

Die soziologische Untersuchung der Religionserscheinun-
gen in den verschiedenen Entwicklungsstufen der Mensch-
heit stellt zunachst fest, dass die Religion eine die mensch-
liche Entwicklung von Anbeginn begleitende kulturgeschicht-
liche, hochbedeutende Erscheinung ist. Diese Tatsache allein
sollte es bedenklich erscheinen lassen, kurzerhand ein Auf-
héren von menschlichen Schopfungen vorauszusagen, ohne
die bisher Menschendasein sich nicht abgespielt hat. Wenn
man allerdings den Begriff so eng fasst, dass man darunter
die personliche Beziehung zu einem hoheren Wesen sieht, ist
es erlaubt, das Aufhéren der Religion in diesem Sinne mit
der Aufgabe eines hoheren Wesens anzunehmen. Es gibt aber
bereits Religionen wie der Confuzinismus, die in ihrer reinen
Form keinerlei personliche Beziehungen zu hoheren Wesen
kennen. Jede soziologische Befassung mit dem Religionspro-
blem, mit den vielgestaltigen religiosen Formen vom Seelen-.
iber den Ahnen-, Dimonen- zum Naturkult, zur Erlosungs-
religion, zum Pantheismus fiihrt zu der Erkenntnis, dass es
sich bei der Religion wie bei allen Gesellschaftserscheinungen
um ein Gemeinschaftsproblem handelt. Wie alle anderen Ge-
meinschaftsformen, ist es aus der urspriinglichen Form des
Sippenkommunismus iiber die verschiedenen patriarchalischen
Herrschaftsformen zu stirkeren Gemeinschaftsformen iiber-
gegangen und gibt in Uebereinstimmung mit den verschie.
denen Gesellschaftszustinden verschiedene Gemeinschafts-
einstellungen zu der Natur und den Menschen.

Soziologisch betrachtet, ist es also nicht ang#ngig, ein Aut-
horen der Gemeinschaftsart, die Religionsformen schuf, an-
zunehmen; wahrscheinlicher ist eine Ablésung der bisheri-
gen Religionsformen durch andere Formen der Gemeinschafts-
einstellung zur Mitwelt. Dem haben oft schon Sozialisten Aus-
druck gegeben, und zwar dadurch, dass fiir sie der Sozialis-
mus mit seinem Gehalt an stirksten Gemeinschaftszielen
freier Menschen die neue Religionsform ist. Etwas von diesem
Empfinden leitet auch die, allerdings nicht soziologisch ein-
gestellten Vertreter des christlichen Sozialismus, wenn sie

Im Punkte der Religion rechnen es sich die Menschen zur Ehre
an, immer in der Kindheit und in der Barbarei zu bleiben.

Boulanger: Le christianisme dévoilé.

Abonnementspreis jihrl, Fr. 6.— |
(Mitglieder Fr. 5.—)

Inserate 1-3mal: '/s2 4.50, 1/, 8-,
g 14.-, /s 26.-. Dariiber ynd
grossere Auftrage weit. Rabest,

auch den, soziologisch betrachtet, irrigen Weg gehen, den So-
zialismus, ein Gebilde der Epoche des Hochkapitalismus, mit
einer Religion zu verbinden, die als Erzeugnis der Barbarei
(Judentum) und des Friihkapitalismus (Christentum) ganz
andersartige Gemeinschaftseinstellung  hat.  (Mitleidsethik
gegeniiber der sozialistischen Solidaritit.)

Es ist interessant, festzustellen, wie die soziologische Be-
fassung mit dem religiosen Problem geradezu zwangsliufig
zur Auffassung fiihrt, dass es im letztern ein Gemeinschafls-
problem ist. R

So gibt z. B. der katholische Philosoph und Soziologe Max
Scheler 1) folgende Erklarung vom Wesen der Religion: «Le-
bensgemeinschaft der Person und des iiberindividuellen Gan-
zen der Gruppe mit einer heiligen Macht.»

1) Der psycholegische Begriff.

Die soziologische Betrachtung, die sich lediglich mit den
religiosen Formen der verschiedenen Gesellschaftsepochen
befasst, bedarf der Ergénzung durch psychologische (seelen-
kundliche) Forschung, um das religiése Problem in seiner
Ganzheit zu wiirdigen. Die psychologische Untersuchung
klart uns iiber die Richtung auf, die in der Folge der verschie-
denen religiosen Formen wahrzunehmen ist. Sie fiihrt uns
gleichfalls zu der Einsicht, dass. die Religion ein in seiner
Stirke und Lebensfiille geradezu einzigartiges Erzeugnis des
nach Gemeinschaft verlangenden gesellschaftlichen Menschen,
ein Erzeugnis seines sozialen Triebes ist. Der Soziologe
Miiller-Lyer ®) kommt dieser Auffassung nahe, indem er sagt:
«Religion ist, ihrem urspriinglichen Wesen nach, der Drang,
zu helfen, oder in noch hoherem Grade der Drang nach
Hiltex.

Alle bisher angegebenen Begriffe arbeiten in der Art der
alten beschreibenden «Naturgeschichte»; sie beschreiben, aber
sie dringen nicht in das seelische Gefiige. Erst durch solche
psychologische Analyse kommt man auf das Kennzeichnende.
Es ist nicht das «Unbekannte», das «<iibersinnliche Weseny.
Einige Religionen haben Formen derart, andere nicht. Als
allen noch so verschiedenen Religionsformen gemeinsam
Kennzeichnendes ist vielmehr der Gemeinschaftstrieb festzu-
stellen. Mit dieser Einsicht in das religiose Wesen wird eine
ausserordentliche Erweiterung des religiosen Kraftursprungs
auf alles Sein vertreten, dhnlich, wie Haeckel *) die Urspriinge
des Seelischen bis in das Mineralreich verfolgt. Ueberall be-
obachten wir in der Natur die Abneigung gegen das Allein-
dasein, die Furcht vor der Einsamkeit. Ueberall in der Na-
tur arbeitet der Geselligkeitsdrang. Wie sich die kleinsten
Teile jedes Stoffes, die Atome, gesellen, so die Kristalle, die

') Max Scheler: Die positivistische Geschichtsphilosophie des
Wissens und die Aufgaben einer Soziologie der Erkenntnis. Kélner
Vierteljahrshefte fiir Sozialwissenschaften 1921. Verlag Duncker
& Humblot. Leipzig 1921.

®) F. Miiller-Lyer: Der Sinn des Lebens. 2. Auflage. Verlag
Albert Langen, Miinchen 1919. -

%) E. Huaeckel: Kristallseelen.



122

DER FREIDENKER ' Nr. 16

die in Gesellschaften wachsen, die\ Pflanzen, die Tiere, die
alle nur geselliges Dasein fiibrex. So auch der I.VIens?h. )
Die neueste Richtung der Religionsps.ychologle z.e.lgt dhn-
liche Anlehnbung an die neuere naturw1ssenscha?thche Psy-
ologie, wie die theologische Bibel-

chologie, sowie die Sozl
kritik der letzten abrzehnte. -

Einer der Fiikrer der modernen tl.leologische.n RellglOIISPSy-
chologie, KoefP 1), hebt in seiner Emfﬁh'rung in das Stud}um
der Religionspsychologie hervoer, dass sie, wie das Studium
der Nam}wissdnschaft, nach der Methode Fler Sa}mmlung'v.on
Beohachtungen und deren Erklirungen (induktive 'Emplrle.)
aweiten miisse. Nach dieser Methode hat bereits die ameri-
kanische Richtung, die besonders bahnhrechend vorgegangen
ist, in @rem Fihrer Starbuck zu der Erkenntnis gefiihrt:
<Reljgion ist ein Leben, ein tiefgewurzeltes Instinkt. Sie exi-
stjert und dussert sich bestéindig, ob wir sie studieren oder
aicht, gerade wie Hunger.»

Auch der Fiihrer der im Protestantismus jetzt allgemein
beachteten Marburger Schule, Rudolf Oito®), behandelt die
Religion als allgemeines Problem der menschlichen Natur
tnd erkennt auch den in ihr lebenden Gemeinschaftstrieb
dadurch an, dass er u. a. die Stellung zum hoheren Wesen als
elwas «Fascinoses», d. h. Anzichendes, in den Bann Ziehen-
des, also zur Gemeinschaft Dringendes kennzeichnet.

Wie schon frither die kritischen Theologen, bleiben aller-
dings auch diese Vertreter mederner Theologie auf halbem
Wege stehen, vermdgen die Natur der Menschen nicht als al-
leinigen Quell religioser Einstellung hinzustellen. Je ernst-
hafter sie aber wissenschaftlich vorgehen, desto mehr néhern
sie sich der Folgerung, dass die Wurzeln der Religion im na-
tiirlich Triebhaften stecken, das Oppenheimer®) einmal geist-
voll als «Wirgefiihl> gekennzeichnet hat.

% W.Koepp: Einfilhrung in das Studium der Religionspsycho-
logie. Verlag J. C. B. Mohr. Tiibingen 1920.

%) Rudolf Ollo: Das Heilige. Verlag Trewendt & Garnier. 6. Auf-
lage. 1920.

8) F. Oppenheimer: Die psychologische Wurzel von Sittlichkeit
und Recht. — Kieler Vortrige 1. Verlag Gustav Fischer. Jena 1921.

‘ T TR T

Jeder Abonnent ist eine Stiitze
der freigeistigen Bewegung.
Gesinnungsfreunde, werbet!

T AT

Vor 15 Jahren.
1. Die katholischen Christen.

Zuerst das Telegramm des Geschaftstrigers der Osterr.-
ungarischen Monarchie am pépstlichen Hofe; es lautet wortlich:

Rom, 29. Juli 1914.

Kaiserliche und konigliche Bolschaft
beim heiligen Stuhl.
Z. 33/P.
Gegenstand: Angebliche Intervention
des Papstes im Konflikte mit Serbien.

An seine Exzellenz den Herrn Minister
des k. k. Hauses, Herrn Grafen Berchtold.

In Zeiten Ausserster politischer Spannung, wie die es sind,
die wir jetzt haben, arbeitet die menschliche Phantasie mit
verdoppeltem Nachdrucke und iiberschreitet oft, ohne daran
zu denken, die Grenzen eines verniinftigen Urteiles.

So tauchte in diesen letzten Tagen zu wiederholten Malen
die Nachricht auf, dass auch der Papst im Konflikte mit Ser-
bien interveniert habe und sich an Seine Apostolische Majc-
stit gewendet hitte, um Sie zu bitten, den christlichen Vol-
kern die Schrecken eines Krieges zu ersparen. Ein in der
«Italia» veroffentlichter Artikel treibt die Naivitit so weil.
dass er eine direkte Beziehung zwischen dem serbischen Kon-
kordat und der befristeten Note der 6sterreichisch-ungari-
schen Regierung herstellt und versichert, dass diese Note den
Zweck verfolgt, in anderer Form der Monarchie zuzuschan-
zen, was sie durch den zwischen Serbien und dem Heiligen
Stuhle geschlossenen Vertrag verloren hat. Also eine Re-
vanche fiir das Konkordat. Aus dieser absurden Primisse
ergibt sich in ganz natiirlicher Weise die ebenso logische
wie falsche Folgerung einer Intervention des Papstes. An-
gesichts dieser Presskombination ist es nicht ohne Interesse,
den wirklichen Gedanken der Kurie zu kennen.

Im Verlaufe eines Besuches, den ich vor zwei Tagen dem
Kardinalstaatssekretar machte, lenkte dieser natiirlich die
Unterhaltung auf die grossen Probleme und die Fragen, die
gegenwirtig Europa beschiftigen. Aber in den Bemerkungen
Seiner Eminenz war es unmdglich, einen besonderen Geist
der Nachsicht und der Verséhnung zu spiiren. Wenn er auch
die an Serbien gerichtete Note als dusserst heftig bezeichnete,
so billigte er sie nichtsdestoweniger und er driickte zugleich
indirekt die Hoffnung aus, dass die Monarchie bis zum Ende
gehen werde. Gewiss, dachte der Kardinal, sei es schade, dass
Serbien nicht viel friher kleingemacht worden sei, denn da-
mals hitte dies vielleicht geschehen kidnnen, ohne wie heule
ungeheure Moglichkeiten zu erdffnen. Diese Erklirung ent-

Feuilleton.

Teures Beten.

Wenn die Sohne des Himalaja, die heidnischen Hindus, ein he
sonders wirkungsvolles Gebet fiir notwendig erachten, dann mur
meln sie hundert-, ja tausendmal die Worte: «<Om mani padme hum!»
«0 du Edelstein in der Lotosblumey, ist ihre Uebersetzung, behauptet
doch die Sage, dass der erste Mensch aus dem Kelche der Lotos-
blume hervorgegangen sei. Die Moénche der Buddhisten, unterstelit
dem Dalai Lama, verfertigten lange, schmale Papierstreifen, die
sic mit verschiedenen Gebetsformeln beschreiben. Sie wickeln die-
selben um ein Rad und drehen die so entstandene Gebetmiihle stun-
denlang — tagelang. Die Rationalisierung hat es zuwege gebracht,
dass auch Wind und Wasser vielfach das Werkl treiben miissen. Vonr
den alten Hellensn sagt man, dass ihre heidnischen Priester gewisse
Wunder- und Zauberformeln kannten, durch deren Anwendung die
verschiedenen Gétter und Gottinnen gezwungen wurden, in den
ihnen zu Ehren errichteten Standbildern personlich Wohnung zu
nehmen, sich also hineinbschwoéren zu lassen. Diese und alle &hn
lichen Erscheinungen, die natiirlich hundertfach vermehrt werden
konnten, betrachten die frommgléiubigen Zeitgenossen unseres Jahr-
hunderts, das im Zeichen der Ozeanflige und der Raketenwagen
steht, in der Regel als Auswiichse und Verirrungen religiosen Ge-
fihles und Empfindens und bemitleiden den ganzen Jammer des
«finsteren Heidentums», der angeblich aus solchen Dingen spricht

t

Man fithlt sich als guter Christ ja so erhaben iiber derlei Kinder-

krankheiten, man ist ja so <aufgeklarty.

Wie wenig Ursache hiezu vorhanden ist, das nachzuweisen,
diirfte einem Freidenker kaum 'allzu grosse Schwierigkeiten berei-
ten. Man betrachte doch nur die Lehren, den Kultus, die offent-
lichen und privaten Gebrduche und Zeremonien der katholischen
Kirche und man wird in Zweifel dariiber geraten, zu wessen Gun-
sten ein Vergleich zwischen Heidentum und Christentum ausfallen
wird. Oder man vergegenwirtige sich den von der Kirche gehegten
und gepflegten Aberglauben, der sich in tausendfacher Form, legal
und illegal, breitmacht; den Heiligen- und Marienkult, die Wunder-
geschichten alter und neuer Konvenienz und man wird die Hinde
iiber dem Kopfe zusammenschlagen iiber das, was man der Mensch-
heit noch heute zuzumuten wagt. Form und Gebédrde haben ihr Aus
sehen im Wandel der Zeiten zwar verindert, das Prinzip ist das
gleiche wie ehedem, einem Fossil aus der Urzeit dhnlich ragt es in
unsere Tage hinein. Was soll iiber die Gebetsiibungen unserer Ka
tholiken gesagt werden? Zunichst, dass sie allesamt eine Ironie auf
die Worte sind, die dem sagenhaften Jesus von Nazareth in den
Mund gelegt wurden: <«Wenn ihr betet, so machet nicht viele
Worte!» Von dem frommen Gottesmanne Simeon, dem Siulensteher,
der 459 starb, wird berichtet, dass er in der Nihe von Antiochia
dreissig Jahre auf einer 40 Ellen hohen Sidule stehend verbrachte
und in Gebetsiibungen eine derart erstaunliche Fertigkeit erlangte,
dass Besucher nicht weniger als 1244 mit affenartiger Geschwindig-
keit vor sich gegangene Verbeugungen, bei denen sich der Heilige
bis zu seinen FuBspitzen niederliess, taglich ziihlten. Petrus Damiani,



	Die religöse Einstellung während der verschiedenen Denkstufen der Menschheit : (Schluss)

