
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 12 (1929)

Heft: 16

Artikel: Die religöse Einstellung während der verschiedenen Denkstufen der
Menschheit : (Schluss)

Autor: Krische, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407743

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 31. August 1929. Nr. 16-12. Jahrgang

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschäftsführers :

Geschäftsstelle der F. V. S.

Postfach ZüPien 18

Postcheck-Konto Nr. VIII 15299

Im Punkte der Religion rechnen es sich die Menschen zur Ehre

an, immer in der Kindheit und in der Barbarei zu bleiben.

Boulanger: Le christianisme devoile.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.— '

(Mitglieder Fr. 5.—
Inserate 1-3 mal: 4.50, i/10 8.-,
l/s 14.-, 7* 26.-. Darüber und
grössere Aufträge weit. Rabat.

Die religiöse Einstellung; während der
verschiedenenDenkstufenderMenschheit.

Eine soziologische Betrachtung.

Von Paul Krische.

(Schluss.)

e) Der soziologische Begriff.
Marx und Bebel nähern sich bereits einer soziologischen

Begriffsfassung der Religion. Sie halten sie für ein Hilfsmittel,
mit dem der Mensch die Nöte einer ungerechten Wirtschaftsordnung

sich erträglich macht. Marx nennt sie deshalb einmal
das Opium der Völker. Beide sind darum der Ansicht, dass

mit der sozialistischen Gesellschaftsordnung die Religion
überflüssig sei. Bebel bekennt darum ausdrücklich:
«Christentum und Sozialismus stehen sich gegenüber wie Feuer
und Wasser.»

Die soziologische Untersuchung der Religionserscheinun-
gen in den verschiedenen Entwicklungsstufen der Menschheit

stellt zunächst fest, dass die Religion eine die menschliche

Entwicklung von Anbeginn begleitende kulturgeschichtliche,

hochbedeutende Erscheinung ist. Diese Tatsache allein
sollte es bedenklich erscheinen lassen, kurzerhand ein
Aufhören von menschlichen Schöpfungen vorauszusagen, ohne
die bisher Menschendasein sich nicht abgespielt hat. Wenn
man allerdings den Begriff so eng fasst, dass man darunter
die persönliche Beziehung zu einem höheren Wesen sieht, ist
es erlaubt, das Aufhören der Religion in diesem Sinne mit
der Aufgabe eines höheren Wesens anzunehmen. Es gibt aber
bereits Religionen wie der Confuzinismus, die in ihrer reinen
Form keinerlei persönliche Beziehungen zu höheren Wesen
kennen. Jede soziologische Befassung mit dem Religionsproblem,

mit den vielgestaltigen religiösen Formen vom Seelen-,
über den Ahnen-, Dämonen- zum Naturkult, zur Erlösungsreligion,

zum Pantheismus führt zu der Erkenntnis, dass es
sich bei der Religion wie bei allen Gesellschaftserscheinungen
um ein Gemeinschaftsproblem handelt. Wie alle anderen Ge
meinschaftsformen, ist es aus der ursprünglichen Form des
Sippenkommunismus über die verschiedenen patriarchalischen
Herrschaftsformen zu stärkeren Gemeinschaftsformen über
gegangen und gibt in Uebereinstimmung mit den verschie
denen Gesell schaftszuständen verschiedene Gemeinschafts -

einstellungen zu der Natur und den Menschen.
Soziologisch betrachtet, ist es also nicht angängig, ein

Aufhören der Gemeinschaftsart, die Religionsformen schuf, an
zunehmen; wahrscheinlicher ist eine Ablösung der bisherigen

Religionsformen durch andere Formen der Gemeinschafts-
einstellung zur Mitwelt. Dem haben oft schon Sozialisten
Ausdruck gegeben, und zwar dadurch, dass für sie der Sozialismus

mit seinem Gehalt an stärksten Gemeinschaftszielen
freier Menschen die neue Religionsform ist. Etwas von diesem
Empfinden leitet auch die, allerdings nicht soziologisch
eingestellten Vertreter des christlichen Sozialismus, wenn sie

auch den, soziologisch betrachtet, irrigen Weg gehen, den

Sozialismus, ein Gebilde der Epoche des Hochkapitalismus, mit
einer Religion zu verbinden, die als Erzeugnis der Barbarei '

(Judentum) und des Frühkapitalismus (Christentum) ganz
andersartige Gemeinschaftseinstelluug hat. (Mitleidsethik
gegenüber der sozialistischen Solidarität.)

Es ist interessant, festzustellen, wie die soziologische
Befassung mit dem religiösen Problem geradezu zwangsläufig
zur Auffassung führt, dass es im letztem ein Gemeinschaftsproblem

ist.
So gibt z. B. der katholische Philosoph und Soziologe Max

Scheler *) folgende Erklärung vom Wesen der Religion :

«Lebensgemeinschaft der Person und des überindividuellen Ganzen

der Gruppe mit einer heiligen Macht.»

f) Der psychologische Begriff.
Die soziologische Betrachtung, die sich lediglich mit den

religiösen Formen der verschiedenen Gesellschaftsepocheu
befasst, bedarf der Ergänzung durch psychologische (seelen-
kundliche) Forschung, um das religiöse Problem in seiner
Ganzheit zu würdigen. Die psychologische Untersuchung
klärt uns über die Richtung auf, die in der Folge der verschiedenen

religiösen Formen wahrzunehmen ist. Sie führt uns
gleichfalls zu der Einsicht, dass die Religion ein in seiner
Stärke und Lebensfülle geradezu einzigartiges Erzeugnis des
nach Gemeinschaft verlangenden gesellschaftlichen Menschen,
ein Erzeugnis seines sozialen Triebes ist. Der Soziologe
Müller-Lyer 2) kommt dieser Auffassung nahe, indem er sagt :

«Religion ist, ihrem ursprünglichen Wesen nach, der Drang,
zu helfen, oder in noch höherem Grade der Drang nach
Hilfe».

Alle bisher angegebenen Begriffe arbeiten in der Art der
alten beschreibenden «Naturgeschichte»; sie beschreiben, aber
sie dringen nicht in das seelische Gefüge. Erst durch solche
psychologische Analyse kommt man auf das Kennzeichnende.
Es ist nicht das «Unbekannte», das «übersinnliche Wesen».
Einige Religionen haben Formen derart, andere nicht. Als
allen noch so verschiedenen Religionsformen gemeinsam
Kennzeichnendes ist vielmehr der Gemeinschaftstrieb
festzustellen. Mit dieser Einsicht in das religiöse Wesen wird eine
ausserordentliche Erweiterung des religiösen Kraftursprungs
auf alles Sein vertreten, ähnlich, wie Haeckel 3) die Ursprünge
des Seelischen bis in das Mineralreich verfolgt. Ueberall
beobachten wir in der Natur die Abneigung gegen das
Alleindasein, die Furcht vor der Einsamkeit. Ueberall in der Natur

arbeitet der Geselligkeitsdrang. Wie sich die kleinsten
Teile jedes Stoffes, die Atome, gesellen, so die Kristalle, die

*) Max Scheler: Die positivistische Geschichtsphilosophie des
Wissens und die Aufgaben einer Soziologie der Erkenntnis. KölneT
Vierteljahrshefte für Sozialwissenschaften 1921. Verlag Duncker
& Humblot. Leipzig 1921.

2) F. Müller-Lyer: Der Sinn des Lebens. 2. Auflage. Verlag
Albert Langen, München 1919.

3) E. Haeckel: Kristallseelen.



122
DER FREIDENKER Nr. 16

die in Gesellschaften wachsen, die Pflanzen, die Tiere, die

alle nur geselliges Dasein führe«. So auch der Mensch.

Die neueste Richtung der Religionspsychologie zeigt

ähnliche Anlehnung an die neuere naturwissenschaftliche

Psychologie, sowie die Soziologie, wie die theologische Bibelkritik

der letzten Jahrzehnte.

Einer der Fütrer der modernen theologischen Religionspsychologie,

KopPP1)' hebt in seiner Einführung in das Studium

der ReligiJnspsy011010^^ hervor, dass sie, wie das Studium

der Nawrwissenschaft, nacn der Methode der Sammlung von

Beobachtungen und deren Erklärungen (induktive Empirie)

a,oeiten müsse. Nach dieser Methode hat bereits die

amerikanische Richtung, die besonders bahnbrechend vorgegangen

ist, in ifirem Führer Starbuck zu der Erkenntnis geführt:
«Religion ist ein Leben, ein tiefgewurzeltes Instinkt. Sie

existiert und äussert sich beständig, ob wir sie studieren oder

xächt, gerade wie Hunger.»
Auch der Führer der im Protestantismus jetzt allgemein

beachteten Marburger Schule, Rudolf Otto3), behandelt die

Religion als allgemeines Problem der menschlichen Natur

und erkennt auch den in ihr lebenden Gemeinschaftstrieb
dadurch an, dass er u. a. die Stellung zum höheren Wesen als

etwas «Fascinoses», d. h. Anziehendes, in den Bann Ziehendes,

also zur Gemeinschaft Drängendes kennzeichnet.

Wie schon früher die kritischen Theologen, bleiben aller
dings auch diese Vertreter moderner Theologie auf halbem

Wege stehen, vermögen die Natur der Menschen nicht als

alleinigen Quell religiöser Einstellung hinzustellen. Je
ernsthafter sie aber wissenschaftlich vorgehen, desto mehr nähern
sie sich der Folgerung, dass die Wurzeln der Religion im
natürlich Triebhaften stecken, das Oppenheimer e) einmal geistvoll

als «Wirgefühl» gekennzeichnet hat.

4) W.Koepp: Einführung in das Studium der Religionspsycho
logie. Verlag J. C. B. Mohr. Tübingen 1920.

5) Rudolf Otto: Das Heilige. Verlag Trewendt & Garnier. 6. Auf
läge. 1920.

») F. Oppenheimer: Die psychologische Wurzel von Sittlichkeit
und Recht. — Kieler Vorträge 1. Verlag Gustav Fischer. Jena 1921.

IIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIH

Jeder Abonnent ist eine Stütze
der .freigeistigen Bewegung.

Gesinnungsfreunde, werbet!

Illlllllllllllillllllllllllllllllllllllllllllllllllim

Feuilleton.

Teures Beten.

Wenn die Söhne des Himalaja, die heidnischen Hindus, ein be
sonders wirkungsvolles Gebet für notwendig erachten, dann mur
mein sie hundert-, ja tausendmal die Worte: <:Om mani padme humb
«0 du Edelstein in der Lotosblume», ist ihre Uebersetzung, behauptet
doch die Sage, dass der erste Mensch aus dem Kelche der
Lotosblume hervorgegangen sei. Die Mönche der Buddhisten, unterstellt
dem Dalai Lama, verfertigten lange, schmale Papierstreifen, die
sie- mit verschiedenen Gebetsformeln beschreiben. Sie wickeln
dieselben um ein Rad und drehen die so entstandene Gebetmühle
stundenlang — tagelang. Die Rationalisierung hat es zuwege gebracht,
dass auch Wind und Wasser vielfach das Werkl treiben müssen. Vor.
den alten Hellenen sagt man, dass ihre heidnischen Priester gewisse
Wunder- und Zauberformeln kannten, durch deren Anwendung di*
verschiedenen Götter und Göttinnen gezwungen wurden, in den
ihnen zu Ehren errichteten Standbildern persönlich Wohnung zu
nehmen, sich also hineinbschwören zu lassen. Diese und alle ähn
liehen Erscheinungen, die natürlich hundertfach vermehrt werden
könnten, betrachten die frommgläubigen Zeitgenossen unseres
Jahrhunderts, das im Zeichen der Ozeanflüge und der RaketenwageD
steht, in der Regel als Auswüchse und Verirrungen religiösen
Gefühles und Empfindens und bemitleiden den ganzen Jammer des
«finsteren Heidentums», der angeblich aus solchen Dingen spricht

Vor 15 Jahren.
1. Die katholischen Christen.

Zuerst das Telegramm des Geschäftsträgers der österr.-

ungarischen Monarchie am päpstlichen Hofe; es lautet wörtlich :

Rom, 29. Juli 1914.

Kaiserliche und königliche Bolschaft
beim heiligen Stuhl.

Z. 33/P.

Gegenstand: Angebliche Intervention
des Papstes im Konflikte mit Serbien.

An seine Exzellenz den Herrn Minister
des k. k. Hauses, Herrn Grafen Berchtold.

In Zeiten äusserster politischer Spannung, wie die es sind,
die wir jetzt haben, arbeitet die menschliche Phantasie mit
verdoppeltem Nachdrucke und überschreitet oft, ohne daran

zu denken, die Grenzen eines vernünftigen Urteiles.
So tauchte in diesen letzten Tagen zu wiederholten Malen.

die Nachricht auf, dass auch der Papst im Konflikte mit
Serbien interveniert habe und sich an Seine Apostolische Majestät

gewendet hätte, um Sie zu bitten, den christlichen
Völkern die Schrecken eines Krieges zu ersparen. Ein in der
«Italia» veröffentlichter Artikel treibt die Naivität so weit.
dass er eine direkte Beziehung zwischen dem serbischen
Konkordat und der befristeten Note der österreichisch-ungarischen

Regierung herstellt und versichert, dass diese Note den

Zweck verfolgt, in anderer Form der Monarchie zuzuschanzen,

was sie durch den zwischen Serbien und dem Heiligen
Stuhle geschlossenen Vertrag verloren hat. Also eine
Revanche für das Konkordat. Aus dieser absurden Prämisse

ergibt sich in ganz natürlicher Weise die ebenso logische
wie falsche Folgerung einer Intervention des Papstes.
Angesichts dieser Presskombination ist es nicht ohne Interesse,
den wirklichen Gedanken der Kurie zu kennen.

Im Verlaufe eines Besuches, den ich vor zwei Tagen dem
Kardinalstaatssekretär machte, lenkte dieser natürlich die
Unterhaltung auf die grossen Probleme und die Fragen, die
gegenwärtig Europa beschäftigen. Aber in den Bemerkungen
Seiner Eminenz war es unmöglich, einen besonderen Geist
der Nachsicht und der Versöhnung zu spüren. Wenn er auch
die an Serbien gerichtete Note als äusserst heftig bezeichnete,
so billigte er sie nichtsdestoweniger und er drückte zugleich
indirekt die Hoffnung aus, dass die Monarchie bis zum Ende
gehen werde. Gewiss, dachte der Kardinal, sei es schade, dass
Serbien nicht viel früher kleingemacht worden sei, denn
damals hätte dies vielleicht geschehen können, ohne wie heule
ungeheure Möglichkeiten zu eröffnen. Diese Erklärung ent-

Man fühlt sich als guter Christ ja so erhaben über derlei
Kinderkrankheiten, man ist ja so «aufgeklärt».

Wie wenig Ursache hiezu vorhanden ist, das nachzuweisen,
dürfte einem Freidenker kaum allzu grosse Schwierigkeiten bereiten.

Man betrachte doch nur die Lehren, den Kultus, die öffentlichen

und privaten Gebräuche und Zeremonien der katholischen
Kirche und man wird in Zweifel darüber geraten, zu wessen Gun
sten ein Vergleich zwischen Heidentum und Christentum ausfallen
wird. Oder man vergegenwärtige sich den von der Kirche gehegten
und gepflegten Aberglauben, der sich in tausendfacher Form, legal
und illegal, breitmacht; den Heiligen- und Marienkult, die
Wundergeschichten alter und neuer Konvenienz und man wird die Hände
über dem Kopfe zusammenschlagen über das, was man der Mensch
heit noch heute zuzumuten wagt. Form und Gebärde haben ihr Aus
sehen im Wandel der Zeiten zwar verändert, das Prinzip ist das
gleiche wie ehedem, einem Fossil aus der Urzeit ähnlich ragt es in
unsere Tage hinein. Was soll über die Gebetsübungen unserer Ka
tholiken gesagt werden? Zunächst, dass sie allesamt eine Ironie auf
die Worte sind, die dem sagenhaften Jesus von Nazareth in den
Mund gelegt wurden: «Wenn ihr betet, so machet nicht viele
Worte!» Von dem frommen Gottesmanne Simeon, dem Säulensteher,
der 459 starb, wird berichtet, dass er in der Nähe von Antiochia
dreissig Jahre auf einer 40 Ellen hohen Säule stehend verbrachte
und in Gebetsübungen eine derart erstaunliche Fertigkeit erlangte,
dass Besucher nicht weniger als 1244 mit affenartiger Geschwindigkeit

vor sich gegangene Verbeugungen, bei denen sich der Heilige
bis zu seinen Fußspitzen niederliess, täglich zählten. Petrus Damiani,

<


	Die religöse Einstellung während der verschiedenen Denkstufen der Menschheit : (Schluss)

