
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 12 (1929)

Heft: 2

Artikel: Religion und Wissenschaft

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407651

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


12 ntK .FREIDENKER Nr. 2

heimnisse abgerungen hat. Und diese gewaltigen und gesicherten
Erkenntnisse von der Struktur aller Daseins- und Wesens-

gestaltungen geben uns erneut die Gewissheit, dass wir mit
der gesamten Natur eine Einheit bilden, die für ein erträumtes,
metaphysisches Jenseits, für Götter und Geister, keinen Raum
lassen!

Religion und Wissenschaft im
„Schweizerspiegel".

In der Dezembernummer 1928 der bekannten Monatszeitschrift

»Schweizerspiegel« spricht P. Haeberlin, Professor der
Philosophie an der Universität Basel, mit gewohnter Meisterschaft

unter dem Titel: »Aberglauben« über das Verhältnis der
sogenannten »okkulten Wissenschaften« zu Religion und
Wissenschaft. \

Ueber die Erledigung dieser an sich sehr interessanten
Frage haben wir uns hier nicht zu äussern, wir halten die
Resultate für richtig und freuen uns darüber, dass ein so bedeutender

Gelehrter wie Haeberlin es: auf sich nimmt, die heute
immer noch üppig blühenden »okkulten Wissenschaften« in
ihrer unglücklichen Zwischenstellung zwischen Religion und
Wissenschaft blosszustellen und ihre magisch-egoistische Ab-
zweckung rücksichtslos aufzudecken.

Hier wollen wir auf eine andere uns mehr und näher
interessierende Frage kurz eingehen, auf die Frage nämlich, ob
Haeberlin wohl beizupflichten ist in der Diskussion des
Verhältnisses von Wissenschaft und Religion. Er beleuchtet dies
oft diskutierte Problem in den einleitenden Kapiteln seines
Aufsatzes und kommt zu folgenden Aufstellungen:

Zwischen Religion und Wissenschaft besteht kein Gegensatz,

sondern Verschiedeinheit. Erst durch menschliche Schwäche,

Engherzigkeit und Engstirnigkeit ist diese Verschiedenheit

zu einem feindseligen Gegensatz geworden. Beide sind
aber in der Weise verschieden, dass sie sich untereinander aufs
Beste vertragen, unter einer Bedingung: Dass Wissenschaft
nicht Religion und Religion nicht Wissenschaft sein wolle.
Religion hat es' mit dem Geheimnis zu tun und besteht und
entsteht aus der Gewissheit, dass die Welt ihren Grund, ihren
Sinn nicht in sich selber habe, sondern dass sie in einem
Andern gründe. Religion würde es als Torheit und Vermessen-
hei haltten, erkennend das: Geheimnis entschleiern zu wollen.
Wissenschaft aber will nur die unendlich vielen disparaten
Erscheinungen so verstehen, dass eine brauchbare Grundlage
für unsere. Arbeit in der Welt geschaffen wäre. Ihre Tätigkeit
ist ordnend, nicht entschleiernd, wissenschaftliche Erklärung
ist Einordnung, Systernbildüng,. Zusammenfassung, Ueberschau.
Sie will die zerstreuten Wahrnehmungen zu Ganzheiten
zusammenfassen. Sie will genau sein in der Erfahrung, Um nicht
obenhin zu handeln und obenhin zu urteilen. Religion sieht
die Unergründlichkeit der EHnge, ihren göttlichen, nicht realen

Grund; Wissenschaft beschäftigt sich nicht mit dieser
Unergründlichkeit, nicht mit diesem Rätsel oder Grunde, sondern
sie bleibt bei den Erscheinungen und den diesen anhaftenden
Rätseln. Geheimnis und Rätsel im Sinne der Religion ist also
genau zu scheiden von Geheimnis und Rätsel im Sinne der
Wissenschaft. Mit der Lösung eines wissenschaftlichen Rätsels

ist also an das religiöse Geheimnis nicht im Entferntesten
gerührt, und das Bestehen wissenschaftlicher Rätsel hat mit
dem Bestehen des religiösen Geheimnisses gar nichts zu tun.
Die Dogmatiker der Wissenschaft, die da glauben, dass mit
jedem Schritt vorwärts Wissenschaft der Religion erfolgreich
zu Leibe gehe, die den Moment voraussehen, da die Religion
aus dem letzten Schlupfwinkel der Ignoranz vertrieben wäre,
sind im besten Falle kindliche Gemüter!

Soweit in aller Kürze, was Haeberlin über das Verhältnis
von Wissenschaft und Religion zu sagen hat. So ganz
diskussionslos können wir das doch nicht passieren lassen, und wir
gehen auf diese Frage, wenn auch hier nur in skizzenhafter
Kürze, um so lieber ein, als der »Schweizierspiegel« ßo
Ansichten verbreitet, die gar sehr einiger Abklärungen bedürfen,
um nicht missverstanden zu werden. Wir beschränken uns auf
folgende Bemerkungen:

1. Haeberlin, sonst ein erfreulich1 selbständiger und
konsequenter Denker, ist streckenweise stark abhängig von Kant.
Seine Religion ist Philosophie; sein Gott ist ein philosophischer

Gott, obiwohl er nicht durch Denken erschlossen sein
will. Wer Haeberlins »Geheimnis der Wirklichkeit« gelesen hat,
weiss, was ich damit meine. Sein Gott ist der antezedente
(vorausgehende) Grund aller Wirklichkeit und kann nicht im
kausal-naturhaften Sinn Schöpfer sein. Haeberlin selbst lehnt
die Identifikation seines philosophischen Gottes mit dem
spezifisch religiös-christlichen Gott ab. »Alle religiöse Spekulation

besteht zuletzt darin, dass der Grund .in der Weise der
Realität oder gar in der Weise gegenständlicher Realität
aufgefasst wird. Sie verfehlt damit sicher gerade den Grund.«
(p. 142.) Haeberlins Gott ist also nicht Jahwe, ist nicht der
Herr der himmlischen Heerscharen, ist nicht der Gott, der
konkrete Gesetze an Moses abgegeben hat zu Händen des
jüdischen Volkes, und ist vor allem nicht der Gott, der seinen
eingeborenen Sohn zur Erlösung der Welt ans Kreuz schlagen
liess. Er ist nicht der Gott, den die modernen Theologen seit
Kierkegaard wieder als Realität, als numinose und schreckliche

Realität nehmen und fürchten. Kurz: Haeberlins Gott
ist nicht der christlich-biblische Gott. Was Haeberlin unter
Glauben versteht, ist nicht christlicher Glaube an den christlichen

Gott und ah die endliche Erlösung durch seine Gnade,
sondern ist Gewissheit, dass Leben und Sinnerfüllung Eines
sind. Der Glaube Haeberlins ist nicht Zukunftsglaube, sondern
philosophischer Gegenwartsglaube.

2. Wir müssen hier offen unserm Bedauern Ausdruck
geben darüber, dass Haeberlin, sonst begrifflich' so scharf und
so klar in seiner Sprech- und Schreibweise, hier einfach diel

bildes, das vom Objekt aus den Teppich der Gegebenheit aufrollt,
gegen das Subjekt zu.

Was aber sagen wir dazu, dass fast die gesamte kommende
Generation immer noch heranwächst in der kirchlichen Beeinflussung
und Lehre, dass Leib und Seele zwei vollständig getrennte Wesenheiten

sind? Dass die kommende Generation immer noch intellektuell
vergewaltigt wird, dass sie die Realität und das Wissen von der
Realität nur in schweren Trübungen und Verzerrungen kennen lernt?
Wer hilft uns diesem Verbrechen abhelfen, entgegenarbeiten? Wer
hilft da _ nicht? Jenax.

* * *
Das Gemeinwesen verfolgt durch seine Gesetze und Gerichte

alte Frauen, welche Dienstmädchen Geld entlocken unter dem Vor-
wanti, ihnen dafür das Herz ihres flatterhaften Liebhabers wieder
zuzuwenden; aber dasselbe Gemeinwesen besoldet Männer und zollt
ihnen öffentliche und private Achtung, welche denselben
Dienstmädchen Geld' e ntlocken unter dem nicht minder betrügerischen
Vorwand, durch allerlei Hokuspokus ihre gestorbenen Verwandten aus
dem Fegefeuer zu befreien. Max Nordau.

Die europäischen Regierungen verbieten jeden Angriff auf die
Landesreligion. Sie selbst aber schicken Missionäre in brahmanische,
buddhistische Länder, welche die dortigen Religionen eifrig und von
Grund aus angreifen, ihrer importierten Platz zu machen. Und dann
schreien sie Zeter, wenn einmal ein chinesischer Kaiser oder ein
Grossmandarin von Tonking solchen Leuten die Köpfe abschlägt.

Schopenhauer.

Allmacht.
Ein Kind wird geboren,
Bringt Freud' ins Haus.
Die glücklichen Eltern
Jubein sich aus.
Es lächelt so herzig
Und strampelt flott;
Wer hat es gegeben?
Der liebe Gott.

Das Kind wird nicht leben,
Es leidet arg;
Die Mutter steht schliesslich
Am kleinen Sarg,
Die Seele beklommen
Von bitterm Spott:
Wer hat es genommen?
Der liebe Gott.

Ein And'res gedeihet,
Geht in die Welt,
Von Laster zu Laster,
Wie's ihm gefällt.
Ist schliesslich ein Krüppel
Mit faulem Trott,
Und wer will nicht schuld sein
Der liebe Gott.

J. Siedler.



Nr. 2 DER FREIDENKER 13

gesamte spezifisch christlich - biblische Terminologie (Gott,
Glaube, Frömmigkeit, Gotteskindschaft etc.) herübernimmt auf
ein Gebiet, wo sie nun einfach nicht hingehört, wo philoso-

: phische Termini in genügender Zahl zur Verfügung ständen.
Gerade angesichts der bei Barth und andern modernen Theologen

vorwaltenden Tendenz, die unglückselige Verquickung
von Philosophie und Christentum zu zerreissen und Christentum1

nicht mehr auf Philosophie, auch nicht mehr auf Vernunft,
Geschichte und Erkenntnistheorie, sondern nur noch auf Gnade
und Offenbarung zu gründen, sollte nun auch auf Seiten der
Philosophie mit derselben Ehrlichkeit danach gestrebt werden,
die Krücken einer christlich-biblischen Terminologie wegzuwerfen

und sich auch terminologisch auf eigene Füsse zu
stellen.

Der Durchschnittsleser des »Schweizerspiegels« ist gewiss
trotz verschiedener Andeutungen und Hinweise auf Haeberlins
eigentliche Auffassung nicht imstande, diese scharfen
Differenzierungen zwischen christlichem G(ott und philosophischem
Gottesbegriff durchzuführen, er wird hier irregeführt, denn
sicher sieht er hinter diesem christlich-terminologischen
Vorhang das, was er unter Christentum versteht, und nicht eine
aprioristische Philosophie. Ist er zufälligerweise gut gläubiger
Christ, so wird er sich beruhigt wieder einmal aufs Ohr legen,
denn da Hat e s einer, der es genau wissen muss, ja wieder
einmal klar ausgesprochen: Menschliche Schwäche, Engherzigkeit

und Engstirnigkeit ist es, ein Zeichen von Halbbildung
und kindlicher Naivität ist es, zu meinen, dass das Wissen
dem Glauben gefährlich werden könne, dass Wissen der Religion

ins Gehege kommen könne;
3. Da wir den Unterschied zwischen christlicher und

philosophischer »Religion« wohl kennen, lassen wir uns nicht
irreführen und in keiner Weise abschrecken in unserer Arbeit.
Mit Haeberlin respektieren wir die philosophische Transzendenz,

vielleicht noch tiefer als er, denn die Identifikation des
Transzendenten mit einem Gott muss uns schon als eine
unstatthafte Determination dessen, was sich aller Determination
entzieht, vorkommen. Wo wir uns um die Abklärung eines
Gottesbegriffes bemühen, da handelt es sich um den »wirklich
religiösen« Gott, vorwiegend um den Gott des christlichen
Glaubensbekenntnisses. Mit dem treiben nun die Theologen
ein possierliches Spiel: Dem kindlichen und naiven Menschen

« wird dieser Gott als eine 'Realität vorgestellt, als ens realis-
simum; will aber dann der kritische Verstand diese Realität
mit dem Netz seiner Kategorien einfangen unjd in einen
Wissenszusammenhang einordnen, so wird Gott schleunigst wieder

in die unnahbare Ferne desf nicht m|ehr Gegebenen und
der philosbphischen Transzendenz hinausgeschoben. Mit
andern Worten: Der fundamentale Unterschied zwischen christlicher

und philosophischer Transzendenz wird übersehen und
promiseue einfach von Transzendenz gesprochen, bald in
diesem, bald in jenem Sinne. Im Gegensatz zu den modernen
Theologen, die gerade hier' auf logisches Denken verzichten,
drängen wir gerade hier auf Klarheit. Wir stellen fest, dass das
Christentum seinem Gott je und .je Wirklichkeit und Realität
(Wobbermin, Barth) zugesprochen hat. Was mit diesem
Anspruch auf Wirklichkeit und Realität auftritt, interessiert uns,
reizt uns zur Untersuchung und berechtigt uns zu der
Auffassung, dass da wissenschaftliche Rätsel und Geheimnisse
und nicht religiöse Rätsel und Geheimnisse im Sinne Haeberlins

vorliegen. Und hier handeln wir nach dem Satz, ,den
Haeberlin selbst in seinem Aufsatz geprägt hat: »Wissenschaft
wird ihre Aufgabe nie vergessen, und sie wird vor keinem1
bloss wissenschaftlichen Rätsel (das ja stets nur Mangel an
Beobachtung oder Denken bedeutet) jemals kapitulieren.«
Genau soweit das Bemühen der modernen Theologen geht, trotz
zum Zerreissen gespannter Transzendenz eben diese
Transzendenz immer wieder zu durchbrechen und Gott als Realität
dem Gewebe der irdischen Realität entgegenzustellen — vgl.
z. B. die moderne Offenbarungslehre, dass Gott die Menschen
wirklich anredet an einem bestimmten Punkt innerhalb des
irdischen Raum- und Zeitgefüges — genau soweit gründet sich
unsere Berechtigung, dem materialen und formalen Prinzip
aller Wissenschaft nach Kräften Genüge zu tun und diese
Aussagen über Gott systematisch zusammenzustellen und in einen
Wissenszusämmenhang einzuordnen. Genau soviel die Theologie

und die christliche Lehre von ihrem Gott weiss — und
sie weiss und lehrt unglaublich viel — genau soviel geht an

wissenschaftlichem Geheimnis verloren und wird • Wissensmaterial.

Damit vorläufig Schluss! Wir würden es sehr begrüssen,

wenn die Redaktion des »Schweizerspiegels« diese unsere
Aeusserungen Herrn Prof. Haeberlin zustellen wollte, und noch
mehr würde es uns freuen, gelegentlich eine Antwort von Prof.
Haeberlin hier veröffentlichen zu dürfen. ; - ; H,

Auf den Höhen des Oelberges.
Wir haben allen Grund, uns zur Abwechslung einmal mit

der christlichen, speziell der evangelischen Mission, ihren
gegenwärtigen Freuden und Leiden, ihren Erfolgen und
Misserfolgen, zu beschäftigen. Prächtigen Anlass hiezu ..bieten alle
die Berichte, die nunmehr erschienen sind über die Tagung
des- erweiterten internationalen MisSionsrates „in,, Jerusalem,
genauer eben auf dem Oelberg in der Nähe Jerusalems. Eine
persönliche Durchsicht aller der vielen Quellen, Rapporte,
Zeitschriften und Missionsmagazine war rheht möglich. Der
vorliegende Bericht stützt sich daher auf Vorarbeiten, und zwar
zum grossen Teil auf einen Aufsätz des Jesuiten A. Väth im
Dezemberheft der »Stimmen der Zeit«. Der Aufsatz macht den
Eindruck sächlicher Korrektheit und Zuverlässigkeit und leidet
vielleicht nur an der einen Einseitigkeit, dass er positive
Erfolge der evangelischen Mission nicht oder zu wenig erwähnt.
Der Gesamteindruck der Tagung wird aber im Wesentlichen
richtig wiedergegeben sein.

Nehmen wir die Quintessenz voraus: Es geht nicht mehr
recht vorwärts mit der Mission, weder mit der protestantischen
noch mit der katholischen. Wir zählen ungefähr eine Milliarde
Heiden. Davon sind heute, global und summarisch, 10
Millionen, also 1 % getauft. Bedenkt man den Ungeheuern
Aufwand an moralischen, körperlichen und finanziellen Energien,
so entspricht dieses Resultat, dieses 1 °/o, keineswegs den
aufgewandten Kräften und gehegten Erwartungen, zumal wenn
man bedenkt, dass mit der Taufe diese Heiden noch lange
nicht als »Christen« im herkömmlichen Sinne des Wortes
angesprochen werden dürfen. Darüber später mehr. Zudem stösst
eben heute die Mission überall auf hartnäckigen Widerstand,
auf bestimmte, innere Ablehnung. Man spricht deshalb in
christlichen Kreisen mit anerkennenswerter Offenheit von einer
eigentlichen Krise in der christlichen Mission. Pfarrer Schlunk,
der deutsche Berichterstatter von des Oelbergs Höhen, hat
Ursachen und Hintergründe dieser allgemeinen Ablehnung
wohl richtig angedeutet, wenn er schreibt: »Wenn Paulus in
die Heidenwelt ausreiste, so rief er die Heiden zur Busse.
Kommen heute die christlichen Boten zu den Heiden, so werden

sie selbst zur Busse gerufen; denn die Heiden sind sehend
geworden.« Wie sehr das zutrifft, in welchem Masse die Heiden

sehend, ja geradezu unangenehm scharfsichtig geworden
sind gegenüber den Schwächen und Gebrechen der christlichen
Mission, soll nun dargestellt werden.

1. Allgemeines. Ueber die Erde spannt sich ein Netz
von 23 Landesorganisationen. Die »bunte Musterkarte des
missionierenden Protestantismus« wird durch den internationalen
Missionsrat in einen einheitlichen Rahmen gespannt. 1925 wurden

6,540,830 Missionschristen gezählt.
2. Jerusalem. Die neue Tagung auf dem Oelberg bei

Jerusalem fand statt vom 24. März bis 8. April 1928. Mit
Absicht war Jerusalem gewählt worden, da die Stadt den Christen,

Mohammedanern und Juden heilig ist, auch wurde die
Sitzung ausdrücklich in die Leidens- und Karwoche verlegt.
Der Empfang der Heilsbringer war aber nichts weniger als
liebenswürdig. Darüber berichtet Dr. J. Richter: »Die arabische

Presse .Von Aegypten und Palästina hatte sich schon
wochenlang vorher über unsere Konferenz aufgeregt. Während
unserer Tagung ergingen leidenschaftliche Bittschriften an den
Generalgouverneur, die Konferenz durch ein Machtwort zu
schliessen und alle Missionare sofort aus dem Lande zu weisen,

und Aufrufe an alle »Könige und Fürsten der islamischen
Länder« — dem »Unfug der Mission, die nur Streit und
Unfrieden stifte« ein für allemal ein Ende zu machen. Wir tagten
deshalb sozusagen bei verschlossenen Türen, d. h. die an den
Türen der Oelberg-Stiftung wachthabende Polizei Hess
niemand ein, der sich nicht durch seine Karte als Mitglied
ausweisen konnte.«


	Religion und Wissenschaft

