Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 12 (1929)

Heft: 2

Artikel: Religion und Wissenschaft

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407651

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

12 _ DER.FREIDENKER CNro

heimniss: abgerungen hat.-Und diese gewaltigen und gesicher-
ten Erkenntnisse von der Struktur aller Daseins- und Wesens-
gestaltungen geben uns erneut die Gewissheit, dass wir mit
der gesamten Natur eine Einheit bilden, die fiir ein ertriumtes,
metaphysisches Jenseits, fiir Gotter und Geister, keinen Raum
lassen! : .

Religion und Wissenschait im
»Schweizerspiegel¢¢.

In der Dezembernummer 1928 der bekannten Monatszzit-
schrift »Schweizerspiegel« spricht P. Haeberlin, Professor der
Philosophie an der Universitit Basel, mit gewohnter Meister-
schaft unter dem Titel: »Aberglauben« iiber das Verhiltnis der
sogenannten »okkulten Wissenschaften« zu Religion und Wis-
senschaft. ) \

Ueber die Erledigung dieser an sich sehr interessanten
Frage haben wir uns hier nicht zu dussern, wir halten die Re-
sultate fiir richtig und freuen uns dariiber, dass ein'so bedeu-
tender Gelehrter wie Haeberlin es auf sich nimmt, die heute
immer noch iippig blithenden »okkulten Wissenschaften« in
ihrer ungliicklichen Zwischenstellung zwischen Religion und
Wissenschaft blosszustellen und ihre “magisch-egoistische Ab-
zweckung riicksichtslos aufzudecken. o

Hier wollen wir auf eine andere uns mehr und niher inter-
essierendc Frage kurz eingehen, auf die Frage namlich, ob
Haeberlin wohl beizupflichten ist in der Diskussion des Ver-
hiltnisses von Wissenschaft und Religion. Er beleuchtet dies
oft diskutierte Problem in den einleitenden Kapiteln seines
‘Aufsatzes und kommt zu folgenden Aufstellungen:

Zwischen Religion und Wissenschaft besteht kein Gegen-
satz, sondern Verschiedenheit. Erst durch menschliche Schwa-
che, Engherzigkeit und Engstirnigkeit ist diese Verschieden-
heit zu einem feindseligen Gegensatz geworden. Beide sind
aber in der Weise verschieden, dass sie sich untereinander aufs
Beste vertragen, unter einer Bedingung: Dass Wissenschaft
nicht Religion und Religion nicht Wissenschaft sein wolle.

Religion hat es mit dem Geheimnis zu tun und besteht und.

entsteht aus der Gewissheit, dass die Welt ihren Grund, ihren
Sinn nicht in sich selber habe, sondern dass sie in einem
Andern griinde. Religion wiirde es als Torheit und Vermessen-
hei haltten, erkennend das Geheimnis entschleiern zu wollen.
Wissenschaft aber will nur die unendlich vielen disparaten
Erscheinungen so verstehen, dass eine brauchbare Grundlage
fiir unsere Arbeit in der Welt geschaffen wire. Ihre Tatigkeit
ist ordnend, nicht entschleiernd, wissenschaftliche Erklirung
ist Einordnung, Systembildung, . Zusammenfassung, Ueberschau.
Sie will die zerstreuten Wahrnehmungen zu Ganzheiten zu-
sammenfassen. Sie will genau sein in der Erfahrung, um nicht
obenhin zu handeln und obenhin zu urteilen. Religion sieht
die Unergriindlichkeit ‘der Dinge, ihren géttlichen, nicht realen

Grund; Wissenschaft beschiftigt sich nicht mit dieser Uner-
griindlichkeit, nicht mit diesem Ritsel oder Grunde, sondern
sie bleibt bei den Erscheinungen und den diesen anhaftendzn
Ritseln. Geheimnis und Ritsel im Sinne der Religion ist also
genau zu scheiden von Geheimnis und Ritsel im Sinne der
Wissenschaft. Mit der Losung eines wissenschaftlichen Rit-
sels ist also an das religiése Geheimnis nicht im Entferntesten
geriihrt, und das Bestehen wissenschaftlicher Ritsel hat mit
dem Bestehen des religiosen Geheimnisses gar nichts zu tun.
Die Dogmatiker der Wissenschaft, die da glauben, dass mit'
jedem Schritt vorwirts Wissenschaft der Religion erfolgreich
zu Leibe gehe, die den Moment voraussehen, «da die Religion
aus dem letzten Schlupfwinkel der Ignoranz vertrieben wire,
sind im besten Falle kindliche Gemiiter!

Soweit in aller Kiirze, was Haeberlin iiber das Verhiltnis
von Wissenschaft und Religion zu sagen hat. So ganz diskus-
sionslos kénnen wir das doch nicht passieren lassen, und wir
gehen auf diese Frage, wenn auch ‘hier nur in skizzenhafter
Kiirze, um so lieber ein, als der »Schweizerspiegel« ko An-
sichten verbreitet, die gar sehr einiger Abklirungen bediirfen,
um' nicht missverstanden zu werden. Wir beschrinken uns auf
folgende Bemerkungen:

1. Haeberlin, sonst ein erfreulich selbstindiger und kon-
sequenter Denker, ist streckenweise stark abhingig von Kant.
Seine Religion ist Philosophie; sein Gott ist ein philosophi-
scher Gott, obwohl er nicht durch Denken erschlossen sein
will. Wer Haeberlins »Geheimnis der Wirklichkeit« gelesen hat,
weiss, was ich damit meine, Sein Gott ist der antezedente
(vorausgehende) Grund aller Wirklichkeit und kann nicht im
kausal-naturhaften Sinn Schépfer sein. Haeberlin selbst lehnt
die Identifikation seines philosophischen Gottes mit dem spe-
zifisch religios-christlichen Gott ab. »Alle religiése Spekula-
tion besteht zuletzt darin, dass der Grund in der Weise der
Realitdt oder gar in der Weise gegenstindlicher Realitit auf-
gefasst wird. Sie verfehlt damit sicher gerade den Grund.«
(p. 142.) Haeberlins Gott ist also nicht Jahwe, ist nicht der
Herr der himmlischen Heerscharen, ist nicht der Gott, der
konkrete Gesetze an Moses abgegeben hat zu Handen des.
jitdischen Violkes, und ist vor allem nicht der Gott, der seinen
eingeborenen Sohn zur Erlésung der Welt ans Kreuz schlagen
liess. Er ist nicht der Gott, den die modernen Theologen seit
Kierkegaard wieder als Realitdt, als numinose und schreck-
liche Realitit nehmen und fiirchten. Kurz: Haeberlins Gott
ist nicht der christlich-biblische Gott. Was Haeberlin unter
iGlauben versteht, ist nicht christlicher Glaube an-den christ-
lichen Gott und ah die endliche Erlésung durch seine Gnade,
sondern ist Gewissheit, dass Leben und Sinnerfiillung Eines
sind. Der Glaube Haeberlins ist nicht Zukunftsglaube, sondern
philosophischer Gegenwartsglaube.

2. Wir miissen hier offen unserm Bedauern Ausdruck
geben dariiber, dass Haeberlin, sonst begrifflich so scharf und
so klar in seiner Sprech- und Schreibweise, hier einfach die!

bildes, das vom Objekt aus den Teppich der Gegebenheit aufrolit,
gegen das Subjekt zu,

Was aber sagen wir dazu, dass fast die gesamte kommende Ge-
neration immer noch heranwichst in der kirchlichen Beeinflussung
und Lehre, dass Leib und Seele zwei vollstindig getrennte Wesen-
heiten sind? Dass die kommende Generation immer noch intellektuell
vergewaltigt wird, dass sie die Realitit und das Wissen von der
Realitit nur in schweren Triibungen und Verzerrungen kennen lernt?
Wer hilft uns . diesem Verbrechen abhelfen, entgegenarbeiten? Wer
hilft da — nicht? Tenax.

¥ * *

Das Gemeinwesen verfolgt durch seine Gesetze und Gerichte
alte Frauen, welche Dienstmiddchen Geld entlocken unter dem Vor-
wand, ihnen dafiir das Herz ihres flatterhaften Liebhabers wieder
zuzuwenden ; aber dasselbe Gemeinwesen besoldet Manner und zollt
ihnen o&ffentliche und private Achtung, welche denselben Dienst-
midchen Geld entlocken unter dem nicht minder betriigerischen Vor-
wand, durch allerlei Hokuspokus ihre gestorbenen Verwandten aus
dem Fegefeuer zu befreien. Max Nordau.

* * -

Die europiischen Regierungen verbieten jeden Angriff auf die
Landesreligion. Sie selbst aber schicken Missionire in brahmanische,
buddhistische Linder, welche die dortigen Religionen eifrig und von
Grund aus angreifen, ihrer importierten Platz zu machen. Und dann
schreien sie Zeter, wenn einmal €in chinesischer Kaiser oder ein
Grossmandarin von Tonking solchen Leuten die Kopfe abschligt.

Schopenhauer.

Allmacht.
Ein Kind wird geboren,
Bringt Freud’ ins Haus.
Die gliicklichen Eltern
Jubeln sich aus.

Es lichelt so herzig
Und strampelt flott;
Wer hat es gegeben?
Der liebe Gott.

Das Kind wird nicht leben,
Es leidet arg;

Die Mutter steht schliesslich
Am kleinen Sarg,

Die Seele beklommen

Von bitterm Spott:

Wer hat es genommen?
Der liebe Gott.

Ein And’res gedeihet,
Geht in die Welt,
Von Laster zu Laster,
Wie’s ihm gefillt.
Ist schliesslich ein Kriippel
Mit faulem Trott,
Und wer will nicht schuld sein?
Der liebe Gott.
J. Stebler.



Nr. 2 ' . DER FREIDENKER | Rt

gesamte spezifisch christlich - biblische Terminologie (Gott,

‘ - .Glaube, - Frémmigkeit, Gotteskindschaft etc.) heriibernimmt auf

.ein Gebiet, wo sie nun einfach nicht hingehort, wo philoso-
- phische Termini in geniigender Zahl zur Verfiigung stinden.
Gerade angesichts der bei Barth und andern modernen Theo-
logen vorwaltenden Tendenz, die ungliickselige Verquickung
von Philosophie und Christentum zu zerreissen und Christen-
tum’ nicht mehr auf Philosophie, auch nicht mehr auf Vernunft,
.Geschichte und Erkenntnistheorie, sondern nur noch auf Gnade
und Offenbarung zu griinden, sollte nun auch’ auf Seiten der
Philosophie mit derselben Ehrlichkeit danach gestrebt werden,
die Kriicken einer christlich-biblischen Terminologie wegzu-
nerfen und sich auch terminologisch auf eigene Fiisse zu
stellen,

Der Durchschnittsleser des »Schweizerspiegels« ist gewiss
trotz verschiedener Andeutungen und Hinweise auf Haeberlins
eigentliche Auffassung micht imstande, diese scharfen Differen-
zierungen zwischen christlichem Glott und philosophischem
Giottesbegriff durchzufithren, er wird hier irregéfiihrt, denn
'sicher sieht er hinter diesem christlich-terminologischen Vor-
hang das, was er unter Christentum versteht, und nicht eine
aprioristische Philosophie. Ist er zufilligerweise gut gliubiger
‘Christ, so wird er sich beruhigt wieder einmal aufs Ohr legen,
denn da hat e s einer, der es genau wissen muss, ja wieder
einmal klar ausgesprochen: Menschliche Schwiche, Engherzig-
keit und Engstirnigkeit ist es, ein Zeichen von Halbbildung
und kindlicher Naivitit ist es, zu meinen, dass das Wissen
dem Glauben gefihrlich werden kénne, dass Wissen der Reli-
gion ins Gehege kommen konne.

3. Da wir den Unterschied zwischen christlicher und philo-
sophischer »Religion« wohl kennen, lassen wir uns nicht irre-
fithren und in keiner Weise abschrecken in unserer Arbeit.
Mit Haeberlin respektieren wir die philosophische Transzen-
denz, vielleicht noch tiefer als er, denn die Identifikation des
Transzendenten mit einem Gott muss uns schon als eine un-
statthafte Determination dessen, was sich aller Determination
entzieht, vorkommen, Wo wir uns um die Abklirung eines
Gottesbegriffes bemiihen, da handelt es sich um den »wirklich
religiésen« Giott, vorwiegend um den Gott des christlichen
Glaubensbekenntnisses. Mit dem treiben nun die Theologen
ein possierliches Spiel: Dem kindlichen und naiven Menschen
wird dieser Gott als eine Realitit vorgestellt, als ens realis-
‘simum; will aber dann der kritische Verstand diese Realitiit
mit dem Netz seiner Kategorien einfangen und in einen Wis-
senszusammenhang einordnen, so wird Gott schleunigst wie-
der in die unnahbare Ferne des/ “nicht mehr Gegebenen und
der philosophischen Transzendenz hinausgeschoben. -Mit an-
dern Worten: Der fundamentale Unterschied zwischen christ-
licher und philosophischer Transzendenz wird iibersehen und
promiscue einfach von Transzendenz gesprochen, bald in die-
sem, bald in jenem Sinne. Im Gegensatz zu den modernen
Theologen, die gerade hier* auf logisches Denken vétzichten,
dringen wir gerade hier auf Klarheit. Wir stellen fest, dass das
Christentum seinem Gott je und .je Wirklichkeit und Realitit
(Wobbermin, Barth) zugesprochen hat. Was mit diesem An-
spruch auf Wirklichkeit und Realitit auftritt, interessiert uns,
Teizt uns zur Untersuchung und berechtigt uns zu der Adf-
fassung, dass da wissenschaftliche Ritsel und Geheimnisse
und nicht religiose Ritsel und Geheimnisse im Sinne Haeber-
lins vorliegen. Und hier handeln wir nach dem Satz, den Hae-
berlin selbst in seinem Aufsatz geprigt hat: »Wissenschaft
wird ihre Aufgabe nie vergessen, und sie wird vor keinem
bloss wissenschaftlichen Ritsel (das ja stets nur Mangel an
Beobachtung oder Denken bedeutet) jemals kapitulieren.« Ge-
nau soweit das Bemiihen der modernen Theologen geht, trotz
zum Zerreissen gespannter Transzendenz eben diese Trans-
zendenz immer wieder zu durchbrechen und Gott als Realitit
dem Gewebe der irdischen Realitit entgegenzustellen — vgl.
z. B. die moderne Offenbarungslehre, dass Gott die Menschen
wirklich anredet an einem bestimmten Punkt innerhalb des
irdischen Raum- und Zeitgefiiges — genau soweit griindet sich
unsere Berechtigung, dem materialen und formalen Prinzip

aller Wissenschaft nach Kriften Geniige zu tun und diese Aus-’

sagen iiber Gott systematisch zusammenzustellen und in einen
Wissenszusammenhang einzuordnen. Genau soviel die Theo-
logie und die christliche Lehre von ihrem Gott weiss — und
sie weiss und lehrt unglaublich viel — genau soviel geht an

wissenschaftlichem Geheimnis verloren ~und wird - Wissens-
‘material. o :

Damit vorliufig Schluss! Wir wiitden es sehr begriissen,
wenn die Redaktion des »Schweizerspiegels« diese unsere Aeus-
serungen Herrn Prof. Haeberlin zustellen wollte, und noch
mehr wiirde es uns freuen, gelegentlich eine Antwort von Prof.
Haeberlin hier veroffentlichen zu diirfen, .-H,

Auf den Hohen des Oelberges.
Wir haben allen Grund, uns zur Abwechslung einmal mit
der christlichen, speziell der evangelischen Mission, ihren ge-
genwirtigen Freuden und Leiden, ijhren Erfolgen und Miss-

erfolgen, zu beschiftigen. Prichtigen Anlass hiezu.bieten alle

die Berichte, die nunmehr erschienen sind iiber die Tagung
des erweiterten internationalen Missionsrates .in,. Jerusalem,
genauer eben auf dem Oelberg in der Nihe Jerusalems. Eine
persénliche Durchsicht aller der vielen Quellen, Rapporte, Zeit-
schriften und Missionsmagazine war nicht moglich. Der vor-
liegende Bericht stiitzt sich daher auf Vorarbeiten, und zwar
zum grossen Teil auf einen Aufsatz des Jesuiten ‘A. Vith' im
Dezemberheft der »Stimmen der Zeit«. Der Aufsatz macht den
Eindruck sachlicher Korrektheit und Zuverldssigkeit und leidet
vielleicht nur-an der einen Einseitigkeit, dass. er positive Er-
folge der evangelischen Mission nicht oder zu wenig erwihnt.
Der Gesamteindruck der Tagung wird aber im Wesentlichen
richtig wiedergegeben sein..

Nehmen wir die Quintessenz voraus: Es geht nicht mehr
recht vorwirts mit der Mission, weder mit der protestantischen
noch mit der katholischen. Wir zihlen ungefihr eine Milliarde
Heiden. Davon sind heute, global und summarisch, 10 Mil-
lionen, also 1°/, getauft. Bedenkt man den ungeheuern Auf-
wand an moralischen, korperlichen und finanziellen Energien,
so entspricht dieses Resultat, dieses 19/, keineswegs den auf-
gewandten Kriften und gehegten Erwartungen, zumal wenn
man bedenkt, dass mit der Taufe diese Heiden noch lange
nicht als »Christen« im herkémmlichen Sinne des Wortes an-
gesprochen werden diirfen. Dariiber spéter mehr. Zudem stosst
eben heuté die Mission iiberall auf hartnickigen Widerstand,
auf bestimmte, innere Ablehnung. Man spricht . deshalb in
christlichen Kreisen mit anerkennenswerter Offenheit von einer
eigentlichen Krise in der christlichen Mission. Pfarrer Schlunk,
der deutsche Berichterstatter von des Oelbergs Hohen, hat
Ursachen und Hintergriinde dieser allgemeinen Ablehnung
wohl richtig angedeutet, wenn er schreibt: »Wenn Paulus in
die Heidenwelt ausreiste, so rief er die Heiden zur Busse,
Kommen heute die christlichen Boten zu den Heiden, so wer-
den sie selbst zur Busse gerufen; denn die Heiden sind sehend
geworden.« Wie sehr das zutrifft, in welchem Masse die Hei-
den sehend, ja geradezu unangenehm scharfsichtig geworden
sind gegeniiber den Schwichen und Gebrechen der christlichen
Mission, soll nun dargestellt werden. .

1. Allgemeines. Ueber die Erde spannt sich ein Netz
von 23 Landesorganisationen. Die »bunte Musterkarte des mis-
sionierenden Protestantismus« ‘wird durch den internationalen
Missionsrat in einen einheitlichen Rahmen gespannt. 1925 wur-
den 6,540,830 Missionschristen gezihlt. :

2. Jerusalem. Die neue Tagung auf dem Oelberg bei
Jerusalem fand statt vom 24. Mirz bis 8. April 1928. Mit Ab-
sicht war Jerusalem gewihlt worden, da die Stadt den Chri-
sten, Mohammedanern und Juden heilig ist, auch wurde die
Sitzung ausdriicklich in die Leidens- und Karwoche verlegt.
Der Empfang der Heilsbringer war aber nichts weniger als
liebenswiirdig. Dariiber berichtet Dr. J. Richter: »Die arabi-
sche Presse von Aegypten und Paldstina hatte sich schon
wochenlang vorher iiber unsere Konferenz aufgeregt. Wihrend
unserer Tagung ergingen leidenschaftliche Bittschriften an den
Generalgouverneur, die Konferenz durch ein Machtwort zu
schliessen und alle Missionare sofort aus dem Lande zu wei-
sen, und Aufrufe an alle »K6nige und Fiirsten der islamischien
Linder« — dem »Unfug der Mission, die nur Streit und Un-
frieden stifte« ein fiir allemal ein Ende zu machen. Wir tagten
deshalb sozusagen bei verschlossenen Tiiren, d. h. die an den
Tiiren der Oelberg-Stiftung wachthabende Polizei liess nie-
mand ein, der sich nicht durch seine Karte als Mitglied aus-
weisen konnte.«



	Religion und Wissenschaft

