Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 12 (1929)
Heft: 15
Rubrik: Vermischtes

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

116 DER FREIDENKER

Nr. 15

es aufjubeln kann in der Erlésung? s (Das will ja das Prie-
slertum gar nicht. Sie brauchen ein siindenbeladenes, zer-
knirschtes, demiitiges Volk, das immer wieder um Gnade bet-
telt. Red. d. «G.».)

«Aber ihr schrecket ja selber das Volk mit der Hélle und
sagt ihm, dass niemand vor ihr sicher sei. Ihr stellt unziihlige
Bedingungen auf, ehe ein Mensch teilhaftig wird der von euch
gepredigten Erlosung. Wer euch hort oder eure Biicher liest,
beginnt bei dem einen Kapitel zu hoffen, beim anderen muss
er wieder zittern. Was ist das fiir eine Erlosung?2»

Wittig fordert die Fiihrer auf, in den alten Gnadenkam-
mern der Kirche nachzusehen und nicht in den Folterkam-
mern. Sie sollen das Volk froh machen und es anleiten, Gott
ohne Zagen und Zittern zu dienen: «Ihr sollt einmal sehen,
wie herrlich und stark dieses Volk wird, wenn ihr es zu
einem Volke der Erlosten machen kénnet, zu einem Volke
freier Kinder Gottes!> (Besser gleich zu einem Volke von
Freidenkern! Red.)

Wittig beschreibt eine Pfarrei: «Zwdlftausend Mitglieder
gehorten zu unserer Gemeinde; viertausend davon beteilig-
ten sich am kirchlichen Leben und nahmen die Erlosungs-
mittel, an, die wir ihnen zu bieten hatten. Waren die andern
achttausend lauter bése Menschen? Ich lernte viele von ihnen
kennen, und fand keinen einzigen bosen Menschen darunter.
Ich fragte sie, warum sie der Kirche enifremdet sein: Alle
gaben der Kirche die Schuld; sie waren den Erldsungsmitteln
entflohen, mit denen wir sie erlésen wollten. Eine verwei-
gerte Lossprechung oder die Furcht vor der Verweigerung,
disziplindre Eingriffe in ihre Herzensangelegenheiten und
ihre ehelichen Verhiltnisse, Abneigung gegen das Klerikale
an ihrer Priesterschaft — und so ging die traurige Litanei der
Griinde weiter.»

Nach diesen Proben konnen wir den grimmigen Hass der
kirchlichen Oberen gegen Prof. Wittic und seine Exkommu-
iikation begreifn. Er hat als ein Kenner dem Klerikalismus
einen Spiegel vorgehalten. Aendern will sich dieser Kleri-
kalismus nicht, will nicht die Menschen auf Erden erléser
und froh machen. Er lebt von dem Siindenbewusstsein seiner
Forigen, von Erlésung, und besonders von der Verdammnis
in einem Jenseits, von dem diejenigen, die dariiber verfiigen,
selbst nicht das Geringste wissen.

Wenn ein religioser Katholik, wie Prof. Wittig, der Kirche
so ernsthaft die Wahrheit sagt, so sollte das auch Katholiken
bedenklich stimmen! (Aus der «Geistesfreiheit.)

Ty

Gesinnungsfreund!

Haben Sie dem ,,Freidenker schon einen

neuen Abonnenten geworben?

Teufelsliteratur und DAamonologie

im 18. Jahrhundert.
Von Ludwig Eldersch, Wien.

I.

“Schon in der Bliitezeit des Teufelsglaubens, im 16. Jahr-
hundert, haben kulturbewusste Zeugen der von den Papisten
crganisierten Hexenschldchtereien gegen die Dimonologie
der Kirche ihre "Stimme erhoben. Zu Beginn des 16. Jahr-
hunderts verfasste der italienische Philosoph P. Pomponazzi
eine Arbeit gegen den Teufelsaberglauben, die der Papst auf
den Index der verbotenen Biicher setzen liess, U. Molitore,
Rechtsgelehrter in Pavia, vertrat zu gleicher Zeit die Ansicht,
aller Teufelsspuk sei Erfindung, 1531 erschien «De occulta
Philosophia»> von Agrippa von Nellesheim, das den Verfas-

_ser in den Verdacht der Teufelsbiindelei brachte, sein Schii-

ler, J. Wyer, schreibt 1563 ein Werk «Ueber Teufelsbetrii-
cereien», weshalb er wegen Verteidigung der Hexen ange-
lagt wird und fliehen muss, die beiden katholischen Geisi-
lichen, P. Charron und C. Loseus wenden sich ebenfalls ge-
gen das Teufelsdogma. Loseus aber muss widerrufen. Ebenso
greifen merkwiirdigerweise drei Jesuiten den Teufelswahn
an: A. Panner, P. Leymann und Friedrich von Spee (dieser
kesonders in «Cautio Criminalisy» 1631). Im 17. Jahrhundert
sind es vornehmlich zwei Mé#nner, der Theologe B. Bekker
(in «Die bezauberte Welt> 1691) und der Rechtsgelehrte
C. T. Thomasius (gest. 1728), die mutig gegen den Dimonen:
glauben auftraten. Diesen Wortfithrern der Vernunft ist es
zu verdanken, dass die Morde an den «Hexen» allméhlich
aufhorten. Allerdings sind noch aus dem 18. Jahrhundert
Hexenprozesse bekannt. In Preussen 1721 und 1728, in Bayern
soch 1749, 1754, 1756, 1775, in Oesterreich fanden 1729 zwei
Verurteilungen statt, in Posen noch 1793, wo zwei Frauen ver-
brannt wurden. Der Inquisition war im 18. Jahrhundert aber
bereits der Giftwahn ausgebrochen, dennoch wucherte dev
Teufelsglaube im Geistesleben der Kirche ruhig fort, der Dua-
lismus von Gott und Teufel nahm in der Theorie noch immer
einen grossen Raum ein. Trotz des Skepticismus im Aufkli-
rungszeitalter, trotzdem ganze Philosophenschulen den Di-
monenglauben in den Massen durch Kritik jeden Geltungs-
bereich nahmen. Auch die Kirche des 18. Jahrhunderts konnt»
des Teufels nicht entbehren, ebensowenig wie die heutige,
die noch immer meint, das Schreckbild des Widersachers sei
ein vorziigliches Requisit der Propaganda fiir den lieben Gott

Die geistliche Literatur des 18. Jahrhunderts strotzt von
Bemerkungen iiber den Teufel. Selbst im Kirchenlied spieil
der Teufel eine Rolle, um die ihn jeder Heilige beneiden
konnte. Immer wieder wird er als der Gegner des lichtumflos-

wenn eine klare Scheidung eintritt zwischen denen, die innerlich
zv ihnen gehoren, und denen, die nur mitlaufen oder nur dem Na
men nach zu ihnen z#éhlen. Es ist ein auf die Dauer unhaltbarer Zu
stand, dass die Jugend in Lehren unterrichtet wird, die ein nicht
unbetrichtlicher Teil sogleich wieder wegwirft, wihrend sich ein
anderer Teil in schweren, inneren Kampfen von ihnen losringt.»

Neben dem Dank an den Verfasser gehort sich auch ein Wort
der Anerkennung an den Verleger, der es wagt, in unserer immer
noch metaphysiktrunkenen Zeit ein derart klares Bekenntnis gegen
Gott, gegen Willensfreihet und gegen Unsterblichkeit als Resullat
einer ernsthaften philosophischen Untersuchung vorzulegen. H.

Robert Seidel: Gesammelle Gedichte. J.H.W.Dietz Nachfolger
Berlin 1925. 413 Seten.

Angelegentilich sei gerade hier wieder einmal hingewiesen auf
Seidels «Gesammelte Gedichte». Sie sind in der Sprache kernig und
klar, sie kdmpfen mit erfrischender Offenheit und flottem Tein-
perament . gegen ‘soziale Ungerechligkeit, gegen menschliche Bor
niertheit und Unfreiheit, sie kdmpfen einen Kampf, der zum guten
Teil recht eigentlich auch unser Kampf ist. In schweren Stunden
der Anfechtung und Verzagtheit richten wir uns wieder auf an die-
ser unerschiitterlichen Zuversicht und glithenden Begeisterung, die
beide auch heute noch des greisen Kdmpen unverdusserliches Erb-
gul sind. Die Gedichte sind auch durch unsere Literaturstelle zu
bezichen. H.

Vermischtes.

Elsiissische Konkordalsjustiz.  Gelegentilich zeigt ein Fall, zu
welchen «Schonheiteny das im Elsass noch bestehende Schul- und
Kirchenregime fiihren kann, das den Besuch des Religionsunterrichts
zum gesetzlichen Zwang erhebt und das Vergehen gegen dieses
(GGebot schwer ahndet. So wurde dieser Tage ein Vater, der sein
Kind im April nicht regeliméssig in den Religionsunlerrichl geschickt
hatte, zu einem Tage Gefingnis verurteilt. Es ist blutigste Ironie,
dass diese Strafe noch durch — den bolschwislischen Biirgermei-
sler verfiigt wurde. :

Wohlangebrachle  Vorsichlsmassnahmen. Das  Organisations-
stelut der romisch-kalholischen Landeskirche des Kantons Aargau,
das diese als erste auf Grund des neuen Kirchenartikels vorgelegt
hat, wird vom Regierungsrat dem Grossen Rat unterbreitet. Der Re
gierungsrat stellt dazu einige einschrinkende Antrage; so wiinscht
er, dass iiber die entsprechenden miindlichen Erkldrungen hinaus
im Statut festgelegt werde, dass die dem Papst und dem Bischof
vorbehaltene Jurisdiktion sich lediglich auf Fragen religioser Na-
tur beziehe. Die weitere Tragung der Kosten der kirchlichen Zen-
tralorgane (Synode, Synodalrat) durch den Staat wird abgelehnt,

. nachdem den Kirchen das Recht zur Erhebung einer Zentralsteuer

fiir ihre allgemeinen Bediirfnisse erteilt worden sei. Die Kirchen-
steuer fiir gemischte Ehen soll nach dem kantonalen Steuerrecht
nach Kopfen, nicht nach Hialften, und bei Vorhandensein von Kin
dern nach Dritteln erhoben werden. Die Bestimmung, dass die



Nr. 15

DER FREIDENKER ) ) N 117

senen Christengottes gebrandmarkt, sein boses Gehaben dient
nur zur besseren Illustration von Gottes Allmacht und Giite.

«Wer Jesum bey sich hat in héchsten Noten,
Den kan kein Teufel nicht noch Ungliick téten»

heisst der Refrain eines Kirchenliedes von Chr. Fr. Konnow
(1725). Die Negation des Teufels war auch im 18. Jahrhun-
dert nicht ganz ungeféhrlich. Wir lesen mit Staunen, dass
selbst der mutige Gegner der Hexenprozesse, der bereits er-
wihnte Thomasius, nicht etwa die Existenz des Teufels be-
streitet, sondern bloss die Ansicht widerlegen will, dass der
Teufel in physischer irdischer Gestalt, als Mensch oder als
Tier erscheinen kann. Sicherlich stellt die Konzession des
Thamasius an die Kirche nichts anderes dar, als eine Mass-
nahme zur Vorsicht .Dass er jedoch in Wahrheit das Dasein
des «Bosen> iiberhaupt leugnete, geht aus seiner Verteidigung
_des schon erwihnten Holldnders Bekker hervor, der die Vor-
“stellung des Teufels innerhalb des christlichen Glaubens-
kreises tiberhaupt fiir unnétig erklirte. Thomasius stemmt sich
dogegen, dass man Bekker wegen seiner Negierung des Teu-
fels einen Atheisten nenne. «Ich kann nicht begreifen, warum
diejenigen, welche mit Bekker den Teufel leugnen, bisher
auch von frommen Miannern fir Atheisten gehalten wurden,
dd man sie vielmehr als Addmonisten, d. h. fiir solche Leute,
die keinen Teufel glauben, h#tte halten sollen.» Thomasius
gibt seiner Meinung dahin Ausdruck, dass er erklirt, er finde
nicht, dass der Glaube an Goit vom Glauben an den Teufel
«bhingig sei. Mit seiner Diplomatie hat dieser Feind der In
toleranz mutige Hiebe gegen die Kirche gefiihrt. Er leugnet
mit der Unkorperlichkeit des Teufels die Moglichkeit des
Weltenmachens, des sexuellen Umganges mit dem Teufel.
das Durch-die-Luftfliegen. Damit nahm er den Gerichten jede
Moglichkeit, gegen die Hexen einzuschreiten. Begreiflicher-
weise fand Thomasius die heftigsten Anfeindungen bei den
Theoretikern des katholischen und protestantischen Dimonen-
glaubens. Der beriichtigte Hexenrichter und Rechtsgelehrte
B. Carpzow, der sich rithmte, in seiner Amtstitigkeit 20,000
Todesurteile unterfertigt zu haben, griff Thomasius heftig
an, ebenso eine grosse Anzahl von Theologen und in zahl-
reichen Pamphleten wurde Thomasius beschimpft und ver-
hohnt. Einer dieser Hassgesinge fithrte folgenden Titel: «Petri
Goldschmidt’s Huso-Cimbri p. t. Pastor Sterup. Verworffener
Hexen und Zauberer Advokat. Das ist: Wolgegriindete Ver-
nichtung des torichten Vorhabens Hr. Christiani Thomasii
I N. D. et Professor Hallensis und aller derer, welche durch
ihre superkluge Phantasie - Grillen dem teuflischen Hexen-
geschmeiss das Wort reden wollen, indem gegen dieselbe aus
dem unwiedersprechlichen Gottlichen Worte und der téglich
Iechrenden Erfahrung das Gegenteil zur Geniige angewiesen

und bestéatigt sind, dass in der Tat ein teufflische Hexerey
seye . . . Hamburg 1705.» Das Buch, dem Konig Friedricia
1V. von Dénemark gewidmet, ist nicht mehr als ein Schimpf-
wortlexikon, entbehrt aller Logik, dafiir ist es angefiillt mil
Bibelzitaten und frommen Phrasen.

In England erschien zur selben Zeit eine «Geschichte des
Teufels». Der Verfasser blieb anonym. Die erste deutsche
Auflage erschien 1733 in Frankfurt a. M. Mit viel Witz behan-
delt der Autor das Thema, ist vielfach Gesellschaftskritiker
von beissender Satire, obwohl dem Anglikanismus nicht wi-
dersprechend, zeigt er sich als religios indifferent. «Der Teu-
fel hat mehr Religion, als man heutzutage einigen unserer
Standespersonen beilegen kann.» .Der Teufel erscheint hier
als Prinzip des Verniinftigen, der in allen moglichen Gestal-
ten erscheint, eine Entwicklung durchmacht, dem Personlichen,
der individuellen Auffassung stark angepasst ist, .und der
Verfasser spricht von dem Teufel, der «in den Schafpelz der
Kirche gebracht worden ist> und in seiner Rolle als Bestand-
teil des Kirchenglaubens «mit dabei» war, als es Blutbader,
Kriege und Feldziige gab. «Es scheint, Gott und der Teufel, so
sehr sie auch ihrer Natur nach entgegen, und ihrer Wohnung
nach voneinander entfernt sind, haben fast einer so viel Teil
cls der andere an unserem Glauben.» Der Anonymus urteilt
sehr geistreich iiber den Siindenfall, die Hollengeschichten, wo-
bei er immer die zeitgenossische Gesellschaft ironisiert. «Sonst
versuchte der Teufel die Menschen zur Siinde, heutzutage
versuchen sie ihn. Sie ergeben sich dem Laster, ehe er sie
dazu reizt — sie laufen ihm auf seinem eigenen Boden vor —
mit einem Wort, es scheint, der Teufel hat nichts anderes zu
tun, als einen ruhigen Zuschauer ihrer Handlungen abzu-
geben.> Beweis dafiir, dass es auch zu Anfang des 17. Jahr-
hunderts durchaus nicht ungefihrlich war, der Kirche in be-
zug auf das Teufelsdogma zu widersprechen, dass der Autor
ungenannt sein wollte.

Die protestantische Auffassung vom Teufel unterschied
sich durch nichts von der katholischen und die Pastoren wa-
ren durchaus nicht toleranter als die Pralaten. Aber trolz
ihrer Terrorversuche setzte sich die Auffassung des Thoma-
sius von der Unpersonlichkeit des Teufels durch. Es bildeten
sich in der theologischen Welt zwei Lager, die sich gegensei-
tig befehdeten: die «Ddmoniker» und <«Addmoniker», dis
selbst vor regelrechten Kanzelschlachten nicht zuriickschreck-
ten. Die Literatur, die die Gedankengidnge des Thomasius
vertrat, schwoll an. 1741 erschien E. D. Haubers «Bibliotheka
magica. Griindliche Nachrichten und Urteile solcher Biicher
und Handlungen, welche die Macht des Teufels in leiblichen
Dingen betreffen.y 1759 schreibt Joh. S. Semler seine <«Abfer-
tigung der neuen Geister und alten Irrthiimer nebst theolo-

schriftlichen Erkldrungen des Austritts aus der Kirche an die Kir-
chenpflege des Wohnortes statt an die Gemeindesteuerbehérde ge-
richtet sein miissen, wird unter Hinweis auf Art. 49 der Bundesver-
fessung, der jeden Zwang zur Teilnahme an einer religiosen Ge-
meinschaft ausschliesst, abgelehnt.

Die gdillliche Vorsehung? In der von den Klerikalen beherrschten
Gemeinde Zoutelande auf der seelindischen Insel Walcheren war
e« einem Umstiirzler eingefallen, zu verlangen, dass die Gemeinde
etwas fir die Arbeitslosen tue. Aber der Biirgermeister Adriaans
wusste, was er seinem christlichen Glauben schuldig 1st. Er er-
kliirte in der Gemeinderatssitzung wértlich: «Ich bin nicht aus fi-
naaziellen, sondern aus prinzipiellen Griinden gegen die Einfiih-
rung einer Arbeitslosenunterstiitzung. Wer eine Arbeitslosenunter-
stiitzung einfithrt, der sagt, dass er kein Vertrauen zur géttlicher
Vorsehung hat. Die gottliche Vorsehung sorgt fiir Arme und Reiche,
da ist es nicht notwendig, dass Menschenwerk eingreift. Der Mensch
will sich in alles einmischen und alles selbst mit seinem schwachen
Verstand ausrechnen, aber das ist gegen das Wort Gottes.» Der Ge-
mweinderat schloss sich selbstverstindlich den Ansichten des christ-
lichen Biirgermeisters an und lehnte die Arbeitslosenunterstiitzung
ab. Die gottliche Vorsehung sorgt fiir die Arbeitslosen von Zoute-
lande. Die Arbeitslosen hungern? Das kann man nicht idindern. Wo
Gotl keine Milde walten ldsst, diirfen es die Menschen auch nichi.

(«Berner Tagwacht».)

Lassel die Kinder zu mir kommen! Vor der Kirche in Dieno
im Valcamonica (Italien) spielten Kinder wiihrend die Kirchen-
giocken liuteten. Plétzlich loste sich der Klgpel einer der Glocken

und fiel auf die spielenden Kinder hinunter, von denen zwei tod-
lich getroffen wurden. .
Wie weise der allgiitige Gott doch handelt!

Miinchen im 20. Jahrhundert! In einer Miinchener Buchhandlung
erschienen Kriminalbeamte und beschlagnahmten die gesamte Fen-
sterauslage, im ganzen 18 Biicher; darunter: Forels <Sexuelle
Frage». Begriindung: Verdacht auf antireligiose und erotische Pro
peganda! Krieger- und Veteranenvereine sowie ein katholischer
Junglrauenverein hatten Anstoss an der Auslage genommen, Unter-
schriften gesammelt und so die Polizei zum Einschreiten veranlassi.
Je nun!
TR R TR TR T

Jeder Abonnent ist eine Stiitze
der freigeistigen Bewegung,
Gesinnungsfreunde, werbet!
T T

Pasloren unter sich. Eine Versammlung von Pasloren. Vor demt
Mittagessen stehen alle hinter ihren Stithlen, die Hiupter einige
Sekunden andichtig gesenkt. Dann gibt der Dekan das Zeichen zum
Platznehmen. Da fragt der eine der Pastoren seinen Nachbar: «Sa
gen Sie mir, Herr Amtsbruder, wieviel zihlen Sie gewohnlich beim
Tischgebet?> — Darauf der andere: «Ich zdhle bis fiinfundzwanzig;
es gibt etliche, die ziihlen bis fiinfunddreissig — aber das halte ich
fiir Scheinheiligkeit!» (Simplizissimus.)



	Vermischtes

