
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 12 (1929)

Heft: 15

Rubrik: Vermischtes

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


116 DER FREIDENKER Nr. 15

es aufjubeln kann in der Erlösung? » (Das will ja das
Priestertum gar nicht. Sie brauchen ein sündenbeladenes,
zerknirschtes, demütiges Volk, das immer wieder um Gnade
bettelt. Red. d. «G.».)

«Aber ihr schrecket ja selber das Volk mit der Hölle und
sagt ihm, dass niemand vor ihr sicher sei. Ihr stellt unzählige
Bedingungen auf, ehe ein Mensch teilhaftig wird der von euch
gepredigten Erlösung. Wer euch hört oder eure Bücher liest,
beginnt bei dem einen Kapitel zu hoffen, beim anderen muss
er wieder zittern. Was ist das für eine Erlösung?»

Wittig fordert die Führer auf, in den alten Gnadenkammern

der Kirche nachzusehen und nicht in den Folterkammern.

Sie sollen das Volk froh machen und es anleiten, Gott
ohne Zagen und Zittern zu dienen: «Ihr sollt einmal sehen,
wie herrlich und stark dieses Volk wird, wenn ihr es zu
einem Volke der Erlösten machen könnet, zu einem Volke
freier Kinder Gottes!» (Besser gleich zu einem Volke von
Freidenkern! Red.)

Wittig beschreibt eine Pfarrei: «Zwölftausend Mitglieder
gehörten zu unserer Gemeinde; viertausend davon beteiligten

sich am kirchlichen Leben und nahmen die Erlösungs-
mitteL an, die wir ihnen zu bieten hatten. Waren die andern
achttausend lauter böse Menschen? Ich lernte viele von ihnen
kennen, und fand keinen einzigen bösen Menschen darunter
Ich fragte sie, warum sie der Kirche entfremdet sein: Alle
gaben der Kirche die Schuld; sie waren den Erlösungsmitteln
entflohen, mit denen wir sie erlösen wollten. Eine verweigerte

Lossprechung oder die Furcht vor der Verweigerung,
disziplinäre Eingriffe in ihre Herzensangelegenheiten und
ihre ehelichen Verhältnisse, Abneigung gegen das Klerikale
an ihrer Priesterschaft — und so ging die traurige Litanei der
Gründe weiter.»

Nach diesen Proben können wir den grimmigen Hass der
kirchlichen Oberen gegen Prof. Wittig und seine Exkommunikation

begreifn. Er hat als ein Kenner dem Klerikalismus
einen Spiegel vorgehalten. Aendern will sich dieser Kleri
kalismus nicht, will nicht die Menschen auf Erden erlösen
und froh machen. Er lebt von dem Sündenbewusstsein seiner
Hörigen, von Erlösung, und besonders von der Verdammnis
in einem Jenseits, von dem diejenigen, die darüber verfügen,
selbst nicht das Geringste wissen!

Wenn ein religiöser Katholik, wie Prof. Wittig, der Kirche
so ernsthaft die Wahrheit sagt, so sollte das auch Katholiken
bedenklich stimmen! (Aus der «Geistesfreiheit».)
"TTTTm I I I I I I I I I I I I I I I I I I I I J I J I I <

Gesinnungsfreund!
Haben Sie dem „Freidenker" schon einen
neuen Abonnenten geworben

wenn eine klare Scheidung eintritt zwischen denen, die innerlich
zu ihnen gehören, und denen, die nur mitlaufen oder nur dem Na
men nach zu ihnen zählen. Es ist ein auf die Dauer unhaltbarer Zu
stand, dass die Jugend in Lehren unterrichtet wird, die ein nicht
unbeträchtlicher Teil sogleich wieder wegwirft, während sich ein
anderer Teil in schweren, inneren Kämpfen von ihnen losringt.»

Neben dem Dank an den Verfasser gehört sich aucli ein Wort
der Anerkennung an den Verleger, der es wagt, in unserer immer
noch metaphysiktrunkenen Zeit ein derart klares Bekenntnis gegen
Gott, gegen Willensfreihet und gegen Unsterblichkeit als Resultat
einer ernsthaften philosophischen Untersuchung vorzulegen. ff.

Robert Seidel: Gesammelle Gedichte. J.H.W. Dietz Nachfolger
Berlin 1925. 413 Seten.

Angelegentlich sei gerade hier wieder einmal hingewiesen auf
Seidels «Gesammelte Gedichte». Sie sind in der Sprache kernig und
klar, sie kämpfen mit erfrischender Offenheit und flottem
Temperament gegen soziale Ungerechtigkeit, gegen menschliche Bor
niertheit und Unfreiheit, sie kämpfen einen Kampf, der zum guten
Teil recht eigentlich auch unser Kampf ist. In schweren Stunden
der Anfechtung und Verzagtheit richten wir uns wieder auf an dieser

unerschütterlichen Zuversicht und glühenden Begeisterung, die
beide auch heute noch des greisen Kämpen unveräusserliches Erbgut

sind. Die Gedichte sind auch durch unsere Literaturstelle zu
bezichen. II.

Teufelsliteratur und Dämonologie
im 18. Jahrhundert.
Von Ludivig Eldersch, Wien.

I.

'Schon in der Blütezeit des Teufelsglaubens, im 16.

Jahrhundert, haben kulturbewusste Zeugen der von den Papisten
organisierten Hexenschlächtereien gegen die Dämonologie
der Kirche ihre 'Stimme erhoben. Zu Beginn des IG.
Jahrhunderts verfasste der italienische Philosoph P. Pomponazzi
eine Arbeit gegen den Teufelsaberglauben, die der Papst auf
den Index der verbotenen Bücher setzen liess, U. Molilore,
Rechtsgelehrter in Pavia, vertrat zu gleicher Zeit die Ansicht,
aller Teufelsspuk sei Erfindung, 1531 erschien «De occulta
Philosophia» von Agrippa von Netlesheim, das den Verfasser

in den Verdacht der Teufelsbündelei brachte, sein Schüler,

J. Wyer, schreibt 1563 ein Werk «Ueber Teufelsbetrügereien»,

weshalb er wegen Verteidigung der Hexen angeklagt

wird und fliehen muss, die beiden katholischen
Geistlichen, P. Charron und G. Loseus wenden sich ebenfalls
gegen das Teufelsdogma. Loseus aber muss widerrufen. Ebenso
greifen merkwürdigerweise drei Jesuiten den Teufelswahn
an : A. Panner, P. Leymann und Friedrich von Spee (dieser
besonders in «Cautio Criminalis» 1631). Im 17. Jahrhundert
sind es vornehmlich zwei Männer, der Theologe B. Bekker
(in «Die bezauberte Welt» 1691) und der Rechtsgelehrte
C. T. Thomasius (gest. 1728), die mutig gegen den Dämonen
glauben auftraten. Diesen Wortführern der Vernunft ist es
zu verdanken, dass die Morde an den «Hexen» allmählich
aufhörten. Allerdings sind noch aus dem 18. Jahrhundert
Hexenprozesse bekannt. In Preussen 1721 und 1728, in Bayern
noch 1749, 1754, 1756, 1775, in Oesterreich fanden 1729 zwei
Verurteilungen statt, in Posen noch 1793, wo zwei Frauen
verbrannt wurden. Der Inquisition war im 18. Jahrhundert aber
bereits der Giftwahn ausgebrochen, dennoch wucherte der
Teufelsglaube im Geistesleben der Kirche ruhig fort, der Dua
lismus von Gott und Teufel nahm in der Theorie noch immer
einen grossen Raum ein. Trotz des Skepticismus im
Aufklärungszeitalter, trotzdem ganze Philosophenschulen den Dü-

monenglauben in den Massen durch Kritik jeden Geltungsbereich

nahmen. Auch die Kirche des 18. Jahrhunderts konnte
des Teufels nicht entbehren, ebensowenig wie die heutige,
die noch immer meint, das Schreckbild des Widersachers sei
ein vorzügliches Requisit der Propaganda für den lieben Gott

Die geistliche Literatur des 18. Jahrhunderts strotzt von
Bemerkungen über den Teufel. Selbst im Kirchenlied spielt
der Teufel eine Rolle, um die ihn jeder Heilige beneiden
könnte. Immer wieder wird er als der Gegner des lichtumflos-

Vermischtes.

Elsässische Konkordatsjustiz. Gelegentlich zeigt ein Fall, zu
welchen «Schönheiten» das im Elsass noch bestehende Schul- und
Kirchenregime führen kann, das den Besuch des Religionsunterrichts
zum gesetzlichen Zwang erhebt und das Vergehen gegen dieses
Gebot schwer ahndet. So wurde dieser Tage ein Vater, der sein
Kind im April nicht regelmässig in den Religionsunterricht geschickt
hatte, zu einem Tage Gefängnis verurteilt. Es ist blutigste Ironie,
dass diese Strafe noch durch — den bolschicislischen Bürgermeister

verfügt wurde.

Wohlangebrachte Vorsichlsmassnahmen. Das Organisations-
stötut der römisch-katholischen Landeskirche des Kantons Aargau,
das diese als erste auf Grund des neuen Kirchenartikels vorgelegt
hat, wird vom Regierungsrat dem Grossen Rat unterbreitet. Der
Regierungsrat stellt dazu einige einschränkende Anträge; so wünscht
er, dass über die entsprechenden mündlichen Erklärungen hinaus
im Statut festgelegt werde, dass die dem Papst und dem Bischof
vorbehallene Jurisdiktion sich lediglich auf Fragen religiöser Natur

beziehe. Die weitere Tragung der Kosten der kirchlichen Zen-
tialorgane (Synode, Synodalrat) durch den Staat wird abgelehnt,
nachdem den Kirchen das Recht zur Erhebung einer Zentralsteuer
für ihre allgemeinen Bedürfnisse erteilt worden sei. Die Kirchensteuer

für gemischte Ehen soll nach dem kantonalen Sleuerrechl
nach Köpfen, nicht nach Hälften, und bei Vorhandensein von Kin
dein nach Dritteln erhoben werden. Die Bestimmung, dass die



Nr. 15 DER FREIDENKER 117

senen Christengottes gebrandmarkt, sein böses Gehaben dient
nur zur besseren Illustration von Gottes Allmacht und Güte.

«Wer Jesum bey sich hat in höchsten Nöten,
Den kan kein Teufel nicht noch Unglück töten»

heisst der Refrain eines Kirchenliedes von Chr. Fr. Konnow
(1725). Die Negation des Teufels war auch im 18. Jahrhundert

nicht ganz ungefährlich. Wir lesen mit Staunen, dass
selbst der mutige Gegner der Hexenprozesse, der bereits
erwähnte Thomasius, nicht etwa die Existenz des Teufels
bestreitet, sondern bloss die Ansicht widerlegen will, dass der
Teufel in physischer irdischer Gestalt, als Mensch oder als
Tier erscheinen kann. Sicherlich stellt die Konzession des
Thamasius an die Kirche nichts anderes dar, als eine
Massnahme zur Vorsicht .Dass er jedoch in Wahrheit das Dasein
des «Bösen» überhaupt leugnete, geht aus seiner Verteidigung
des schon erwähnten Holländers Bekker hervor, der die
Vorstellung des Teufels innerhalb des christlichen Glaubenskreises

überhaupt für unnötig erklärte. Thomasius stemmt sich
dagegen, dass man Bekker wegen seiner Negierung des Teufels

einen Atheisten nenne. «Ich kann nicht begreifen, warum
diejenigen, welche mit Bekker den Teufel leugnen, bisher
auch von frommen Männern für Atheisten gehalten wurden,
da man sie vielmehr als Adämonisten, d. h. für solche Leute,
die keinen Teufel glauben, hätte halten sollen.» Thomasius
gibt seiner Meinung dahin Ausdruck, dass er erklärt, er finde
nicht, dass der Glaube an Gott vom Glauben an den Teufel
abhängig sei. Mit seiner Diplomatie hat dieser Feind der In
toleranz mutige Hiebe gegen die Kirche geführt. Er leugnet
mit der Unkörperlichkeit des Teufels die Möglichkeit des
Weltenmachens, des sexuellen Umganges mit dem Teufel.
das Durch-die-Luftfliegen. Damit nahm er den Gerichten jede
Möglichkeit, gegen die Hexen einzuschreiten. Begreiflicherweise

fand Thomasius die heftigsten Anfeindungen bei den
Theoretikern des katholischen und protestantischen Dämonen-
glaubens. Der berüchtigte Hexenrichter und Rechtsgelehrte
B. Carpzow, der sich rühmte, in seiner Amtstätigkeit 20,000
Todesurteile unterfertigt zu haben, griff Thomasius heftig
an, ebenso eine grosse Anzahl von Theologen und in
zahlreichen Pamphleten wurde Thomasius beschimpft und
verhöhnt. Einer dieser Hassgesänge führte folgenden Titel: «Petri
Goldschmidt's Huso-Cimbri p. t. Pastor Sterup. Verworffener
Hexen und Zauberer Advokat. Das ist: Wolgegründete
Vernichtung des törichten Vorhabens Hr. Christiani Thomasü
I N. D. et Professor Hallensis und aller derer, welche durch
ihre superkluge Phantasie - Grillen dem teuflischen Hexen-
geschmeiss das Wort reden wollen, indem gegen dieselbe aus
dem unwiedersprechlichen Göttlichen Worte und der täglich
lohrenden Erfahrung das Gegenteil zur Genüge angewiesen

schriftlichen Erklärungen des Austritts aus der Kirche an die
Kirchenpflege des Wohnortes statt an die Gemeindesteuerbehörde
gerichtet sein müssen, wird unter Hinweis auf Art. 49 der Bundesverfassung,

der jeden Zwang zur Teilnahme an einer religiösen
Gemeinschaft ausschliesst, abgelehnt.

Die güllliche Vorsehung? In der von den Klerikalen beherrschten
Gemeinde Zoutelande auf der seeländischen Insel Walcheren war
e- einem Umstürzler eingefallen, zu verlangen, dass die Gemeinde
etwas für die Arbeitslosen tue. Aber der Bürgermeister Adriaans
wusste, was er seinem christlichen Glauben schuldig ist. Er
erklärte in der Gemeinderatssitzung wörtlich: «Ich bin nicht aus
finanziellen, sondern aus prinzipiellen Gründen gegen die Einfühlung

einer Arbeitslosenunterstützung. Wer eine Arbeitslosenunterstützung

einführt, der sagt, dass er kein Vertrauen zur göttlichen
Vorsehung hat. Die göttliche Vorsehung sorgt für Arme und Reiche,
da ist es nicht notwendig, dass Menschenwerk eingreift. Der Mensch
will sich in alles einmischen und alles selbst mit seinem schwachen
Verstand ausrechnen, aber das ist gegen das Wort Gottes.» Der Ge-
n.einderat schloss sich selbstverständlich den Ansichten des christlichen

Bürgermeisters an und lehnte die Arbeitslosenunterstützung
ab. Die göttliche Vorsehung sorgt für die Arbeitslosen von Zoutelande.

Die Arbeitslosen hungern? Das kann man nicht ändern. Wo
Gott keine Milde walten lässt, dürfen es die Menschen auch nicht.

(«Berner Tagwacht».)
Lassei die Kinder zu mir kommen! Vor der Kirche in Dieno

im Valcamonica (Italien) spielten Kinder während die Kirchenglocken

läuteten. Plötzlich löste sich der Klöpel einer der Glocken

und bestätigt sind, dass in der Tat ein teufflische Hexerey
seye Hamburg 1705.» Das Buch, dem König Friedrich
IV. von Dänemark gewidmet, ist nicht mehr als ein
Schimpfwortlexikon, entbehrt aller Logik, dafür ist es angefüllt mit
Bibelzitaten und frommen Phrasen.

In England erschien zur selben Zeit eine «Geschichte des
Teufels». Der Verfasser blieb anonym. Die erste deutsche
Auflage erschien 1733 in Frankfurt a. M. Mit viel Witz behandelt

der Autor das Thema, ist vielfach Gesellschaftskritiker
von beissender Satire, obwohl dem Anglikanismus nicht
widersprechend, zeigt er sich als religiös indifferent. «Der Teufel

hat mehr Religion, als man heutzutage einigen unserer
Standespersonen beilegen kann.» Der Teufel erscheint' hier
als Prinzip des Vernünftigen, der in allen möglichen Gestalten

erscheint, eine Entwicklung durchmacht, dem Persönlicher,
der individuellen Auffassung stark angepasst ist, und der
Verfasser spricht von dem Teufel, der «in den Schafpelz der
Kirche gebracht worden ist» und in seiner Rolle als Bestandteil

des Kirchenglaubens «mit dabei» war, als es Blutbäder,
Kriege und Feldzüge gab. «Es scheint, Gott und der Teufel, so
sehr sie auch ihrer Natur nach entgegen, und ihrer Wohnung
nach voneinander entfernt sind, haben fast einer so viel Teil
als der andere an unserem Glauben.» Der Anonymus urteilt
sehr geistreich über den Sündenfall, die Höllengeschichten, wobei

er immer die zeitgenössische Gesellschaft ironisiert. «Sonst
versuchte der Teufel die Menschen zur Sünde, heutzutage
versuchen sie ihn. Sie ergeben sich dem Laster, ehe er sie
dazu reizt — sie laufen ihm auf seinem eigenen Boden vor —
mit einem Wort, es scheint, der Teufel hat nichts anderes zu
tun, als einen ruhigen Zuschauer ihrer Handlungen
abzugeben.» Beweis dafür, dass es auch zu Anfang des 17.

Jahrhunderts durchaus nicht ungefährlich war, der Kirche in
bezug auf das Teufelsdogma zu widersprechen, dass der Autor
ungenannt sein wollte.

Die protestantische Auffassung vom Teufel unterschied
sich durch nichts von der katholischen und die Pastoren waren

durchaus nicht toleranter als die Prälaten. Aber trotz
ihrer Terrorversuche setzte sich die Auffassung des Thomasius

von der Unpersönlichkeit des Teufels durch. Es bildeten
sich in der theologischen Welt zwei Lager, die sich gegenseitig

befehdeten: die «Dämoniker» und «Adämoniker», die
selbst vor regelrechten Kanzelschlachten nicht zurückschreckten.

Die Literatur, die die Gedankengänge des Thomasius
vertrat, schwoll an. 1741 erschien E. D. Haubers «Bibliotheka
magica. Gründliche Nachrichten und Urteile solcher Bücher
und Handlungen, welche die Macht des Teufels in leiblichen
Dingen betreffen.» 1759 schreibt Joh. S. Semler seine «Abfertigung

der neuen Geister und alten Irrthümer nebst theolo-

und fiel auf die spielenden Kinder hinunter, von denen zwei tödlich

getroffen wurden.
Wie weise der allgütige Gott doch handelt!

München im 20. Jahrhundert! In einer Münchener Buchhandlung
erschienen Kriminalbeamte und beschlagnahmten die gesamte
Fensterauslage, im ganzen 18 Bücher; darunter: Foreis «Sexuelle
Frage». Begründung: Verdacht auf antireligiöse und erotische Pro
paganda! Krieger- und Veteranenvereine sowie ein katholischer
Jungfrauenverein hatten Anstoss an der Auslage genommen,
Unterschriften gesammelt und so die Polizei zum Einschreiten veranlasst.
Je nun!
IIIIJIIIIIIIII11IIJIIIIIIIIIIIIIIIIII1IIIIII1IIIIIIIIIEIIIIIIII11IIIII1III1IIIIIEI11

Jeder Abonnent ist eine Stütze
der .freigeistigen Bewegung.

Gesinnungsfreunde, werbet!
IIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIINIIII^

Pastoren unter sich. Eine Versammlung von Pasloren. Vor dem
Mittagessen stehen alle hinter ihren Stühlen, die Häupter einige
Sekunden andächtig gesenkt. Dann gibt der Dekan das Zeichen zum
Platznehmen. Da fragt der eine der Pastoren seinen Nachbar: «Sagen

Sie mir, Herr Amtsbruder, wieviel zählen Sie gewöhnlich beim
Tischgebet?» — Darauf der andere: «Ich zähle bis fünfundzwanzig;
es gibt etliche, die zählen bis fünfunddreissig — aber das halte ich
für Scheinheiligkeit!» (Simplizissimus.)


	Vermischtes

