
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 12 (1929)

Heft: 15

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


114 DER FRElbENKER Nr. 15

des Menschen zu etwas wirkendem Uebersinnlichen oder zu
einer übersinnlichen Kraft.»

Diese Begriffsfassung ist besonders kennzeichnend für von
vornherein- in bestimmter Richtung, in bestimmten Vorurteilen
festgelegtes Denken, wie es jedem Bekenntnistheologen zu
eigen ist, der durch naturfremdes Studium der Gottesgelehrtheit

schliesslich in merkbare Selbstsuggestion gerät. Zum
mindesten müsste es heissen, «zu etwas vermeintlich Uebersinn-
lichem oder zu etwas jenseits seines Begreifens Liegendem».
Weiter ist es lediglich die Feststellung einer Beobachtung,
bleibt darum an der Oberfläche und gibt keine Erklärung,
worauf diese persönliche Beziehung beruht. Sie umgeht das
Ursprüngliche. Die Heranziehung des Uebersinnlichen ist
übrigens schon darum unzulässig, weil verschiedene
Religionssysteme jedes Uebersinnliche ablehnen.

c) Zwischenstufen zwischen religiöser und tcissenschafllicher
Einstellung.

Die Mitte zwischen deduktiver und induktiver Philo
sophie hält das kritische Philosophiesystem von Immanuel
Kant i). In der Kritik der reinen Vernunft stellt er mit
induktiver Forschungsarl fest, dass sich über das absolut Letzte,
das «Ding an sich», nichts sagen lässt, da wir alle Dinge nur
als Erscheinungen durch unsere fehlerhaften Sinne
wahrnehmen. Ueber Gott, Unsterblichkeit, Anfang und Ende der
Welt lasse sich nichts sagen. In der Kritik der praktischen
Vernunft stellt er dagegen diese rein theoretisch verneinten
Dinge wieder in deduktiver Betrachtungsart her, weil sie dem
Menschen «Lebensbedürfnis» seien und bejaht das «moralische
Gesetz im Menschen», das Gewissen.

Arthur Schopenhauer 3j, der sich als einzigen Erben Kant^
betrachtete, führt die Religion auf das «metaphysische Bedürfnis»

der Menschen zurück. Er ist allerdings der Ansicht, dass
dies Bdürfnis heute nicht durch Religion, sondern durch
Wissenschaft befriedigt wird. So sagt er: «Die Religion erfüllt
und beherrscht die Welt und der grosse Haufen der Menschen
gehorcht ihr. Daneben gellt die Sukzession der Philosophie
für die wenigen, die durch Anlage und Bildung dazu befähigt
sind, an der Enträtselung des grossen Geheimnisses zu
arbeiten In früheren Jahrhunderten war die Religion ein
Wald, hinter welchem Heere halten und sich decken konn-
ten. Aber nach so vielen Fälschungen ist sie nur noch ein
Buschwerk, hinter welchem gelegentlich sich Gauner verstek
ken.» Als eine Art metaphysisches Bedürfnis erklärt auch der

') /. Kanl: Kritik der reinen Vernunft. Kritik der praktischen
Vernunft. Reclams Universalbibliothek, Leipzig.

-) A. Schopenhauer: Sämtliche Werke. Reclams Universalbibliothek,
Leipzig.

Feuilleton.

Literatur.
Freidenkergeschichlen aus der Weltliteratur. Ausgewählt und her¬

ausgegeben von Rudolf Franz. Berlin 1929. Verlagsgesellschaft:
«Der Freidenker?. 313 Seiten holzfreies Papier, in Ganzleinen
M. 4.50.

Mit grosser Freude komme ich der Aufforderung des Verlages
nach, auf die von Dr. Rudolf Franz aus der Weltliteratur eingesammelten

Freidenkergeschichten hier hinzuweisen. Auf die ausser-
oidentliche Bedeutung der. Belletristik zur Ausbreitung einer
Weltanschauung besonders noch hinzuweisen, erübrigt sich. Mit Recht
verweist der Herausgeber in seiner Einleitung darauf hin, dass die
Dichtkunst bisher nur zaghaft und selten an die belletristische
Ausgestaltung unserer Weltanschauungsprobleme herangetreten ist, und

er deckt sehr geschickt die Ursachen zu dieser unangebrachten
Zurückhaltung auf. Auch wird durchaus richtig von der vorliegenden
Reihe von Freidenkergeschichten bemerkt, dass sie, so stark sie auch
in unserem Sinne wirken, doch zum guten Teil durchaus nicht in die
sem Sinne von ihren Verfassern gemeint waren. Aber sachlich macht
das für uns gar keinen Unterschied aus, und gerade der ungewollten
Wirkung kommt um so grössere Beweiskraft zu unsern Gunsten zu.
Es kommen in diesem ersten Band, dem später noch andere folgen
sollen, zum Wort: Zola, Guy de Maupassant, Tolstoi, Tschechow.
Strindberg, Martin Andersen Nexö, Anzengruber. Druck und Aus-

Begründer der neuzeitlichen Völkerkunde, F. Ruttel 3J) die
Religion, indem er erklärt, «Religion ist in allem, was über
die Dinge des täglichen Lebens und über dieses körperliche
Dasein hinaus sich ins Reich unbekannter Ursachen erhebt.
Aehnlich sagt Goethe*); «Religion ist Ehrfurcht vor dem,
was neben, was über, was unter uns ist.»

Aehnlich fasst Dr. Eduard Spranger 5) den Begriff der
Religion. Nach ihm ist sie das Streben, die Seele eine letzte
Beziehung zum Sinne der Welt finden zu lassen, aus der dann
ein ganz individuelles Glück hervorgehe.

Eine moderne, idealistisch-monistische Richtung vertritt
Dr. J. M. Verweyen5). Nach ihm, der alte Gottesvorstellungen
ablehnt, besteht das religiöse Erlebnis darin,, dass man «das.
Herz der Welt in seinem Busen schlagen fühlt, in stillen Stunden

der Sammlung die Vermählung zwischen seinem eigenen
Ich und dem ewigen Sein feiert, in dem Zusammenfallen des

eignen Wesenskernes mit dem Mittelpunkt des Daseins seine
tiefste Seligkeit und Kraft erfährt und durch seine aufwärts,
der Idee zugewandte Wesensart, durch allseitige Steigerung
und Heiligung des Lebens ein Bündnis mit der unendlichen
Schöpferkraft alles Lebens schliesst.»

d) Die wissenschaf tlichen (induktiv-philosophischen)
Religionsbegriffe.

Die eben berührten Zwischenstufen lassen bereits das

Vorwiegen der durch Beobachtung (induktives Vorgehen) vor-
aussetzungslos arbeitenden Wissenschaft erkennen. Allerdings
bleibt immer noch ein Restchen Voraussetzung, auch bei
Schopenhauer, der Religion durch Wissenschaft ablöst, indem
er ein über die Natur hinausgehendes (metaphysisches)
Bedürfnis vertritt.

Die rein auf vorurteilsfreier Beobachtung fussende Richtung

vertritt der Positivismus, der von Comte, Mill, Spencer,
Mach und Avenarius vertreten wird. Comte z. B. unterscheidet

drei Stufen des Denkens, das religiös-theologische,
metaphysische (deduktive) und positivistische (induktive).

Vorläufer des Positivismus ist der philosophische
Materialismus 7). Während die Führer der Aufklärungszeit vor der
französischen Revolution, wie La Mettrie in seinem berühmten
Werk: «Der Mensch als Maschine» noch das Bestehen eine-

3) F. Ratzel: Völkerkunde. Leipzig 1887. Bibliographisches In
stitut, Bd. I.

4) W. Goethe: Wander jähre.
s) Dr. E. Spranger: Die Religiosität der Jugendlichen. Vortrag

referiert Deutsche Allgemeine Zeitung (15. I. 1922).
n) Dr. J. M. Verweyen: Der religiöse Mensch und seine

Probleme. Verlag Ernst Reinhardt. München 1921.

~) Allerdings nur der zeitlichen Aufeinanderfolge, nicht aber
dem gedanklichen Zusammenhang nach. D. Red.

stattung sind vorzüglich. Der schmucke Band sei allen unsern Lesern
und Abonnenten dringend zur Anschaffung empfohlen; genussreiche
Lesestunden werden nicht ausbleiben; sind es doch im grossen und

ganzen unsere eigenen Leiden und Freuden, die die Helden dieser
Geschichten alle durchmachen. Herausgeber und Verleger seien für
ihre glückliche Konzeption und deren gediegene Durchführung
bestens bedankt. Mögen die Erfolge zu weitern Versuchen in dieser
Richtung ermuntern.

c§ 297 — Unzucht zwischen Männern? Ein Beitrag zur Straf
gesetzreform, unter Mitwirkung von Magnus Hirschfeld,
Lehnerdt, Max Hodann, Peter Martin Lampel, herausgegeben von
Richard Linsert. Neuer Deutscher Verlag Berlin, 1929. RM. 3.50.
130 Seiten.

§ 297/3 des Strafgesetzentwurfes lautet: « Mit Gefängnis nicht
unter 6 Monaten wird bestraft: ein Mann, der mit einem Mann"
gewerbsmässig Unzucht treibt In besonders schweren Fällen
ist die Strafe Zuchthaus bis zu 10 Jahren.» Die Verfasser der
vorliegenden Broschüre machen es sich nun zur — recht schweren —

Aufgabe, dieses geplante juristische Attentat zu vereiteln. In der
Hauptsache weisen sie wohl mit Recht darauf hin, dass in 99 von
100 Fällen schwere wirtschaftliche und sexuelle Not die Jungen aul
den «Strich» treiben. Zu jenem restlichen 1 Prozent gehört wohl
jener preussische Prinz, von dem Lampel zu wissen glaubt, dass er
<in Berlin als Kuli auf die Friedrichsstrasse ging und sich 3 Mark
ausbedang — zum Entsetzen seines Adjutanten Für die 99 Prozent
aber gilt, dass mit Gefängnis und Zuchthaus diese Nöte nicht beho-



Nr. 15 DER FRE IDENKER 115

höchsten Wesens» annahmen, lehnte Ludwig Feuerbach s)

jede Daseinsform eines Gottes ab; für ihn war das absolute
Wesen, der Gott der Menschen, sein eigenes Wesen. Die Phan
tasie des Menschen habe sich jeweilig Götter gebildet nach
der eigenen Natur. Carl Marx0) führt diesen Gedanken weiter,

indem er erklärt: Religion ist das Streben nach illuspri
schein Glück des Volkes, das einem Zustand der Gesellschaft
entspricht, welcher der Illusion bedarf. Aehnlich sagt Bebel:
«Die Religion ist die transzendente Wiederspiegelung desv
jeweiligen Gesellschaftszustandes.» (Schluss folgt.)

H) Ludwig Feuerbach: Das Wesen der Religion 1845. Das We
son des Christentums 1841.

") Carl Marx: Zur Kritik der Hegelsrhen Rechtsphilosophie.
Deutsch-französische Jahrbücher 1844.

Einer der sie kennt.*)
Prof. Joseph Wittig, damals Professor des Kirchenrechts

an der katholisch-theologischen Fakultät der Universität in
Breslau, liess Ostern 1922 in der Zeitschrift «Hochland» einen
Aufsatz «Die Erlösten» erscheinen. Er erregte Aufsehen.
Wittig wurde als Ketzer angesehen, obgleich der Aufsatz die
kirchliche Genehmigung erhalten hatte. Andere Ketzereien
in anderen Schriften kamen später dazu. Wittig verlor Amt
und Würden und verfiel der Exkommunikation. Jener Aufsalz
erschien als besonderes Büchlein: «Meine Erlösten in Busse.
Kampf und Wehr».

Die Allg. Deutsche Lehrerzeitung hat sich das Verdienst
erworben, in ihrer Osternummer (13 v. 28. März 1929) eine
Anzahl Stellen aus Wittigs Schrift der Lehrerschaft zugäng
lieh zu machen. Sie müssen aber viel weiter bekannt werden.
Denn da spricht einer, der die Papstkirche genau kennt. Seine
Worte haben in diesem Falle mehr Gewicht als die eines
Freidenkers. Also hören wir, was er sagt:

Wittig wirft die uralte Menschheitsfrage auf: Sind wir er
löst? Er klagt, dass die Religion eingeübt, aber nicht erlebt
wird, Wortplapperei und Werkmechanismus herrschen: «Es

ging uns Jungen so, wie wohl den meisten katholischen Christen,

welche die Lehre von der Erlösung zwar als Katechis-
nuiskapitel und Predigtthema gelernt haben, aber weder in
ihrem äusseren noch in ihrem inneren Leben etwas davon
spüren.» — «Wenn schon immer alles auf die Seligkeit
geschoben wird! Da können uns die Theologen alles weismachen,
wenn man sie nicht schon auf der Erde dafür fassen kann

*) Vgl. auch Nr. 3 d. «Gstfr.» 1928, S. 36.

ben werden, und dass die Gesellschaft diesen entsetzlichen Miss
ständen mit andern Vorsorgemassnahmen entgegentreten muss. Die
Lektüre der Broschüre führt in grauenvolle Tiefen der Menschheit
hinunter; vor dieser Tiefe aber schamvoll einfach die Augen zu
schliessen, wäre feige Problemabweisung. Gewöhnlich ist es doch
unsere berühmte Gesellschafts-«Ordnung», die diese armen Teufel
in ihre Tiefe hinunterstösst. Wie schreibt Lampel? «Meinem Emp
finden jedenfalls steht der Proletarierjunge, auch der noch unter
der Laterne, näher als der feine Mann, der ihn sich — aus dem
Auto her — für eine Nacht aufgabelt, ihn gebraucht und nachher
wegschmeisst.» Wir beglückwünschen die tapferen Persönlichkeiten,
die es auf sich nehmen, in dieser heiklen Frage Vorurteile und
Missverständnisse zu bekämpfen und gefallenen Mitmenschen zu
ihren primitivsten Menschenrechten zu verhelfen. Wir wünschen
diesem vornehmen Bestreben allen Erfolg. H.

Karl Fahrion: Gott, Freiheit, Unsterblichkeit. Kritik der metaphysischen

Grundbegriffe. 123 Seiten. Verlag Felix Meiner, Leipzig.
1926.
Wir wissen es heute: Es gibt zwei Arten von Philosophie; die

eine dient der Kirche und ist heute noch ancilla theologiae; die an
dere dient der Wissenschaft und hilft ihr bei der Zusammenfassung
ilirer Resultate und Theorien und bei der Untersuchung der letzten
Menschheits- und Wertfragen aus dem Geiste der Wissenschaft heraus.

Zu dieser zweiten Art von Philosophie gehört die vorliegende
Untersuchung. Sie geht nicht aus von Gott, Freiheit und Unsterblichkeit,

sondern untersucht diese drei Zentraldognien des christlichen

Glaubens und kommt nach gründlicher Untersuchung mit

Fis ist gar zu bequem, fragende und tragende Menschen aup
die Ewigkeit zu vertrösten. Das hat der Heiland nie getan,
sonst wären ihm alle Apostel davongelaufen.» (Er hat sie
aber auf das nahe Weltende und Kommen des Gottesreiches
auf Erden vertröstet. Red. d. «G.».)

«Der Katholik treibt sich sein Leben lang in den
Grenzgebieten des Reiches Gottes herum und fühlt sich stets von
Strafen für Greil züberschreitungen bedroht. Er hat gar keine
Zeit, etwas nach der Mitte des Gottesreiches zu wandern, wo
es eigentlich erst schön zu werden beginnt. Er muss fortwährend

an der Grenze Grenzverletzungsprozesse mit seiner Seele,
mit seinem Beichtvater, mit seinem Herrgott durchfechten.
Fr lernt die Geographie des Gottesreiches auswendig, nämlich

die Dogmatik (Glaubenslehre. Red.) ; er studiert das Jus
(Recht. Red.) des Gottesreiches, nämlich die Moral. Er weiss

genau, wieviel Gramm Brot er essen darf, ohne das Fastengebot

zu verletzen. Er schliesst ziemlich viel Verträge ab mit
seinem Gott: Gegen die und die Leistung erwartet er, freilich
in aller Demut und. mit dem Zugeständnis jedes Mangels eines
Rechtsanspruches, ganz bestimmte Leistungen von Seiten
Gottes. Er liebt Gott, aber immer aus der Ferne, wo er diese
Liebe mit jeder Minute verlieren kann. Mehr noch fürchtet
er Gott, freilich auch aus der Ferne, in der er doch manchmal
denkt, schon etwas riskieren zu dürfen.

«Acht Seligkeiten hat der Heiland verkündet, aber
keine ist zu schmecken. Die einzige Ausnahrne davon ist das

süsse Mahl des geliebten Meisters — wenn einer wirklich
schon so weit ist, ohne Angst an die Tafel der Liebe zu gehen.
ohne die blutroten Worte zu sehen: «Wer unwürdig von
diesem Brote isst oder den Kelch des Herrn trinkt, der wird
schuldig des Leibes und Blutes des Herrn!»

Von der Erlösungslehre sagt Wittig: «Die Funktion dieses

Apparates wird aber ganz ins Jenseits verlegt. Dort werden
wir endlich erlöst sein, wenn es uns nicht daneben geht. Ob

auch die Erde etwas davon hat, ob sj.e von einem erlösten
Volke bewohnt sein wird, ob die Macht der Sünde auf Erden
gebrochen wird, ob die Erlösung irgendwelche statistisch oder

wenigstens gefühlsmässig feststellbaren Folgen hat, das wurde
nicht erörtert. Oh ihr Dogmatiker, zeigt mir das erlöste Volk!
Ihr präsentiert euch zunächst selbst und sagt: «Wir sind übei
zeugt, dass wir erlöst sind.» Ich will es euch glauben, dass

euch keine Schuld und Fehle mehr drückt. Ihr seid ja immer
etwas Besonderes. Aber das Volk! — Mein Volk will ich
erlöst sehen! Könntet ihr eure Erlösungslehre nicht so verkünden,

dass das katholische Volk wirklich sich von der Sünde

erlöst fühlt, dass es wirklich sieht, dass die Sünde überwunden
ist, dass es sich wirklich nicht mehr zu fürchten braucht, das-'.

einer Notwendigkeit, die vorauszusehen war, zu einem ablehnenden
Entscheid. In den einzelnen Kapiteln, deren Titel ungefähr den

Weg der Untersuchung nachzeichnen mögen — Wahrnehmen und
Denken — Erkenntnis und Erfahrung — Vorstellung und Gegenstand

— Körper und Geist — Notwendigkeit und Freiheit — Gott
und Mensch — Pflicht und Genuss — setzt sich der Verfasser vor
allem auseinander mit Descartes, Spinoza, Hobbes, Locke, Berkeley,
Hume und Kant. Es fällt mir direkt schwer, auf die Wiedergabe
einiger besonders zutreffender Zitate aus dem aufschlussreichen
Kapitel: Gott und Mensch — zu verzichten. Dagegen sei der
Schlussabschnitt aus dem Kapitel: Der gegenwärtige Kampf um die
Weltanschauung — hingesetzt:

«Die Kritik hat die christlichen Glaubenslehren zersetzt. Auch
die offiziellen Vertreter der Kirche sind davon angesteckt. Nu'-

wenige halten ausnahmslos an dem alten Glauben fest; die meisten
machen sich ihr eigenes Christentum zurecht und sind dabei
gezwungen, den Schein aufrechtzuerhalten, als erkennen sie die alten
Sätze an.' Man bezweifelt offen die Notwendigkeit des Wunder -

begriffs und gibt zu, dass die Ueberlieferung über Jesus nicht
feststeht. Dann aber hat auch der Laie ein Recht, Kritik zu üben und
seine Wahl zu treffen; weil er dazu nicht inistand ist, ist die
einzige Folge, dass er verwirrt wird. Indem die Kirche die Religion
für eine Sache der eigenen Erfahrung und des Glaubens erklärt,
gibt sie zu, dass sie nicht mehr überzeugen, also keine neuen
Anhänger mehr gewinnen kann. Der Religionsunterricht tut nicht mehr
die alte Wirkung, und die Vertreter der Kirche stehen nicht mehr
in der alten Achtung. Den Kirchen selbst muss es lieb sein,



116 DER FREIDENKER Nr. 15

es aufjubeln kann in der Erlösung? » (Das will ja das
Priestertum gar nicht. Sie brauchen ein sündenbeladenes,
zerknirschtes, demütiges Volk, das immer wieder um Gnade
bettelt. Red. d. «G.».)

«Aber ihr schrecket ja selber das Volk mit der Hölle und
sagt ihm, dass niemand vor ihr sicher sei. Ihr stellt unzählige
Bedingungen auf, ehe ein Mensch teilhaftig wird der von euch
gepredigten Erlösung. Wer euch hört oder eure Bücher liest,
beginnt bei dem einen Kapitel zu hoffen, beim anderen muss
er wieder zittern. Was ist das für eine Erlösung?»

Wittig fordert die Führer auf, in den alten Gnadenkammern

der Kirche nachzusehen und nicht in den Folterkammern.

Sie sollen das Volk froh machen und es anleiten, Gott
ohne Zagen und Zittern zu dienen: «Ihr sollt einmal sehen,
wie herrlich und stark dieses Volk wird, wenn ihr es zu
einem Volke der Erlösten machen könnet, zu einem Volke
freier Kinder Gottes!» (Besser gleich zu einem Volke von
Freidenkern! Red.)

Wittig beschreibt eine Pfarrei: «Zwölftausend Mitglieder
gehörten zu unserer Gemeinde; viertausend davon beteiligten

sich am kirchlichen Leben und nahmen die Erlösungs-
mitteL an, die wir ihnen zu bieten hatten. Waren die andern
achttausend lauter böse Menschen? Ich lernte viele von ihnen
kennen, und fand keinen einzigen bösen Menschen darunter
Ich fragte sie, warum sie der Kirche entfremdet sein: Alle
gaben der Kirche die Schuld; sie waren den Erlösungsmitteln
entflohen, mit denen wir sie erlösen wollten. Eine verweigerte

Lossprechung oder die Furcht vor der Verweigerung,
disziplinäre Eingriffe in ihre Herzensangelegenheiten und
ihre ehelichen Verhältnisse, Abneigung gegen das Klerikale
an ihrer Priesterschaft — und so ging die traurige Litanei der
Gründe weiter.»

Nach diesen Proben können wir den grimmigen Hass der
kirchlichen Oberen gegen Prof. Wittig und seine Exkommunikation

begreifn. Er hat als ein Kenner dem Klerikalismus
einen Spiegel vorgehalten. Aendern will sich dieser Kleri
kalismus nicht, will nicht die Menschen auf Erden erlösen
und froh machen. Er lebt von dem Sündenbewusstsein seiner
Hörigen, von Erlösung, und besonders von der Verdammnis
in einem Jenseits, von dem diejenigen, die darüber verfügen,
selbst nicht das Geringste wissen!

Wenn ein religiöser Katholik, wie Prof. Wittig, der Kirche
so ernsthaft die Wahrheit sagt, so sollte das auch Katholiken
bedenklich stimmen! (Aus der «Geistesfreiheit».)
"TTTTm I I I I I I I I I I I I I I I I I I I I J I J I I <

Gesinnungsfreund!
Haben Sie dem „Freidenker" schon einen
neuen Abonnenten geworben

wenn eine klare Scheidung eintritt zwischen denen, die innerlich
zu ihnen gehören, und denen, die nur mitlaufen oder nur dem Na
men nach zu ihnen zählen. Es ist ein auf die Dauer unhaltbarer Zu
stand, dass die Jugend in Lehren unterrichtet wird, die ein nicht
unbeträchtlicher Teil sogleich wieder wegwirft, während sich ein
anderer Teil in schweren, inneren Kämpfen von ihnen losringt.»

Neben dem Dank an den Verfasser gehört sich aucli ein Wort
der Anerkennung an den Verleger, der es wagt, in unserer immer
noch metaphysiktrunkenen Zeit ein derart klares Bekenntnis gegen
Gott, gegen Willensfreihet und gegen Unsterblichkeit als Resultat
einer ernsthaften philosophischen Untersuchung vorzulegen. ff.

Robert Seidel: Gesammelle Gedichte. J.H.W. Dietz Nachfolger
Berlin 1925. 413 Seten.

Angelegentlich sei gerade hier wieder einmal hingewiesen auf
Seidels «Gesammelte Gedichte». Sie sind in der Sprache kernig und
klar, sie kämpfen mit erfrischender Offenheit und flottem
Temperament gegen soziale Ungerechtigkeit, gegen menschliche Bor
niertheit und Unfreiheit, sie kämpfen einen Kampf, der zum guten
Teil recht eigentlich auch unser Kampf ist. In schweren Stunden
der Anfechtung und Verzagtheit richten wir uns wieder auf an dieser

unerschütterlichen Zuversicht und glühenden Begeisterung, die
beide auch heute noch des greisen Kämpen unveräusserliches Erbgut

sind. Die Gedichte sind auch durch unsere Literaturstelle zu
bezichen. II.

Teufelsliteratur und Dämonologie
im 18. Jahrhundert.
Von Ludivig Eldersch, Wien.

I.

'Schon in der Blütezeit des Teufelsglaubens, im 16.

Jahrhundert, haben kulturbewusste Zeugen der von den Papisten
organisierten Hexenschlächtereien gegen die Dämonologie
der Kirche ihre 'Stimme erhoben. Zu Beginn des IG.
Jahrhunderts verfasste der italienische Philosoph P. Pomponazzi
eine Arbeit gegen den Teufelsaberglauben, die der Papst auf
den Index der verbotenen Bücher setzen liess, U. Molilore,
Rechtsgelehrter in Pavia, vertrat zu gleicher Zeit die Ansicht,
aller Teufelsspuk sei Erfindung, 1531 erschien «De occulta
Philosophia» von Agrippa von Netlesheim, das den Verfasser

in den Verdacht der Teufelsbündelei brachte, sein Schüler,

J. Wyer, schreibt 1563 ein Werk «Ueber Teufelsbetrügereien»,

weshalb er wegen Verteidigung der Hexen angeklagt

wird und fliehen muss, die beiden katholischen
Geistlichen, P. Charron und G. Loseus wenden sich ebenfalls
gegen das Teufelsdogma. Loseus aber muss widerrufen. Ebenso
greifen merkwürdigerweise drei Jesuiten den Teufelswahn
an : A. Panner, P. Leymann und Friedrich von Spee (dieser
besonders in «Cautio Criminalis» 1631). Im 17. Jahrhundert
sind es vornehmlich zwei Männer, der Theologe B. Bekker
(in «Die bezauberte Welt» 1691) und der Rechtsgelehrte
C. T. Thomasius (gest. 1728), die mutig gegen den Dämonen
glauben auftraten. Diesen Wortführern der Vernunft ist es
zu verdanken, dass die Morde an den «Hexen» allmählich
aufhörten. Allerdings sind noch aus dem 18. Jahrhundert
Hexenprozesse bekannt. In Preussen 1721 und 1728, in Bayern
noch 1749, 1754, 1756, 1775, in Oesterreich fanden 1729 zwei
Verurteilungen statt, in Posen noch 1793, wo zwei Frauen
verbrannt wurden. Der Inquisition war im 18. Jahrhundert aber
bereits der Giftwahn ausgebrochen, dennoch wucherte der
Teufelsglaube im Geistesleben der Kirche ruhig fort, der Dua
lismus von Gott und Teufel nahm in der Theorie noch immer
einen grossen Raum ein. Trotz des Skepticismus im
Aufklärungszeitalter, trotzdem ganze Philosophenschulen den Dü-

monenglauben in den Massen durch Kritik jeden Geltungsbereich

nahmen. Auch die Kirche des 18. Jahrhunderts konnte
des Teufels nicht entbehren, ebensowenig wie die heutige,
die noch immer meint, das Schreckbild des Widersachers sei
ein vorzügliches Requisit der Propaganda für den lieben Gott

Die geistliche Literatur des 18. Jahrhunderts strotzt von
Bemerkungen über den Teufel. Selbst im Kirchenlied spielt
der Teufel eine Rolle, um die ihn jeder Heilige beneiden
könnte. Immer wieder wird er als der Gegner des lichtumflos-

Vermischtes.

Elsässische Konkordatsjustiz. Gelegentlich zeigt ein Fall, zu
welchen «Schönheiten» das im Elsass noch bestehende Schul- und
Kirchenregime führen kann, das den Besuch des Religionsunterrichts
zum gesetzlichen Zwang erhebt und das Vergehen gegen dieses
Gebot schwer ahndet. So wurde dieser Tage ein Vater, der sein
Kind im April nicht regelmässig in den Religionsunterricht geschickt
hatte, zu einem Tage Gefängnis verurteilt. Es ist blutigste Ironie,
dass diese Strafe noch durch — den bolschicislischen Bürgermeister

verfügt wurde.

Wohlangebrachte Vorsichlsmassnahmen. Das Organisations-
stötut der römisch-katholischen Landeskirche des Kantons Aargau,
das diese als erste auf Grund des neuen Kirchenartikels vorgelegt
hat, wird vom Regierungsrat dem Grossen Rat unterbreitet. Der
Regierungsrat stellt dazu einige einschränkende Anträge; so wünscht
er, dass über die entsprechenden mündlichen Erklärungen hinaus
im Statut festgelegt werde, dass die dem Papst und dem Bischof
vorbehallene Jurisdiktion sich lediglich auf Fragen religiöser Natur

beziehe. Die weitere Tragung der Kosten der kirchlichen Zen-
tialorgane (Synode, Synodalrat) durch den Staat wird abgelehnt,
nachdem den Kirchen das Recht zur Erhebung einer Zentralsteuer
für ihre allgemeinen Bedürfnisse erteilt worden sei. Die Kirchensteuer

für gemischte Ehen soll nach dem kantonalen Sleuerrechl
nach Köpfen, nicht nach Hälften, und bei Vorhandensein von Kin
dein nach Dritteln erhoben werden. Die Bestimmung, dass die


	Feuilleton

