Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 12 (1929)
Heft: 15
Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

i14 ‘ S DER FREIDENKER

Nr. 15

des Menschen zu etwas wirkendem Uebersinnlichen oder zu
einer iibersinnlichen Kraft.»

Diese Begriffsfassung ist besonders kennzeichnend fiir von
vornherein in bestimmter Richtung, in bestimmten Vorurteilen
fesigelegtes Denken, wie es jedem Bekenntnistheologen zu
eigen ist, der durch naturfremdes Studium der Gottesgelehrt-
heit schliesslich in merkbare Selbstsuggestion geriit. Zum min-
desten miisste es heissen, «<zu etwas vermeinilich Uebersinn-
lichem oder zu etwas jenseits seines Begreifens Liegendems.
Weiter ist es lediglich die Feststellung einer Beobachtung,
bleibt darum an der Oberfliche und gibt keine Erklirung,
worauf diese personliche Beziehung beruht. Sie umgeht das
Urspriingliche. Die Heranziehung des Uebersinnlichen ist
Gibrigens schon darum unzuléssig, weil verschiedene Reli-
gionssysteme jedes Uebersinnliche ablehnen.

¢) Zwischenstufen zwischen religioser und wissenschafilicher
Einstellung. '

Die Mitte zwischen deduktiver und induktiver Philo
sophie hdlt das kritische Philosophiesystem von Immanuel
Kant 1), In der Kritik der reinen Vernunit stellt er mit iu-
duktiver Forschungsart fest, dass sich iiber das absolut Letzte,
das «Ding an sich», nichts sagen lisst, da wir alle Dinge nur
als Erscheinungen durch unsere fehlerhaften Sinne wahi-
riehmen. Ueber Gott, Unsterblichkeit, Anfang und Ende der
Welt lasse sich nichts sagen. In der Kritik der praktischen
Vernunft stellt er dagegen diese rein theoretisch verneinten
Dinge wieder in deduktiver Betrachtungsart her, weil sie dem
Menschen «Lebensbediirfnis> seien und bejaht das «<moralische
Gesetz im Menscheny, das Gewissen.

Arthur Schopenhauer 2), der sich als einzigen Erben Kante
betrachtete, fiihrt die Religion auf das «metaphysische Bediirf-
nis»> der Menschen zuriick. Er ist allerdings der Ansicht, dass
dies Bdiirfnis heute nicht durch Religion, sondern durch Wis-
senschaft befriedigt wird. So sagt er: «Die Religion erfiilli
und beherrscht die Welt und der grosse Haufen der Menschen
gehorcht ihr. Daneben geht die Sukzession der Philosophie
fiir die wenigen, die durch Anlage und Bildung dazu befiihigi
sind, an der Entriitselung des grossen Geheimnisses zu ar-
beiten . . . In fritheren Jahrhunderten war die Religion ein
Wald, hinter welchem Heere halten und sich decken konn-
len.  Aber nach so vielen Filschungen ist sie nur noch ein
Buschwerk, hinter welchem gelegentlich sich Gauner verstek
ken.» Als eine Art metaphysisches Bediirfnis erklirt auch der

) I. Kanl: Kritik der reinen Vernunft. Kritik der praktischen
Vernunft. Reclams Universalbibliothek, Leipzig.

) A. Schopenhauer: Samtliche Werke. Reclams Universalbiblio-
thek, Leipzig.

Begriinder der neuzeitlichen Vélkerkunde, F. Ratzels), die
Religion, indem er erkldrt, «Religion ist in allem, was iibel
die Dinge des tdglichen Lebens und iiber dieses kérperliche
Dasein hinaus sich ins Reich unbekannter Ursachen erhebt.s
Aehnlich sagt Goethe ¢): <Religion ist Ehrfurcht vor dem,
was neben, was iiber, was unter uns ist.»

Aehnlich fasst Dr. Eduard Spranger®) den Begriff der Re-
ligion. Nach ihm ist sie das Streben, die Seele eine letzte Be-
ziehung zum Sinne der Welt finden zu lassen, aus der dann
ein ganz individuelles Gliick hervorgehe.

Eine moderne, idealistisch-monistische Richtung vertritt
Dr. J. M. Verweyenst), Nach ihm, der alte Gottesvorstellungen
ablehnt, besteht das religiose Erlebnis darin,, dass man «das.
Herz der Welt in seinem Busen schlagen fiihlt, in stillen Stun-
den der Sammlung die Vermihlung zwischen seinem eigenen
Iech und dem ewigen Sein feiert, in dem Zusammenfallen des
eignen Wesenskernes mit dem Mittelpunkt des Daseins seine
tiefste Seligkeit und Kraft erfahrt und durch seine aufwirls,
der Idee zugewandte Wesensart, durch allseitige Steigeruny
uvnd Heiligung des Lebens ein Biindnis mit der unendlichen
Schopferkraft alles Lebens schliesst.»

d) Die wissenschaftlichen (induktiv-philosophischen)
Religionsbegriffe.

Die eben beriihrten Zwischenstufen lassen bereits das
Vorwiegen der durch Beobachtung (induktives Vorgehen) vor-
aussetzungslos arbeitenden Wissenschaft erkennen. Allerdings
bleibt immer noch ein Restchen Voraussetzung, auch bei
Schopenhauer, der Religion durch Wissenschaft abldst, indem
er ein iiber die Natur hinausgehendes (metaphysisches) Be-
diirfnis vertritt.

Die rein auf vorurteilsfreier Beobachtung fussende Rich-
tung vertritt der Positivismus, der von Comte, Mill, Spencer,
Mach und Avenarius vertreten wird. Comte z. B. unterschei-
det drei Stufen des Denkens, das religios-theologische, meta-
physische (deduktive) und positivistische (induktive).

Vorlaufer des Positivismus ist der philosophische Mate-
rialismus 7), Wahrend die Fiihrer der Aufklarungszeit vor der
franzosischen Revolution, wie La Mettrie in seinem beriihmten
Werk: «Der Mensch als Maschine» noch das Bestehen eines

3) F. Ratzel: Voélkerkunde. Leipzig 1887. Bibliographisches In
stitut, Bd. I.

4) W. Goethe: Wanderjahre.

® Dr. E. Spranger: Die Religiositit der Jugendlichen. Vortrag
referiert Deutsche Allgemeine Zeitung (15. I. 1922).

% Dr. J. M. Verweyen: Der religiose Mensch und seine Pro--
bleme. Verlag Ernst Rzinhardt. Miinchen 1921.

%) Allerdings nur der zeitlichen Aufeinanderfolge, nicht aber
dem gedanklichen Zusammenhang nach. D. Red.

Feuilleton.

Literatur.

Freidenkergeschichlen aus der Wellliteralur. Ausgewihlt und her-
ausgegeben von Rudolf Franz. Berlin 1929. Verlagsgesellschaft:
«Der Freidenker¢. 313 Seiten holzfreies Papier, in Ganzleinen
M. 4.50. !

Mit grosser Freude komme ich der Aufforderung des Verlages
nach, auf die von Dr. Rudolf Franz aus der Weltliteratur eingesam-
melten Freidenkergeschichten hier hinzuweisen. Auf die ausser-
ordentliche Bedeutung der Belletristik zur Ausbreitung einer Welt-
anschauung besonders noch hinzuweisen, eriibrigt sich. Mit Recht
verweist der Herausgeber in seiner Einleitung darauf hin, dass die
Dichtliunst bisher nur zaghaft und selten an die belletristische Aus-
cestaltung unserer Weltanschauungsprobleme herangetreten ist, und
er deckt sehr geschickt die Ursachen zu dieser unangebrachten Zu-
riickhaltung auf. Auch wird durchaus richtig von der vorliegenden
Reihe von Freidenkergeschichten bemerkt, dass sie, so stark sie auch
in unserem Sinne wirken, doch zum guten Teil durchaus nicht in die-
sem Sinne von ihren Verfassern gemeint waren. Aber sachlich macht
das fiir uns gar keinen Unterschied aus, und gerade der ungewollten
Wirkung kommt um so grossere Beweiskraft zu unsern Gunsten zu.
Es kommen in diesem ersten Band, dem spiiter noch andere folgen
sollen, zum Wort: Zola, Guy de Maupassant, Tolstoi, Tschechow.
Strindberg, Martin Andersen Nexd, Anzengruber. Druck und Aus-

stattung sind vorziiglich. Der schmucke Band sei allen unsern Lesern
und Abonnenten dringend zur Anschaffung empfohlen; genussreiche
Lesestunden werden nicht ausbleiben; sind es doch im grossen und
ganzen unsere eigenen Leiden und Freuden, die die Helden dieser
Geschichten alle durchmachen. Herausgeber und Verleger seien fiir
ihre gliickliche Konzeption und deren gediegene Durchfiihrung be-
stens bedankt. Mdgen die Erfolge zu weitern Versuchen in dieser
Richtung ermuntern. H

«§ 297 — Unzuchi zwischen Minnern? Ein Beitrag zur Straf
gesetzreform, unter Mitwirkung von Magnus Hirschfeld, G.
Lehnerdt, Max Hodann, Peter Martin Lampel, herausgegeben von
Richard Linsert. Neuer Deutscher Verlag Berlin, 1929. RM. 3.50.
130 Seiten.

§ 297/3 des Strafgesetzentwurfes lautet: « Mit Geféngnis nicht
unter 6 Monaten wird bestraft: . . . ein Mann, der mit einem Mann~
gewerbsmissig Unzucht treibt . . . In besonders schweren Fillen
ist die Strafe Zuchthaus bis zu 10 Jahren.» Die Verfasser der vor-
liegenden Broschiire machen es sich nun zur — recht schweren —
Aufgabe; dieses geplante juristische Attentat zu vereiteln. In der
Hauptsache weisen sie wohl mit Recht darauf hin, dass in 99 von
100 Fillen schwere wirtschaftliche und sexuelle Not die Jungen aut
den «Strich» treiben. Zu jenem restlichen 1 Prozent gehort wohl
jener preussische Prinz, von dem Lampel zu wissen glaubt, dass er
«in Berlin als Kuli auf die Friedrichsstrasse ging und sich 3 Mark
ausbedang — zum Entsetzen sezines Adjutanten». Fiir die 99 Prozent
aber gilt, dass mit Gefdngnis und Zuchthaus diese Note nicht beho-



Nr. 15

GER FREIDENKER T 115

i}

¢hochsten Wesens» arnahmen, lehnte Ludwig Feuerbach®)
jede Daseinsform eines Gottes ab; fiir ihn war das absolute
Wesen, der Gott der Menschen, sein eigenes Wesen. Die Phan:
lasie des Menschen habe sich jeweilig Gotter gebildet nach
der eigenen Natur. Carl Marz®) fiihrt diesen Gedanken wei-
ter, indem er erklart: Religion ist das Streben nach illusori
schem Gliick des Volkes, das einem Zustand der Gesellschaft
entspricht, welcher der Illusion bedarf. Aehnlich sagt Bebel:
«Die Religion ist die transzendente Wiederspiegelung des"je-
weiligen Gesellschaftszustandes.» ) (Schluss folgt.)

%) Ludwig Feuerbach: Das Wesen der Religion 1845. Das We
scn des Christentums 1841.

%) Carl Marx: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie.
Deutsch-franzosische Jahrbiicher 1844. .

Einer der sie kennt.*)

Prof. Joseph Wittig, damals Professor des Kirchenrechis
an der katholisch-theologischen Fakultdt der Universitit in
Breslau, liess Ostern 1922 in der Zeitschrift «Hochland> einen
Aufsatz «Die Erlosten» erscheinen. Er erregte Aufsehen.
Wittig wurde als Ketzer angesehen, obgleich der Aufsatz die
kirchliche Genehmigung erhalten hatte. Andere Ketzereien
in anderen Schriften kamen spiter dazu. Wittig verlor Amt
und Wiirden und verfiel der Exkommunikation. Jener Aufsalz
erschien als besonderes Biichlein: «Meine Erl6sten in Busse,
Kampf und Wehr».

Die Allg. Deutsche Lehrerzeitung hat sich das Verdienst
erworben, in ihrer Osternummer (13 v. 28. Marz 1929) eine
Anzahl Stellen aus Wittigs Schrift der Lehrerschaft zuging-
lich zu machen. Sie miissen aber viel weiter bekannt werden.
Denn da spricht einer, der die Papstkirche genau kennt. Seine
Worte haben in diesem Falle mehr Gewicht als die eines Frei-
denkers. Also hdoren wir, was er sagt:

Wittig wirft die uralte Menschheitsfrage auf: Sind wir er-
16st? Er klagt, dass die Religion eingeiibt, aber nicht erlebt
wird, Wortplapperei und Werkmechanismus herrschen: <Es
ging uns Jungen so, wie wohl den meisten katholischen Chri-
sten, welche die Lehre von der Erlosung zwar als Katechis-
nwuskapitel und Predigtthema gelernt haben, aber weder in
ihrem dusseren mnoch in ihrem inneren Leben etwas davon
spiiren.» — <«Wenn schon immer alles auf die Seligkeit ge-
schoben wird! Da konnen uns die Theologen alles weismachen,
wenn man sie nicht schon auf der Erde dafiir fassen kann

*) Vgl auch Nr. 3 d. «Gstir.» 1928, S. 36.

Fs ist gar 2u bequem, fragende und tragende Menschen auj
die Ewigkeit zu vertristen. Das hat der Heiland nie getan,
senst wiren ihm alle Apostel davongelaufen.» (Er hat sie
aber auf das nahe Weltende und Kommen des Gottesreiches
auf Erden vertrostet. Red. d. «G.».)

«Der Katholik treibt sich sein Leben lang in den Grenz-
gebieten des Reiches Gottes herum und fiihlt sich stets von
Strafen fiir Grenziiberschreitungen bedroht. Er hat gar keine
Zeit, etwas nach der Mitte des Gottesreiches zu wandern, wo
ec eigentlich erst schon zu werden beginnt. Er muss fortwéh-
rend an der Grenze Grenzverletzungsprozesse mit seiner Seele,
mit seinem Beichtvater, mit seinem Herrgott durchfechten.
Fr lernt die Geographie des Gottesreiches auswendig, nim-
lich die Dogmatik (Glaubenslehre. Red.); er studiert das Jus
(Recht. Red.) des Gottesreiches, ndmlich die Moral. Er weiss
genau, wieviel Gramm Brot er essen darf, ohne das Fasten-
gebot zu verletzen. Er schliesst ziemlich viel Veririge ab mil
seinem Gott: Gegen die und die Leistung erwertet er, freilich
in aller Demut und. mit dem Zugestindnis jedes Mangels eines
Rechtsanspruchds, ganz bestimmie Leistungen von seiler
Gottes. Er liebt Gott, aber immer aus der Ferne, wo er diese
Liebe mit jeder Minute verlieren kann. Mehr noch fiirchtet
er Gott, freilich auch aus der Ferne, in der er doch manchmal
denkt, schon efwas riskieren zu diirfen.

«Acht Seligkeiten hat der Heiland verkiindet, aber
keine ist zu schmecken. Die einzige Ausnahme davon ist das
siisse Mahl des geliebten Meisters — wenn einer  wirklich
schon so weit ist, ohne Angst an die Tafel der Liebe zu gehen.
ohne die blutroten Worte zu sehen: «Wer unwiirdig von die-
sem Brote isst oder den Kelch des Herrn trinkt, der wird
schuldig des Leibes und Blutes des Herrn!» . . .

Von der Erlésungslehre sagt Wittig: «Die Funktion dieses
Apparates wird aber ganz ins Jenseits verlegt. Dort werden
wir endlich erldst sein, wenn es uns nicht daneben geht. Ob
auch die Erde etwas davon hat, ob sie von einem erldsteu
Volke bewohnt sein wird, ob die Macht der Siinde anf Erden
gebrochen wird, ob die Erlosung irgendwelche statistisch oder
wenigstens gefiihlsmissig feststellbaren Folgen hat, das wurde
nicht erértert. Oh ihr Dogmatiker, zeigt mir das erldste Volk!
Ihr prasentiert euch zunichst selbst und sagt: «Wir sind iiber-
zeugt, dass wir erldst sind.» Ich.-will es euch glauben, dass
euch keine Schuld und Fehle mehr driickt. Ihr seid jo immer
etwas- Besonderes. Aber das Volk! — Mein Volk will ich er-
16st sehen! Kénntet ihr eure Erlosungslehre nicht so verkiin-
den, dass das katholische Volk wirklich sich von der Siinde
erlost fiihlt, dass es wirklich sieht, dass die Siinde tiberwunden
ist, dass es sich wirklich nicht mehr zu fiirchten braucht, dass

ben werden, und dass die Gesellschaft diesen entsetzlichen Miss-
stiinden mit andern Vorsorgemassnahmen entgegentreten muss. Die
Lektiire der Broschiire fiihrt in grauenvolle Tiefen der Menschheit
hinunter; vor dieser Tiefe aber schamvoll einfach die Augen zu
schliessen, wire feige Problemabweisung. Gewdhnlich ist es doch
unsere berithmte Gesellschafts-«Ordnung», die diese armen Teufel
in ihre Tiefe hinunterstosst. Wie schreibt Lampel? «Meinem Emp-
finden jedenfalls steht der Proletarierjunge, auch der noch unter
der Laterne, niher als der feine Mann, der ihn sich — aus dem
Auto her — fiir eine Nacht aufgabelt, ihn gebraucht und nachher
wegschmeisst.>y Wir begliickwiinschen die tapferen Personlichkeiten,
die es auf sich nehmen, in dieser heiklen Frage Vorurteile und
Missverstindnisse zu bekdmpfen und gefallenen Mitmenschen zu
ihren primitivsten Menschenrechten zu verhelfen. Wir wiinschen
diesem vornehmen Bestreben allen Erfolg. H.

Karl Fahrion: Goll, Freiheil, Unsterblichkeil. Kritik der metaphy-
sischen Grundbegriffe. 123 Seiten. Verlag Felix Meiner, Leipzig,
1926.

Wir wissen es heute: Es gibt zwei Arten von Philosophie; die
eine dient der Kirche und ist heute noch ancilla theologiae; die an
dere dient der Wissenschaft und hilft ihr bei der Zusammenfassung
ihrer Resultate und Theorien und bei der Untersuchung der letzten
Menschheits- und Wertfragen aus dem Geiste der Wissenschaft her-
aus. Zu dieser zweiten Art von Philosophie gehort die vorliegende
Untersuchung. Sie geht nicht aus von Gott, Freiheit und Unsterb-
lichkeit, sondern untersucht diese drei Zentraldogmen des christ-
lichen Glaubens und kommt nach griindlicher Untersuchung mit

einer Notwendigkeit, die vorauszusehen war, zu einem ablehnenden
Entscheid. In den einzelnen Kapiteln, deren Titel ungefdhr den
Weg der Untersuchung nachzeichnen mégen — Wahrnehmen und
Denken — Erkenntnis und Erfahrung — Vorstellung und Gegen-
stand — Korper und Geist — Notwendigkeit und Freiheit — Goit
und Mensch — Pflicht und Genuss — setzt sich der Verfasser vor
allem auseinander mit Descartes, Spinoza, Hobbes, Locke, Berkeley,
Hume und Kant. Es fillt mir direkt schwer, auf die Wiedergabe
einiger besonders zutreffender Zitate aus dem . aufschlussreichen
Kapitel: Gott und Mensch — zu verzichten. Dagugen sei der Schluss-
abschnitt aus dem Kapitel: Der oegenwartlge Kampf um die Welt-
anschauung — hingesetzt:

«Die Kritik hat die christlichen Glaubenslehren zersetzt. Auch
die offiziellen Vertreter der Kirche sind davon angesteckt. Nur
wenige halten ausnahmslos an dem alten Glauben fest; die meisten
machen sich ihr eigenes Christentum zurecht und sind dabei ge-
zvungen, den Schein aufrechtzuerhalten, als erkennen sie die alten
Siitze an. Man bezweifelt offen die Notwendigkeit des Wunder-
begriffs und gibt zu, dass die Ueberlieferung iiber Jesus nicht fest-
steht. Dann aber hat auch der Laie ein Recht, Kritik zu {iben und
seine Wahl zu treffen; weil er dazu nicht imstand ist, ist die ein-
zige Folge, dass er verwirrt wird. Indem die Kirche die Religion:
fiir eine Sache der eigenen Erfahrung und des Glaubens erklirt,
gibt sie zu, dass sie nicht mehr iiberzeugen, also keine neuen An-
hiinger mehr gewinnen kann. Der Religionsunterricht tut nicht mehr
die alte Wirkung, und die Vertreter der Kirche stehen nicht mehr
in der alten Achtung. . Den Kirchen selbst muss es lieb sein,



116 DER FREIDENKER

Nr. 15

es aufjubeln kann in der Erlésung? s (Das will ja das Prie-
slertum gar nicht. Sie brauchen ein siindenbeladenes, zer-
knirschtes, demiitiges Volk, das immer wieder um Gnade bet-
telt. Red. d. «G.».)

«Aber ihr schrecket ja selber das Volk mit der Hélle und
sagt ihm, dass niemand vor ihr sicher sei. Ihr stellt unziihlige
Bedingungen auf, ehe ein Mensch teilhaftig wird der von euch
gepredigten Erlosung. Wer euch hort oder eure Biicher liest,
beginnt bei dem einen Kapitel zu hoffen, beim anderen muss
er wieder zittern. Was ist das fiir eine Erlosung?2»

Wittig fordert die Fiihrer auf, in den alten Gnadenkam-
mern der Kirche nachzusehen und nicht in den Folterkam-
mern. Sie sollen das Volk froh machen und es anleiten, Gott
ohne Zagen und Zittern zu dienen: «Ihr sollt einmal sehen,
wie herrlich und stark dieses Volk wird, wenn ihr es zu
einem Volke der Erlosten machen kénnet, zu einem Volke
freier Kinder Gottes!> (Besser gleich zu einem Volke von
Freidenkern! Red.)

Wittig beschreibt eine Pfarrei: «Zwdlftausend Mitglieder
gehorten zu unserer Gemeinde; viertausend davon beteilig-
ten sich am kirchlichen Leben und nahmen die Erlosungs-
mittel, an, die wir ihnen zu bieten hatten. Waren die andern
achttausend lauter bése Menschen? Ich lernte viele von ihnen
kennen, und fand keinen einzigen bosen Menschen darunter.
Ich fragte sie, warum sie der Kirche enifremdet sein: Alle
gaben der Kirche die Schuld; sie waren den Erldsungsmitteln
entflohen, mit denen wir sie erlésen wollten. Eine verwei-
gerte Lossprechung oder die Furcht vor der Verweigerung,
disziplindre Eingriffe in ihre Herzensangelegenheiten und
ihre ehelichen Verhiltnisse, Abneigung gegen das Klerikale
an ihrer Priesterschaft — und so ging die traurige Litanei der
Griinde weiter.»

Nach diesen Proben konnen wir den grimmigen Hass der
kirchlichen Oberen gegen Prof. Wittic und seine Exkommu-
iikation begreifn. Er hat als ein Kenner dem Klerikalismus
einen Spiegel vorgehalten. Aendern will sich dieser Kleri-
kalismus nicht, will nicht die Menschen auf Erden erléser
und froh machen. Er lebt von dem Siindenbewusstsein seiner
Forigen, von Erlésung, und besonders von der Verdammnis
in einem Jenseits, von dem diejenigen, die dariiber verfiigen,
selbst nicht das Geringste wissen.

Wenn ein religioser Katholik, wie Prof. Wittig, der Kirche
so ernsthaft die Wahrheit sagt, so sollte das auch Katholiken
bedenklich stimmen! (Aus der «Geistesfreiheit.)

Ty

Gesinnungsfreund!

Haben Sie dem ,,Freidenker schon einen

neuen Abonnenten geworben?

Teufelsliteratur und DAamonologie

im 18. Jahrhundert.
Von Ludwig Eldersch, Wien.

I.

“Schon in der Bliitezeit des Teufelsglaubens, im 16. Jahr-
hundert, haben kulturbewusste Zeugen der von den Papisten
crganisierten Hexenschldchtereien gegen die Dimonologie
der Kirche ihre "Stimme erhoben. Zu Beginn des 16. Jahr-
hunderts verfasste der italienische Philosoph P. Pomponazzi
eine Arbeit gegen den Teufelsaberglauben, die der Papst auf
den Index der verbotenen Biicher setzen liess, U. Molitore,
Rechtsgelehrter in Pavia, vertrat zu gleicher Zeit die Ansicht,
aller Teufelsspuk sei Erfindung, 1531 erschien «De occulta
Philosophia»> von Agrippa von Nellesheim, das den Verfas-

_ser in den Verdacht der Teufelsbiindelei brachte, sein Schii-

ler, J. Wyer, schreibt 1563 ein Werk «Ueber Teufelsbetrii-
cereien», weshalb er wegen Verteidigung der Hexen ange-
lagt wird und fliehen muss, die beiden katholischen Geisi-
lichen, P. Charron und C. Loseus wenden sich ebenfalls ge-
gen das Teufelsdogma. Loseus aber muss widerrufen. Ebenso
greifen merkwiirdigerweise drei Jesuiten den Teufelswahn
an: A. Panner, P. Leymann und Friedrich von Spee (dieser
kesonders in «Cautio Criminalisy» 1631). Im 17. Jahrhundert
sind es vornehmlich zwei Mé#nner, der Theologe B. Bekker
(in «Die bezauberte Welt> 1691) und der Rechtsgelehrte
C. T. Thomasius (gest. 1728), die mutig gegen den Dimonen:
glauben auftraten. Diesen Wortfithrern der Vernunft ist es
zu verdanken, dass die Morde an den «Hexen» allméhlich
aufhorten. Allerdings sind noch aus dem 18. Jahrhundert
Hexenprozesse bekannt. In Preussen 1721 und 1728, in Bayern
soch 1749, 1754, 1756, 1775, in Oesterreich fanden 1729 zwei
Verurteilungen statt, in Posen noch 1793, wo zwei Frauen ver-
brannt wurden. Der Inquisition war im 18. Jahrhundert aber
bereits der Giftwahn ausgebrochen, dennoch wucherte dev
Teufelsglaube im Geistesleben der Kirche ruhig fort, der Dua-
lismus von Gott und Teufel nahm in der Theorie noch immer
einen grossen Raum ein. Trotz des Skepticismus im Aufkli-
rungszeitalter, trotzdem ganze Philosophenschulen den Di-
monenglauben in den Massen durch Kritik jeden Geltungs-
bereich nahmen. Auch die Kirche des 18. Jahrhunderts konnt»
des Teufels nicht entbehren, ebensowenig wie die heutige,
die noch immer meint, das Schreckbild des Widersachers sei
ein vorziigliches Requisit der Propaganda fiir den lieben Gott

Die geistliche Literatur des 18. Jahrhunderts strotzt von
Bemerkungen iiber den Teufel. Selbst im Kirchenlied spieil
der Teufel eine Rolle, um die ihn jeder Heilige beneiden
konnte. Immer wieder wird er als der Gegner des lichtumflos-

wenn eine klare Scheidung eintritt zwischen denen, die innerlich
zv ihnen gehoren, und denen, die nur mitlaufen oder nur dem Na
men nach zu ihnen z#éhlen. Es ist ein auf die Dauer unhaltbarer Zu
stand, dass die Jugend in Lehren unterrichtet wird, die ein nicht
unbetrichtlicher Teil sogleich wieder wegwirft, wihrend sich ein
anderer Teil in schweren, inneren Kampfen von ihnen losringt.»

Neben dem Dank an den Verfasser gehort sich auch ein Wort
der Anerkennung an den Verleger, der es wagt, in unserer immer
noch metaphysiktrunkenen Zeit ein derart klares Bekenntnis gegen
Gott, gegen Willensfreihet und gegen Unsterblichkeit als Resullat
einer ernsthaften philosophischen Untersuchung vorzulegen. H.

Robert Seidel: Gesammelle Gedichte. J.H.W.Dietz Nachfolger
Berlin 1925. 413 Seten.

Angelegentilich sei gerade hier wieder einmal hingewiesen auf
Seidels «Gesammelte Gedichte». Sie sind in der Sprache kernig und
klar, sie kdmpfen mit erfrischender Offenheit und flottem Tein-
perament . gegen ‘soziale Ungerechligkeit, gegen menschliche Bor
niertheit und Unfreiheit, sie kdmpfen einen Kampf, der zum guten
Teil recht eigentlich auch unser Kampf ist. In schweren Stunden
der Anfechtung und Verzagtheit richten wir uns wieder auf an die-
ser unerschiitterlichen Zuversicht und glithenden Begeisterung, die
beide auch heute noch des greisen Kdmpen unverdusserliches Erb-
gul sind. Die Gedichte sind auch durch unsere Literaturstelle zu
bezichen. H.

Vermischtes.

Elsiissische Konkordalsjustiz.  Gelegentilich zeigt ein Fall, zu
welchen «Schonheiteny das im Elsass noch bestehende Schul- und
Kirchenregime fiihren kann, das den Besuch des Religionsunterrichts
zum gesetzlichen Zwang erhebt und das Vergehen gegen dieses
(GGebot schwer ahndet. So wurde dieser Tage ein Vater, der sein
Kind im April nicht regeliméssig in den Religionsunlerrichl geschickt
hatte, zu einem Tage Gefingnis verurteilt. Es ist blutigste Ironie,
dass diese Strafe noch durch — den bolschwislischen Biirgermei-
sler verfiigt wurde. :

Wohlangebrachle  Vorsichlsmassnahmen. Das  Organisations-
stelut der romisch-kalholischen Landeskirche des Kantons Aargau,
das diese als erste auf Grund des neuen Kirchenartikels vorgelegt
hat, wird vom Regierungsrat dem Grossen Rat unterbreitet. Der Re
gierungsrat stellt dazu einige einschrinkende Antrage; so wiinscht
er, dass iiber die entsprechenden miindlichen Erkldrungen hinaus
im Statut festgelegt werde, dass die dem Papst und dem Bischof
vorbehaltene Jurisdiktion sich lediglich auf Fragen religioser Na-
tur beziehe. Die weitere Tragung der Kosten der kirchlichen Zen-
tralorgane (Synode, Synodalrat) durch den Staat wird abgelehnt,

. nachdem den Kirchen das Recht zur Erhebung einer Zentralsteuer

fiir ihre allgemeinen Bediirfnisse erteilt worden sei. Die Kirchen-
steuer fiir gemischte Ehen soll nach dem kantonalen Steuerrecht
nach Kopfen, nicht nach Hialften, und bei Vorhandensein von Kin
dern nach Dritteln erhoben werden. Die Bestimmung, dass die



	Feuilleton

