Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 12 (1929)

Heft: 15

Artikel: Die religdse Einstellung wahrend der verschiedenen Denkstufen der
Menschheit : [1. Teil]

Autor: Krische, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407737

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN, 15. August 1929,

DER

Nr. 15 = 12, Jahrgang

FREIDENKER

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmissig am 15. und letzten jedem Monats

Adresse des Geschiftsfiihrers:
Geschiftsstelle der F. V. S.
— Postiach Zlrich 18
Postcheck-Konto Nr. VIII 15299

AN

Die religiose Einstellung wihrend der
verschiedenenDenkstufender Menschheit.
Eine soziologische Betrachtung.

Von Paul Krische.

Die Begriffe iiber Religion wandeln sich naturgemiss im
Verlaufe der Entwicklung der Menschheit gemiss den ver-
schiedenen Denkformen. Religion in engem Sinne beginnt
erst mit einem personlichen Gottbegriff, der erst ziemlich
spiit in der Entwicklung der Menschen auftritt. Religion in
weiterem Sinne umfasst auch die mythologische Vorstufe der
Religion. Mitlaufend mit den Hauptstufen des Denkens, der
mythologischen, der religiosen oder deduktiv-philosophischen
der wissenschaftlichen oder induktiv-philosophischen, der Er-
weiterung des individuell-wissenschaftlichen zum sozial-wis-
senschaftlichen (soziologischen) sind darum entsprechende
Religionsbegriffe festzustellen.

Wie neben neuen Wirtschaftsformen die alten, sich hart-
nickig gegen die Neuzeit wehrend, weiterbestehen, so lebeun
auch die verschiedenen Denkformen bis zu der uraltesten, die
des mythologischen, aberglaubischen Denkens, nebeneinander.
Die Vergangenheitsdinge sind vielleicht hier besonders zédh
und hartnéckig, die Mehrheit der Menschen denkt noch mit
den Mitteln uralter Einstellung, wir finden darum alle Arten
des Begriffes heute noch vertreten.

a) Der mythologische Begriff.

Fiir die Mehrzahl der heute lebenden Menschen ist die
Religion heute noch, was sie vor vielen Jahrtausenden allge-
mein war, die furchterfiillte Ueberzeugung von der Allgegen-
wart von Damonen. Ueberall, wo der Aberglaube noch das
Leben diktiert, ist diese mythologische Einstellung fiir das
menschliche Denken, fiir religioses oder vorreligioses Empfin-
den kennzeichnend. :

b) Der religiose, deduktiv-philosophische Begriff.

Mit der Dorfsiedelung stellte sich in der Form eines Lo-
kalgottes die Gottheit als Weltschopfer und Lenker der Men-
schenschicksale ein.

Von der Voraussetzung eines personlichen Gottes oder
eines <hoheren Wesens»> wurden neue Begriffe der Religion
geformt. Da in dieser Denkepoche das Denken an und fiir
sich in religioser Einstellung erfolgt, kommt auch die Philo-
sophie, die nur von der Voraussetzung eines Weltschopfers
ausgehnde (deduktive) Philosophie ist, zu #hnlichen Reli-
aionsbegriffen.

Der rechtglaubige Standpunkt anerkennt nur die vermeint-
liche Offenbarung, die er in seinem Bekenntnis niedergelegt
sieht, als Religion, alle anderen mit dem Anspruch der Reli-
gion auftretenden Erscheinungen betrachtet er als Aberglaube
oder Werke des Teufels.

Von dem Augenblick an, wo eine Religion bei der Philosophie
Hilfe begehrt, ist ihr Untergang unabwendlich.

| Abonnementspreis_jahrl. Fr. 6.— »
(Mitglieder Fr. 5.—)

Inserate 1-3mal: /52 4.50, /16 8.-,

Heine. Deutschland 1. /s 14.-, /s 26.-. Dariiber und

grossere Auftrige weit. Rabatt.

D a— S—

Fiir einen Inder, Juden oder Christen ist die Religion Ge-
genstand der einzigen brahmanischen, buddhistischen oder
jidisch-christlichen Gottesoftenbarung.

Nach dieser Auffassung ist Religion lediglich der Gegen-
stand dieser Offenbarung, ist alies, was sonst als Religion aui-
tritt, Aberglaube.

Die kritisch-theologische Wissenschaft hat diesen Stand-
punkt ldngst verlassen.

Schon Schleiermacher gab einen weiteren, die religiosen
Erscheinungen aller Zeiten und Volker umfassenden Begriff,
in dem er die Religion «das Getiihl der schlechthinigen Ab-
hdangigkeit> nennt.

Die kalholischen Vertreter der vergleichenden Religions-
wissenschaft dagegen sind an das Dogma gebunden. Wie
reuerdings vorziigliche katholische, jesuitisch geschulte Na-
turforscher die Entwicklungslehre, den Darwinismus, mit der
Giaubensiehre zu verbinden wissen, ohne letzterer ein Quint-
iein zu nehmen, so bearbeitet auch der fithrende katholische
Volkerkundige, Pater W. Schmidi, ein allgemein anerkanntes
volkerkundiiches Wissen, ohne mit der Offenbarungsidee in
Widerstreit zu geraten, indem er einen einzigartigen Offen-
barungsweg ‘vertritt. Er hebt an bei dem nach ihm altesten
Kulturkreise, den exogammonogamistischen Zwergvdlkern,
an welche sich unmittelbar der grossfamiliir-vaterrechtliche
Kreis der Viehziichternomaden (jiidische Erzviter) anschliesst.
Sc verlegt Schmidt den Ursprung der Gottesidee iiber das
Judentum hinaus in die Uranfinge der Menschheit, vertritt
zuigleich aber in Uebereinstimmung mit der Glaubenslehre die
Ansicht, dass es nur diesen einen Weg der sich allmihlich
kiarenden Gottesidee gibt, wiahrend die anderen iiber da=
Mutterrecht, den Totemismus zur Vielgttterei gelangenden
Entwicklungswege abseits der Erkenntnis Gottes liegen und
Leidnisch sind. ‘Der unerforschliche Ratschluss Gottes hat
eben einen einzigen Weg bis zur vollen Umfassung und Er-
kenntnis des gottlichen Wesens im Christentum vorgesehen.

So wird das Dogma der Offenbarungsreligion nur erwei-
tert, ergidnzt, nicht bestritten.

Der entschieden christglaubige, protestantische Vertreter
vergleichender Religionskunde, A. Jeremias, Leipzig,*) des-
sen Allgemeine Religionskunde in protestantischen Kreisen
viel benutzt wird, steht zwar noch auf dem veralteten Stand-
punkt einer lediglich beschreibenden Geschichtsbetrachtung,
geht aber doch so weit, dass er das religiose Problem allge-
reein fasst. Nach ihm ist Religion: «das Verlangen nach Ge-
meinschaft mit Gott und gottlichen Dingen und die Lebens-
dusserung auf Grund dieses Verlangen».

“Noch weiter geht der bekannte Theologe C. Beth, der iiber
griindliches Wissen auf dem Gebiet der Vdélkerkunde verfiigt.
irdem er den Begriff Religion folgendermassen fasst: «Reli-
gion im weitesten Sinne verstanden, ist personliche Beziehung

ﬂ*')ﬁ.lorpmiﬂs : Allgemeine Religionsgeschichte. Miinchen 1918,
Verlag Piper & Co.



i14 ‘ S DER FREIDENKER

Nr. 15

des Menschen zu etwas wirkendem Uebersinnlichen oder zu
einer iibersinnlichen Kraft.»

Diese Begriffsfassung ist besonders kennzeichnend fiir von
vornherein in bestimmter Richtung, in bestimmten Vorurteilen
fesigelegtes Denken, wie es jedem Bekenntnistheologen zu
eigen ist, der durch naturfremdes Studium der Gottesgelehrt-
heit schliesslich in merkbare Selbstsuggestion geriit. Zum min-
desten miisste es heissen, «<zu etwas vermeinilich Uebersinn-
lichem oder zu etwas jenseits seines Begreifens Liegendems.
Weiter ist es lediglich die Feststellung einer Beobachtung,
bleibt darum an der Oberfliche und gibt keine Erklirung,
worauf diese personliche Beziehung beruht. Sie umgeht das
Urspriingliche. Die Heranziehung des Uebersinnlichen ist
Gibrigens schon darum unzuléssig, weil verschiedene Reli-
gionssysteme jedes Uebersinnliche ablehnen.

¢) Zwischenstufen zwischen religioser und wissenschafilicher
Einstellung. '

Die Mitte zwischen deduktiver und induktiver Philo
sophie hdlt das kritische Philosophiesystem von Immanuel
Kant 1), In der Kritik der reinen Vernunit stellt er mit iu-
duktiver Forschungsart fest, dass sich iiber das absolut Letzte,
das «Ding an sich», nichts sagen lisst, da wir alle Dinge nur
als Erscheinungen durch unsere fehlerhaften Sinne wahi-
riehmen. Ueber Gott, Unsterblichkeit, Anfang und Ende der
Welt lasse sich nichts sagen. In der Kritik der praktischen
Vernunft stellt er dagegen diese rein theoretisch verneinten
Dinge wieder in deduktiver Betrachtungsart her, weil sie dem
Menschen «Lebensbediirfnis> seien und bejaht das «<moralische
Gesetz im Menscheny, das Gewissen.

Arthur Schopenhauer 2), der sich als einzigen Erben Kante
betrachtete, fiihrt die Religion auf das «metaphysische Bediirf-
nis»> der Menschen zuriick. Er ist allerdings der Ansicht, dass
dies Bdiirfnis heute nicht durch Religion, sondern durch Wis-
senschaft befriedigt wird. So sagt er: «Die Religion erfiilli
und beherrscht die Welt und der grosse Haufen der Menschen
gehorcht ihr. Daneben geht die Sukzession der Philosophie
fiir die wenigen, die durch Anlage und Bildung dazu befiihigi
sind, an der Entriitselung des grossen Geheimnisses zu ar-
beiten . . . In fritheren Jahrhunderten war die Religion ein
Wald, hinter welchem Heere halten und sich decken konn-
len.  Aber nach so vielen Filschungen ist sie nur noch ein
Buschwerk, hinter welchem gelegentlich sich Gauner verstek
ken.» Als eine Art metaphysisches Bediirfnis erklirt auch der

) I. Kanl: Kritik der reinen Vernunft. Kritik der praktischen
Vernunft. Reclams Universalbibliothek, Leipzig.

) A. Schopenhauer: Samtliche Werke. Reclams Universalbiblio-
thek, Leipzig.

Begriinder der neuzeitlichen Vélkerkunde, F. Ratzels), die
Religion, indem er erkldrt, «Religion ist in allem, was iibel
die Dinge des tdglichen Lebens und iiber dieses kérperliche
Dasein hinaus sich ins Reich unbekannter Ursachen erhebt.s
Aehnlich sagt Goethe ¢): <Religion ist Ehrfurcht vor dem,
was neben, was iiber, was unter uns ist.»

Aehnlich fasst Dr. Eduard Spranger®) den Begriff der Re-
ligion. Nach ihm ist sie das Streben, die Seele eine letzte Be-
ziehung zum Sinne der Welt finden zu lassen, aus der dann
ein ganz individuelles Gliick hervorgehe.

Eine moderne, idealistisch-monistische Richtung vertritt
Dr. J. M. Verweyenst), Nach ihm, der alte Gottesvorstellungen
ablehnt, besteht das religiose Erlebnis darin,, dass man «das.
Herz der Welt in seinem Busen schlagen fiihlt, in stillen Stun-
den der Sammlung die Vermihlung zwischen seinem eigenen
Iech und dem ewigen Sein feiert, in dem Zusammenfallen des
eignen Wesenskernes mit dem Mittelpunkt des Daseins seine
tiefste Seligkeit und Kraft erfahrt und durch seine aufwirls,
der Idee zugewandte Wesensart, durch allseitige Steigeruny
uvnd Heiligung des Lebens ein Biindnis mit der unendlichen
Schopferkraft alles Lebens schliesst.»

d) Die wissenschaftlichen (induktiv-philosophischen)
Religionsbegriffe.

Die eben beriihrten Zwischenstufen lassen bereits das
Vorwiegen der durch Beobachtung (induktives Vorgehen) vor-
aussetzungslos arbeitenden Wissenschaft erkennen. Allerdings
bleibt immer noch ein Restchen Voraussetzung, auch bei
Schopenhauer, der Religion durch Wissenschaft abldst, indem
er ein iiber die Natur hinausgehendes (metaphysisches) Be-
diirfnis vertritt.

Die rein auf vorurteilsfreier Beobachtung fussende Rich-
tung vertritt der Positivismus, der von Comte, Mill, Spencer,
Mach und Avenarius vertreten wird. Comte z. B. unterschei-
det drei Stufen des Denkens, das religios-theologische, meta-
physische (deduktive) und positivistische (induktive).

Vorlaufer des Positivismus ist der philosophische Mate-
rialismus 7), Wahrend die Fiihrer der Aufklarungszeit vor der
franzosischen Revolution, wie La Mettrie in seinem beriihmten
Werk: «Der Mensch als Maschine» noch das Bestehen eines

3) F. Ratzel: Voélkerkunde. Leipzig 1887. Bibliographisches In
stitut, Bd. I.

4) W. Goethe: Wanderjahre.

® Dr. E. Spranger: Die Religiositit der Jugendlichen. Vortrag
referiert Deutsche Allgemeine Zeitung (15. I. 1922).

% Dr. J. M. Verweyen: Der religiose Mensch und seine Pro--
bleme. Verlag Ernst Rzinhardt. Miinchen 1921.

%) Allerdings nur der zeitlichen Aufeinanderfolge, nicht aber
dem gedanklichen Zusammenhang nach. D. Red.

Feuilleton.

Literatur.

Freidenkergeschichlen aus der Wellliteralur. Ausgewihlt und her-
ausgegeben von Rudolf Franz. Berlin 1929. Verlagsgesellschaft:
«Der Freidenker¢. 313 Seiten holzfreies Papier, in Ganzleinen
M. 4.50. !

Mit grosser Freude komme ich der Aufforderung des Verlages
nach, auf die von Dr. Rudolf Franz aus der Weltliteratur eingesam-
melten Freidenkergeschichten hier hinzuweisen. Auf die ausser-
ordentliche Bedeutung der Belletristik zur Ausbreitung einer Welt-
anschauung besonders noch hinzuweisen, eriibrigt sich. Mit Recht
verweist der Herausgeber in seiner Einleitung darauf hin, dass die
Dichtliunst bisher nur zaghaft und selten an die belletristische Aus-
cestaltung unserer Weltanschauungsprobleme herangetreten ist, und
er deckt sehr geschickt die Ursachen zu dieser unangebrachten Zu-
riickhaltung auf. Auch wird durchaus richtig von der vorliegenden
Reihe von Freidenkergeschichten bemerkt, dass sie, so stark sie auch
in unserem Sinne wirken, doch zum guten Teil durchaus nicht in die-
sem Sinne von ihren Verfassern gemeint waren. Aber sachlich macht
das fiir uns gar keinen Unterschied aus, und gerade der ungewollten
Wirkung kommt um so grossere Beweiskraft zu unsern Gunsten zu.
Es kommen in diesem ersten Band, dem spiiter noch andere folgen
sollen, zum Wort: Zola, Guy de Maupassant, Tolstoi, Tschechow.
Strindberg, Martin Andersen Nexd, Anzengruber. Druck und Aus-

stattung sind vorziiglich. Der schmucke Band sei allen unsern Lesern
und Abonnenten dringend zur Anschaffung empfohlen; genussreiche
Lesestunden werden nicht ausbleiben; sind es doch im grossen und
ganzen unsere eigenen Leiden und Freuden, die die Helden dieser
Geschichten alle durchmachen. Herausgeber und Verleger seien fiir
ihre gliickliche Konzeption und deren gediegene Durchfiihrung be-
stens bedankt. Mdgen die Erfolge zu weitern Versuchen in dieser
Richtung ermuntern. H

«§ 297 — Unzuchi zwischen Minnern? Ein Beitrag zur Straf
gesetzreform, unter Mitwirkung von Magnus Hirschfeld, G.
Lehnerdt, Max Hodann, Peter Martin Lampel, herausgegeben von
Richard Linsert. Neuer Deutscher Verlag Berlin, 1929. RM. 3.50.
130 Seiten.

§ 297/3 des Strafgesetzentwurfes lautet: « Mit Geféngnis nicht
unter 6 Monaten wird bestraft: . . . ein Mann, der mit einem Mann~
gewerbsmissig Unzucht treibt . . . In besonders schweren Fillen
ist die Strafe Zuchthaus bis zu 10 Jahren.» Die Verfasser der vor-
liegenden Broschiire machen es sich nun zur — recht schweren —
Aufgabe; dieses geplante juristische Attentat zu vereiteln. In der
Hauptsache weisen sie wohl mit Recht darauf hin, dass in 99 von
100 Fillen schwere wirtschaftliche und sexuelle Not die Jungen aut
den «Strich» treiben. Zu jenem restlichen 1 Prozent gehort wohl
jener preussische Prinz, von dem Lampel zu wissen glaubt, dass er
«in Berlin als Kuli auf die Friedrichsstrasse ging und sich 3 Mark
ausbedang — zum Entsetzen sezines Adjutanten». Fiir die 99 Prozent
aber gilt, dass mit Gefdngnis und Zuchthaus diese Note nicht beho-



Nr. 15

GER FREIDENKER T 115

i}

¢hochsten Wesens» arnahmen, lehnte Ludwig Feuerbach®)
jede Daseinsform eines Gottes ab; fiir ihn war das absolute
Wesen, der Gott der Menschen, sein eigenes Wesen. Die Phan:
lasie des Menschen habe sich jeweilig Gotter gebildet nach
der eigenen Natur. Carl Marz®) fiihrt diesen Gedanken wei-
ter, indem er erklart: Religion ist das Streben nach illusori
schem Gliick des Volkes, das einem Zustand der Gesellschaft
entspricht, welcher der Illusion bedarf. Aehnlich sagt Bebel:
«Die Religion ist die transzendente Wiederspiegelung des"je-
weiligen Gesellschaftszustandes.» ) (Schluss folgt.)

%) Ludwig Feuerbach: Das Wesen der Religion 1845. Das We
scn des Christentums 1841.

%) Carl Marx: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie.
Deutsch-franzosische Jahrbiicher 1844. .

Einer der sie kennt.*)

Prof. Joseph Wittig, damals Professor des Kirchenrechis
an der katholisch-theologischen Fakultdt der Universitit in
Breslau, liess Ostern 1922 in der Zeitschrift «Hochland> einen
Aufsatz «Die Erlosten» erscheinen. Er erregte Aufsehen.
Wittig wurde als Ketzer angesehen, obgleich der Aufsatz die
kirchliche Genehmigung erhalten hatte. Andere Ketzereien
in anderen Schriften kamen spiter dazu. Wittig verlor Amt
und Wiirden und verfiel der Exkommunikation. Jener Aufsalz
erschien als besonderes Biichlein: «Meine Erl6sten in Busse,
Kampf und Wehr».

Die Allg. Deutsche Lehrerzeitung hat sich das Verdienst
erworben, in ihrer Osternummer (13 v. 28. Marz 1929) eine
Anzahl Stellen aus Wittigs Schrift der Lehrerschaft zuging-
lich zu machen. Sie miissen aber viel weiter bekannt werden.
Denn da spricht einer, der die Papstkirche genau kennt. Seine
Worte haben in diesem Falle mehr Gewicht als die eines Frei-
denkers. Also hdoren wir, was er sagt:

Wittig wirft die uralte Menschheitsfrage auf: Sind wir er-
16st? Er klagt, dass die Religion eingeiibt, aber nicht erlebt
wird, Wortplapperei und Werkmechanismus herrschen: <Es
ging uns Jungen so, wie wohl den meisten katholischen Chri-
sten, welche die Lehre von der Erlosung zwar als Katechis-
nwuskapitel und Predigtthema gelernt haben, aber weder in
ihrem dusseren mnoch in ihrem inneren Leben etwas davon
spiiren.» — <«Wenn schon immer alles auf die Seligkeit ge-
schoben wird! Da konnen uns die Theologen alles weismachen,
wenn man sie nicht schon auf der Erde dafiir fassen kann

*) Vgl auch Nr. 3 d. «Gstir.» 1928, S. 36.

Fs ist gar 2u bequem, fragende und tragende Menschen auj
die Ewigkeit zu vertristen. Das hat der Heiland nie getan,
senst wiren ihm alle Apostel davongelaufen.» (Er hat sie
aber auf das nahe Weltende und Kommen des Gottesreiches
auf Erden vertrostet. Red. d. «G.».)

«Der Katholik treibt sich sein Leben lang in den Grenz-
gebieten des Reiches Gottes herum und fiihlt sich stets von
Strafen fiir Grenziiberschreitungen bedroht. Er hat gar keine
Zeit, etwas nach der Mitte des Gottesreiches zu wandern, wo
ec eigentlich erst schon zu werden beginnt. Er muss fortwéh-
rend an der Grenze Grenzverletzungsprozesse mit seiner Seele,
mit seinem Beichtvater, mit seinem Herrgott durchfechten.
Fr lernt die Geographie des Gottesreiches auswendig, nim-
lich die Dogmatik (Glaubenslehre. Red.); er studiert das Jus
(Recht. Red.) des Gottesreiches, ndmlich die Moral. Er weiss
genau, wieviel Gramm Brot er essen darf, ohne das Fasten-
gebot zu verletzen. Er schliesst ziemlich viel Veririge ab mil
seinem Gott: Gegen die und die Leistung erwertet er, freilich
in aller Demut und. mit dem Zugestindnis jedes Mangels eines
Rechtsanspruchds, ganz bestimmie Leistungen von seiler
Gottes. Er liebt Gott, aber immer aus der Ferne, wo er diese
Liebe mit jeder Minute verlieren kann. Mehr noch fiirchtet
er Gott, freilich auch aus der Ferne, in der er doch manchmal
denkt, schon efwas riskieren zu diirfen.

«Acht Seligkeiten hat der Heiland verkiindet, aber
keine ist zu schmecken. Die einzige Ausnahme davon ist das
siisse Mahl des geliebten Meisters — wenn einer  wirklich
schon so weit ist, ohne Angst an die Tafel der Liebe zu gehen.
ohne die blutroten Worte zu sehen: «Wer unwiirdig von die-
sem Brote isst oder den Kelch des Herrn trinkt, der wird
schuldig des Leibes und Blutes des Herrn!» . . .

Von der Erlésungslehre sagt Wittig: «Die Funktion dieses
Apparates wird aber ganz ins Jenseits verlegt. Dort werden
wir endlich erldst sein, wenn es uns nicht daneben geht. Ob
auch die Erde etwas davon hat, ob sie von einem erldsteu
Volke bewohnt sein wird, ob die Macht der Siinde anf Erden
gebrochen wird, ob die Erlosung irgendwelche statistisch oder
wenigstens gefiihlsmissig feststellbaren Folgen hat, das wurde
nicht erértert. Oh ihr Dogmatiker, zeigt mir das erldste Volk!
Ihr prasentiert euch zunichst selbst und sagt: «Wir sind iiber-
zeugt, dass wir erldst sind.» Ich.-will es euch glauben, dass
euch keine Schuld und Fehle mehr driickt. Ihr seid jo immer
etwas- Besonderes. Aber das Volk! — Mein Volk will ich er-
16st sehen! Kénntet ihr eure Erlosungslehre nicht so verkiin-
den, dass das katholische Volk wirklich sich von der Siinde
erlost fiihlt, dass es wirklich sieht, dass die Siinde tiberwunden
ist, dass es sich wirklich nicht mehr zu fiirchten braucht, dass

ben werden, und dass die Gesellschaft diesen entsetzlichen Miss-
stiinden mit andern Vorsorgemassnahmen entgegentreten muss. Die
Lektiire der Broschiire fiihrt in grauenvolle Tiefen der Menschheit
hinunter; vor dieser Tiefe aber schamvoll einfach die Augen zu
schliessen, wire feige Problemabweisung. Gewdhnlich ist es doch
unsere berithmte Gesellschafts-«Ordnung», die diese armen Teufel
in ihre Tiefe hinunterstosst. Wie schreibt Lampel? «Meinem Emp-
finden jedenfalls steht der Proletarierjunge, auch der noch unter
der Laterne, niher als der feine Mann, der ihn sich — aus dem
Auto her — fiir eine Nacht aufgabelt, ihn gebraucht und nachher
wegschmeisst.>y Wir begliickwiinschen die tapferen Personlichkeiten,
die es auf sich nehmen, in dieser heiklen Frage Vorurteile und
Missverstindnisse zu bekdmpfen und gefallenen Mitmenschen zu
ihren primitivsten Menschenrechten zu verhelfen. Wir wiinschen
diesem vornehmen Bestreben allen Erfolg. H.

Karl Fahrion: Goll, Freiheil, Unsterblichkeil. Kritik der metaphy-
sischen Grundbegriffe. 123 Seiten. Verlag Felix Meiner, Leipzig,
1926.

Wir wissen es heute: Es gibt zwei Arten von Philosophie; die
eine dient der Kirche und ist heute noch ancilla theologiae; die an
dere dient der Wissenschaft und hilft ihr bei der Zusammenfassung
ihrer Resultate und Theorien und bei der Untersuchung der letzten
Menschheits- und Wertfragen aus dem Geiste der Wissenschaft her-
aus. Zu dieser zweiten Art von Philosophie gehort die vorliegende
Untersuchung. Sie geht nicht aus von Gott, Freiheit und Unsterb-
lichkeit, sondern untersucht diese drei Zentraldogmen des christ-
lichen Glaubens und kommt nach griindlicher Untersuchung mit

einer Notwendigkeit, die vorauszusehen war, zu einem ablehnenden
Entscheid. In den einzelnen Kapiteln, deren Titel ungefdhr den
Weg der Untersuchung nachzeichnen mégen — Wahrnehmen und
Denken — Erkenntnis und Erfahrung — Vorstellung und Gegen-
stand — Korper und Geist — Notwendigkeit und Freiheit — Goit
und Mensch — Pflicht und Genuss — setzt sich der Verfasser vor
allem auseinander mit Descartes, Spinoza, Hobbes, Locke, Berkeley,
Hume und Kant. Es fillt mir direkt schwer, auf die Wiedergabe
einiger besonders zutreffender Zitate aus dem . aufschlussreichen
Kapitel: Gott und Mensch — zu verzichten. Dagugen sei der Schluss-
abschnitt aus dem Kapitel: Der oegenwartlge Kampf um die Welt-
anschauung — hingesetzt:

«Die Kritik hat die christlichen Glaubenslehren zersetzt. Auch
die offiziellen Vertreter der Kirche sind davon angesteckt. Nur
wenige halten ausnahmslos an dem alten Glauben fest; die meisten
machen sich ihr eigenes Christentum zurecht und sind dabei ge-
zvungen, den Schein aufrechtzuerhalten, als erkennen sie die alten
Siitze an. Man bezweifelt offen die Notwendigkeit des Wunder-
begriffs und gibt zu, dass die Ueberlieferung iiber Jesus nicht fest-
steht. Dann aber hat auch der Laie ein Recht, Kritik zu {iben und
seine Wahl zu treffen; weil er dazu nicht imstand ist, ist die ein-
zige Folge, dass er verwirrt wird. Indem die Kirche die Religion:
fiir eine Sache der eigenen Erfahrung und des Glaubens erklirt,
gibt sie zu, dass sie nicht mehr iiberzeugen, also keine neuen An-
hiinger mehr gewinnen kann. Der Religionsunterricht tut nicht mehr
die alte Wirkung, und die Vertreter der Kirche stehen nicht mehr
in der alten Achtung. . Den Kirchen selbst muss es lieb sein,



	Die religöse Einstellung während der verschiedenen Denkstufen der Menschheit : [1. Teil]

