Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 12 (1929)

Heft: 12

Artikel: Die kritischen Gegner des Christentums
Autor: Jacoby, Heinz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407716

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407716
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN, 31. Juni 1929.

DER

FREIDENKER

Nr. 12 - 12. Jahrgang

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmiissig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschiftsfiihrers:
Geschiftsstelle der F. V. S.
= Postfach zUrich 18
Postcheck-Konto Nr. VIII 15299

Jnnnnng

Auch ich bin glidubig.
Von Robert Seidel.

Auch ich bin gldubig, doch mein Glaube
Hat keinen Raum im Wunderschrein,

Er klebt an keiner Satzung Staube

Und keine Kirche schliesst ihn ein:

Er wiihlt nicht in dem Schutt der Zeiten
Und gréabt nicht in der Worte Sand,

Er kann durchs rote Meer nicht schreiten
Und wandert in kein Fabelland.’

Mein Glaube ist nicht eine Kriicke,
Woran dié Lahmheit sich bewegt;

Mein Glaube ist auch keine Briicke,
Woriiber Einfalt Lasten tragt;

Mein Glaube ist kein Wegezeichen
Vom Erdental ins Himmelszelt,

Mein Glaube will kein Schlafgift reichen
Fiir Leiden einer Knechtewelt.

Mein Glaube schiirt der Liebe Gluten
Noch in der Ichsucht kaltem Haus,
Und sucht den Edelstein des Guten
Selbst aus den Menschentriimmern aus.
Mein Glaube ist ein kiihner Ritter,
Der furchtlos mit dem Bdsen ficht
Und mit der Wahrheit Sturmgewitter
Die stolzen Liigenburgen bricht.

Mein Glaube ist des Fortschritts Bote;
Er fliegt voran im guten Streit

Und pflanzt das Banner auf, das rote,
Des Menschentums der neuen Zeit;
Mein Glaube ist der Freiheit Leuchte,
Die grell der Knechtschaft Nacht erhellt
Und in die Kerker 6d’ und feuchte,
Den Labetrunk der Hoffnung stellt.

Mein Glaube ruht auf Felsengrunde
Vielhundertjéhr'ger Wissenschaft,

Und steht in treuem Bruderbunde

Mit Menschengeist und Weltenkraft.
Mein Glaube wurzelt in der-Erde,

Und rankt sich um der Menschheit Baum
Und kéampit, damit zur Wahrheit werde
Der Besten schonster Zukunftstraum.

Mit Erlaubnis des Verfassers entnommen den « Gesammei-
ten ‘Gedichten ~ von Robel Seidel, Berlin 1925. Verlag Dietz Nachl.

Religion ist in der Wissenschaft absurd, in der Praxis eine
linmoralitdt, bei den Menschen eine Krankheit.
Benilo Mussolini. « L'uomo e la Divinita. » 1924.

Abonnementspreis jahrl. Fr. 6.—
(Mitghieder Fr. 5.—)

Inserate 1-3mal: Y2 4.50, Y/148.-, |°
‘s 14.-, *fe 26.-. Dariiber una
grossere. Auftrage weit. Rabartt.

Die kritischen Gegner des Christentums.
(Referat, gehalten am Sozialpolitischen Seminar
der Deutschen Hochschule riir Politik, Berlin.)
Von Heinz Jacoby.

Um ein Bild der Kritik am Christentum geben zu konnen,
isl es notwendig, kurz den historischen Entwicklungsgang zu
skizzieren, der eine solche Kritik iiberhaupt erst moglich ge-
macht hat. Das ist um so notwendiger, als es weniger auf die
Griinde als aul die Ziele der Kritiker am Christentum an-
kommt. o .
1m Mittelalter war die christliche Religion die einheitliche
Ideoiogie aller Klassen. Eine Kritik an ihr vom nicht religio-
sen Standpunkt aus war nicht denkbar. Die Feudalherren,
deren michtigster die Kireche war, hatten in Gott die notwen-
dige hochste Stute ihres Stindebaues. Gott war der oberste
Lehensherr und die weltlichen Feudalherren also unantast-
bar von Gottes Gnaden.

Das konnte sich erst sindern, als die Machtverhiltnisse
sich @nderten. Der Handel brachte die biirgerliche Epoche,
brachte zunichst eine Erweiterung des menschlichen Gesichts-
kreises. Das Himmelsbild nahm eine neue Form an. Die Erde
erweiterte sich, Amerika wurde entdeckt. Der wachsende
Warenaustausch brachte die Menschen in engere Verbindung.
Lie Blicke der Menschen richten sich allmihlich von den
menschlich-gottlichen Beziehungen auf .die nun zur Lebens-
sicherung notwendigeren - zwischenmenschlichen Beziehungen.
Vor allem aber: -Die biirgerliche Epoche wird begleitet von
einem wachsenden Wirklichkeitssinn. Die biirgerlich-merkan-
tilistische Zeit ‘musste an alle Materie herangehen, um sie
auf ihre Warenfahigkeit zu priifen. Die Zeit fiir iiberirdische
Betrachtungen wird dabei geringer. Alle Geheimnisse wurden,
wie Marx es ausdriickt, im Eiswasser der Erkenntnis ertrankt.
Das religibse Wunder konnte nicht mehr gebraucht werden.
I'ie biirgerlich - materialistische Betrachtungsweise entstand
als Basis fiir die Kritik an der Religion. Es ist kein Zufall,
dass in einem Lande frither Bliite des Handelsbiirgertums die
ercten Ansétze materialistischer Philosophie entstanden und
damit die erste kritische Wendung gegen das Christentum.
In Holland n#&mlich, durch Spinoza. In Deutschland beginni
dic kritische Wendung im 18. Jahrhundert in der Aufkli-
rungszeit, obwohl es in dem noch ganz feudalistischen
Leutschland noch zu keinem Bruch mit der Religion kommt,
sondern nur zur Kritik der Dogmatik. Dariiber hinaus geht
auch Lessing nicht. Anders schon in Frankreich, wo um diese
Zeit Birgertum und Feudalismus um die Macht ringen und
die Religion schon als feudalistische Ideologie angegriffen
werden muss. Der Name ‘Voltaire kennzeichnet diese Epoche.
Aber Heine hatte recht, zu sagen, Voitaire verletzte nur der:
Leib des Christentums. Erst das 19. Jahrhundert sollte -die
grosse kritische Wendung gegen das Christentum bringen
Das biirgerliche Selbstbewusstsein steigt aufs Hochste. Goethe
dichtet:



90 DER FREIDENKER

Nr. 12

« Tor, wer dorthin die Augen blinzelnd richtet
Sich iiber Wolken seinesgleichen diclitet. »
und Heine spottet: '
« Den Himmel iiberlassen wir den Engeln und den Spatzen. »
Die .Zeit der Erfindungen beginnt. Alle Kritik am Chri-
stentum ist gekennzeichnet dadurch, dass «die Bibel » dieser
Zeit das Werk Biichners « Kraft und Stoff » ist. Kraft und

~Stoff von Menschen beherrscht, nicht die Religion, die die

Menschen als Beherrschte erscheinen lisst, ist der Sinn der
Lpoche. Feuerbach zeigt, dass der erfindungsreiche Mensch

Gott erfand und David Strauss zeigt die Menschlichkeit Je-
sus’. «Es war das Werk der biirgerlichen Naturwissenschaft,
dic Natur mit der ganzen Pietétlosigkeit der von Erwerbsgier
gestachelten Forschung zu entgottern und ihre Erscheinungen
suf die niichterne Gesetzmissigkeit exakt erforschbarer Ge-
walten zuriickzufithren. » (Riihle.) Hier sind wir an dem Ent-
wicklungspunkt angekommen, von dem aus wir kurz die biir-
gerliche Kritik am Christentum betrachten kénnen. v
Religion verlangt Glauben. Die Naturwissenschaft, die die
Kausalitit braucht und den mathematischen Beweis, kann
nichts glauhen. Alles entsteht aus einer Materie, nichts ver-
geht, also konnte Gott keine Schdpfung vornehmen, denn
alles wechselt nur seine Formen, also ist die Welt ewig. Vor
der Vernunft des Biirgertums kann nur das Messbare, das
Wiégbare, das Sichtbare bestehen und die Vernunft ist ein-
ziger Mafistab. Zu der Forschung im Reiche der Natur tritt
dic Forschung in der menschlichen Geschichte. Die Bibei
erweist sich als eine Sammlung hundertmal gefélschier und
umgeschriebener politischer Traktate. Dafiir werden Beweise
gefunden, Beweise fiir Gott lassen sich nicht finden. In der
Naturwissenschaft ist kein Platz fiir die Hypothese « Gott »,
sie kann wissenschaftliches Forschen nicht fordern. «Seele?

Ich habe hunderte Korper ‘seziert, eine Seele habe ich nicht "

gefunden », rief Virchow. Gelten konnte nur, was dem Se-
ziermesser zugénglich. Diese wissenschaftliche Argumenta-
tion war fiir die naturwissenschaftliche Arbeit notwendig,
die ihre-grossen Erfolge nur erringen konnte, indem sie mit
der Hypothese von der «absoluten Wahrheit» arbeitete. Bis
in die letzte Erscheinung der biirgerlichen Naturwissenschaft,
bis in die Psychoanalyse, hat sich diese Argumentation er-
streckt. Vor kurzem erschien von Freud ein Buch « Die Zu-
kunft einer Illusion», das radikale Kritik an der Religion
iibt, weil sie eine unvoreingenommene wissenschaftliche Fou-
schung unmdglich macht, da sie eben eine Illusion ist. Horen
wir Freud selber; die ganze Argumentation der biirgerlichen
Wissenschaft tritt uns hier zusammengefasst vor Augen, alles,
was von Feuerbach bis Hackel die Grundlage der biirger-
lichen Kritik am Christentum war:

« Wir sollen glauben, weil unsere Urviter geglaubt ha-
ben. Aber diese unsere Ahnen waren weit unwissender als

wir, sie haben an Dinge geglaubt, die wir heute unméglich
aunehmen konnen. Die Beweise, die sie hinterlassen htiben,
sind in Schriften niedergelegt. die selbst alle Charaktere der
Unzuverlassigkeit an sich tragen . . . Es hilft nicht viel, wenn
fiir ihren Wortlaut oder auch nur fiir ihren Inhalt die Her-
kunft von gottlichen Offenbarungen behauptet wird, denn
diese Behauptung ist bereits selbst ein Stiick jener Lehren,
die aul ihre Glaubwiirdigkeit untersucht werden sollen und
kein Satz kann sich doch selbst beweisen. »

Wir sehen: Im Mittelalter steht das Verhiilinis Mensch :
iott im Vordergrund, folglich Anerkennung des Christentums
auf der ganzen Linie. Das Biirgertum bringt das Verhiilinis
Mensch : Materie in den Vordergrund, folglich Ablehnung
alles Irrationalen, das Christentum ist etwas fiir das dumme
Volk, damit es nichtrebellisch wird. Das Proletariat aber be-
ginnt ein anderes Verhdlinis in den Vordergrund zu riicken:
Das Verhiltnis Mensch : Mensch. Damit bekommt die Ab
lehnung des Christentums ein ganz anderes Fundament. Man
mochte sagen, die, Existenz des Prolelariats ist an sich schon
dic lebendige Kritik des Christentums. Die einfache, < un-
wigsenschaftliche » aber vitale Kritik, die von der Existenz
der proletarischen Klasse ausgeht, geht dennoch tiefer, als
die Kritik der Wissenschaft des Biirgertums es vermochte.
Man nehme nur das Buch des Pfarrer Dehn « Die religiose Ge-
dankenwelt der Proletarierjugend » zur Hand, in dem die
Selbslzeugnisse proletarischer Jugend iiber dieses Thema nie-
dergelegt sind und man wird eine Kritik am Christentum
finden, die aus dem Leben dieser jungen Proletarier selbst
eiitslanden ist. « Religion braucht man nicht bei der Lehe-
lingspriifung, aber Stenographie » oder « Der Gott, der jedein
aus -der Not helfen soll, ist auf dieser Welt nicht». Ueber
solche Sitze 15jahriger Lehrlinge werden die, die von « tiefer
Geistigkeit » triefen, die Achseln zucken und dennoch zeigen
sie klar und deutlich die Situation der proletarischen Klasse
gogeniiber dem Christentum. Aber was hier proletarische
Jugend aus der Klassenlage heraus empfindet, das haben Marx
und Engels in ihren soziologischen Werken bereits an den
Anfang gestellt.

« Die sozialen Prinzipien des Christentums haben die an-
tike Sklaverei gerechtfertigt, die mittelalterliche Leibeigen-
schaft verherrlicht und verstehen sich ebenfalls im Notfall
dazu, die Unterdriickung des Proletariats, wenn auch mit etwas
jimmerlicher Miene, zu verteidigen. Die sozialen Prinzipicn
des Christentums predigen die Notwendigkeit einer herr-
schenden und einer bedriickten Klasse; und haben fiir die
letziere nur den frommen Wunsch, die erstere moge wohl-
titig sein. Die sozialen Prinzipien des Christentums setzen
dic konsistorialritliche Ausgleichung aller Infamien in den
Himmel und rechtfertigen damit die Fortdauer dieser In-

Feuilleton.

Literatur.

1. Gllo Wirz: Das magische Ich. Verlag J. Engelhorns Nachfolger,
Stutteart.

2. Frunz Carl Endres: Magie und Gegenwart. Walter Hiddecke Ver-
lag, Stuttgart.

Zwei ungewohnte Gaste auf meinem Redaktionstisch! Nun
aber einmal die beiden Verlagsanstalten mir die Ehre erwiesen
haben, soll auch ihnen und ihren Klienten die Ehre einer Bespre-
chung zukommen, allerdings nur ganz kurz, denn wir miissen Zeit
und Raum andern, wichtigern Dingen widmen.

Beiden Autoren muss zugestanden werden, dass sie offene und
weite Naturen sind, durchaus jedem Fanatismus, wie wir ihn sonst
etwa bei Okkultisten antreffen, fern. Beide wahren sich in ange-
nehmer Weise ein letztes Restchen von Kritik und Vorbehalt gegen-
iiber ihren eigenen Heilslehren. Aber sonst ist die von ihnen vor-
gesetzte Speise einfach ungeniessbar.

Wirz verlangt von der Wissenschaft und Philosophie den Re-
spekt vor der « Tatséchlichkeit », d. h. vor der pritendierten Tat-
siichlichkeit der heute immer noch sehr diskutablen Phinomene des
Okkultismus und der Paraphysik. Wir gehen formell darin mit ihm
einig, dass auch wir die Wissenschaft verpflichten, das Problem des
Ckkultismus nicht abzuweisen, sondern es zu untersuchen. Aber
eben, noch jedesmal, wenn die Untersuchung wissenschaftlich ein-

wandfrei war, hat sich noch fast jedes Phénomen als Schwindel und
Belrug erwiesen, was aber als Tatsache standgehalten hat, kann
sicher unser psychologisches Wissen bereichern, fiihrt aber nir-
gends in eine okkulte Geisterwelt hinein. Wirz sollte sein eigenes
letztes Widerstreben gegen seine eigene Phantastik, das bei ihm da
und dort noch sich geltend macht, heranziehen, um den Seinsbegriff
einmal griindlich zu durchleuchten. Er sollte sich fragen, in welcher
Weise zum Beispiel sein magisches Ich «Sein» hat. Ihm fehlt der
grosse Respekt vor.der ontologisch gemeinten und real-kosmisch be-
stimmten Tatsdchlichkeit! Er ist das Opfer seines ungeziigelten, un-
bebherrschten Subjektivismus, der die Welt sich und seinen plian-
tastischen Trieben dienstbar machen will und nicht die Kraft auf-
bringt, sich selbst sinnvoll in den Zusammenhang des Seins einzu-
ordnen.

Endres gibt weniger Eigenes, er referiert tiber okkulte, para-
psychische und paraphysische Phénomene und deren Bewertuny
durch die Gegenwart. Die Erkenntnistheorie muss bei ihm wie bei
den Theologen auch Lakaiendienste tun, sie hat nur die Aufgabe,
den Wert des gefidhrlichen wissenschaftlichen Weltbildes herabzu-
setzen, um seinen Okkultismus wenigstens nach dieser Seite hin zu
sichern. Eine durch und durch verfehlte Sache! Etwas langweilig
wirkt das Schimpfen auf Rationalismus und Mechanismus; es scheint,
dess Endres darin das kritiklose Opfer seiner Quellen geworden isl.
Dem Christentum steht der Verfasser insofern frei gegeniiber, als
er es seinem Weltbild unbedenklich einordnet, aber eben einem
miagisch-phantastischen und nicht einem wissenschaftlich erfassten
Weltbild.



Nr. 12

DER FREIDENKER ' | a1

famien auf der Erde. Die sozialen Prinzipien des Christen-
tums erkldren alle Niederttichtigkeiten der Unterdriicker
gegen die Unterdriickten entweder fiir gerechte Strafe der
Erbsiinde oder sonstiger Siinden, oder fiir Priifungen, die der
Herr iiber die Erlosten nach seiner unendlichen Weisheit ver-
hiingt. Die sozialen Prinzipien des Christentums predigen die
Feigheit, die Selbstverachtung, die Erniedrigung, die Unter-
wiirfigkeit, die Demut, kurz alle Eigenschaften der Kanaille,
und das Proletariat, das sich nicht als Kanaille behandeln
lassen will, hat seinen Mut, sein Selbstgefiihl, seinen Stolz
und seinen Unabhidngigkeitssinn noch viel nétiger als sein
Brot. Die sozialen Prinzipien des Christentums sind duck-
wiiuserig und das Proletariat ist revolutionar.» (Marx und
Engels in der Deutschen Briisseler Zeitung 1847.)

Damit ist auch bereits die caritative Tendenz des Chri-
stentums, die als seine besondere "soziale Note gilt, einev
Kritik unterzogen. Die marxistisch - proletarische Ablehnung
des Christentums erfolgt jedoch vor allem aus der Erkenntnis
heraus, dass es kein Christentum als sozialen Zustand geben
karn.  Ein einziger Tag christlicher Handlungen der Kapi-
talisten liesse die heutige Ordnung zusammenbrechen und
dazu werden die Kapitalisten sich vor dem -jiingsten Tag
nicht hergeben. Sollen aber die Arbeiter christlich handeln,
d. h. «sanftmiitig sein wie die Tauben?>» Sollen sie, wie
Luther es sagt: « Nicht sich striuben wider Unrecht, nicht
zum Schwerte greifen, nicht sich wehren, sondern dahingeben
Leib und Gut, dass es raube, wer da raubet», denn «leiden,
leiden, Kreuz, Kreuz, ist der Christen Recht und kein an-
deres » ? '

Aber auch der Einwand, dass Urchristentum ein kom-
1zunistischer Zustand war, ist dem Marxisten nicht stichhaltig,
['er Verbrauchkommunismus des zum Betteln gezwungenen
Lumpenproletariats Roms hat mit dem Produktionskommunis-
mus des wissenschaftlichen Sozialismus nichts zu tun. Und
auch: das Wort Jesus’: « Bittet, so wird euch gegeben; suchet,

so werdet ihr finden; klopfet an, so wird euch aufgetan »,
es hat 1. keine Geltung fiir streikende oder ausgesperrte Ar-

beiter, sie wiirden vergebens anklopfen und 2. das moderne
Proletariat will weder bitten noch klopfen, es will die Welil
anders ordnen. — Die christliche Ethik aber, die moderne
Vertreter derselben so preisen, ist nicht nur vom sozialisti-
schen Standpunkt aus einer ablehnenden Kritik zu unter-
ziehen, sondern auch von der modernen Sozialpolitik aus.
Auch diese will niclit mehr wie die alte Armenpflege Barm-
Lerzigkeit iiben, sondern gesellschaftlichen Notwendigkeiten
pilichtgemiss nachkommen. Nicht weil man dadurch ins
Himmelreich kommt, sondern weil sich die diesseitigen Le-
Lensverhiltnisse dadurch besser gestalten. In seinem Buch
« Sozialismus und Religion » kommt Prof. Krische in einer

Gegeniiberstellung der christlichen und proletarischen Ethik
zu dem Ergebnis: « Hoher als jede noch so lebendige Form der
Barmherzigkeit (die im Mittelpunkt der christlichen Ethik "
sieht) steht ethisech mit seinen inneren Gemeinschaftswerten
der aktive, revolutionire Trieb, der jedes beobachtete Un-
recht zu dem leidenschaftlichen Willen anfacht, alle Kriifte
anzuspannen, dass die Ursachen dieser Ungerechtigkeit besei-
tigt werden.» Es liesse sich noch weit Eingehenderes an-
fiikren, doch sehen wir davon ab und versuchen zum Schluss,
die proletarische Kritik am Christentum kurz zusammenzu-
fascen: :

Die naturwissenschaftliche Unméglichkeit des religiosen
Glaubens ist nicht das Ausschlaggebende. Viel wichtiger ist
die Rolle des Christentums im menschlichen Bezugssystem.
Hier stellen wir fest: Jenseitsglauben hindert die Regelung
cer diesseitigen Verhiltnisse. Seine Feinde zu lieben, gewallt-
los und demiitig sein, widerspricht der gesellschaftlichen
Rolle des Proletariats, und da diese Rolle des Proletariats die
treibende Kraft fiir den gesamten Fortschritt der Menschheit
ist, so hiesse die Durchsetzung der Prinzipien des Christen-
tums diesen Fortschritt hemmen. Das Ziel des Proletariats ist
nicht Barmherzigkeit, sondern eine auf Skonomischer Gleich-
keit basierende Gesellschaft. Um hierhin zu kommen, bedarf
das sozialistische Proletariat des Menschen als Subjekt, fiir °
das Christentum aber ist der Mensch Objekt. Und schliesslich
nwuss sich das Proletariat die Auffassung Karl Marx’ zu eigen
niachen, die sagt: « Die Aufhebung der Religion als des illu-
sorischen Gliickes des Volkes ist die Forderung seines wirk-
lichen Gliickes. Die Forderung, die Illusionen iiber seinen
Zustand aufzugeben, ist die Forderung, einen Zustand aufzu-
geben, der der Illusion bedarf. Die Kritik der Religion ist
also im Keim die Kritik des Jammertales, dessen Heiligen-
schein die Religion ist. Die-Religion ist nur die illusorische
Sorne, die sich um den Menschen bewegt, so lange er sich
nicht. um sich selbst bewegt. » Und hieraus folgert die prole-
tarische Kritik weiter: Die Menschheit, die sich -um sich
selbst bewegt, bewegt sich um keinen Fetisch mehr, weder
um einen nationalskonomischen -noch um einen religiGsen.
Der Mensch der Zukunft ist der Mensch mit dem gesellschaft-
lichen Bewusstsein, der weiss, dass er vom Mitmenschen ab-
hangig ist und dass er mit ihm verbunden in sozialer Gegen-
seitigkeit die Natur weit genug beherrscht, so dass er weder
vor ihr niederzuknien braucht noch sich Hilfe fiir sein Schick-
sal aus unbekannten Sphéren erbitten muss. Das soziale Be-
wusstsein bedarf der Religion nicht mehr.

* * *
Nachschrift der Redaklion. Wir veroffentlichen ‘diesen Aufsalz

nicht im Sinne vorbehaltloser Zustimmung, sondern weil wir bei
unsern Lesern Interesse dafiir voraussetzen, wie vom konsequenten

Unsympathisch beriihrt es gerade uns, dass trotz alledem beide
Auvloren nicht die Kraft aufbringen, dezidiert Gott und Christentum
iiber Bord zu werfen, beide erliegen vielleicht sachlich, vielleicht
bloss wortaberglaubisch der grossen Versuchung, verschiamte Faden
zu Golt (Endres), zu Christus und Maria samt deren spit erfundenen
wungfriiulichen Geburt (Wirz) hiniiberzuleiten, in unsern Augen
eine kligliche Konzession an Publikum und Zeitgeschmack. H.

Helt 7 und 8 der < Urania », kulturpolitische Monatshefte iiber Na-
tur und Gesellschaft. Urania-Verlagsges. m.b.H., Jena.

Namentlich Heft 7 bietet unseren Gesinnungsfreunden beson-
ders Interessantes. Der 70. Geburtstag des Darwinismus, d. h. der
Herausgabe der « Entstehung der Arten» findet darin seine beson-
dere Wiirdigung. Gleich der Leitartikel aus der berufenen Feder
von Prof. Dr. H. Schmidt, Jena (Hédckel-Schmidt), {iber Darwins
Entwicklung zum Darwinisten bringt unter Benutzung wenig bekann-
ter Dokumente des Hickel-Archivs wertvolle Aufschliisse. Aus dem
iibrigen reichhaltigen und wie gewohnt sehr leichtfasslich geschrie-
benen Inhalt seien ferner hervorgehoben: II. Hoffmann, Darwin
und die Sozialpolitik: Siegfried Ziegler, Sterbende Wilder im Ruhr-
cebiet; Karl Bielig, Auf Fischfang unter Spitzbergen; eine Sonder-
fabrik « Darwinismus » mit kiirzeren. Beitrigen; eine interessante
Ablandlung « Nacktheit und Erziehung», die die ‘Nacktkultur vom
psychoanalytischen Gesichtspunkte aus beleuchtet u. v. a. m.

In Nr. 8 behandelt der biologische Mitarbeiter Hermann Drechsler
in gewohnt fesselnder Weise < An Teichen. und Mooren », wobei al-

lerdings seine Erkldrung der Bildung der Seebecken durch die
Gletscher heute auf berechtigte Skepsis stossen diirfte. Einen inter
essenten Blick in die musikalische Tierpsychologie gewihrt Corneli
Sclomill in seinem lehrreichen Aufsatz « Ergebnisse und Ziele der
Vogelsprachkunde ». Frilz Schiff befasst sich in «Ikone» kritisch
mit der alten slavischen Kunst. In « Das Ende einer Illusion» von
Gllo - Jennsen wird Freuds bekannies Buch marxistisch beleuchtet.
Von besonderem Interesse ist « Gas als Kriegswaffe» von Ernst
Bloch, ein Aufsatz, dem weiteste Verbreitung zu wiinschen wive.
Auch diese Hefte sind (namentlich sozialistisch orientierten) Ge-
siunungsfreunden und solchen, die es werden — sollten, bestens zu
empfehlen. W. Rn.

Ton. Moses bis Darwin, von Georg Engelbert Graf. Urania-Ver-
lagsges. m.b. H., Jena. 40 Seiten. Brosch. Mk. 0.60.

Wirklich fiir jedermann verstindlich, bietet dieses Biichlein
iiberzeugend und in gedringter Kiirze eine Zusammenfassung vom
Werdegang des Entwicklungsgedankens, die auch dem Verbohr-
testen und Ungebildetsten einleuchten muss. Die treffliche Bro-
schiire eignet sich ganz vorziiglich als Propagandaschrift fiir unsere
Ideen, und es ist deren Anschaffung und Vertrieb sowohl unserer
Literaturstelle, als Ortsgruppen und einzelnen Gesinnungsfreunden
aufs wirmste zu empfehlen. Sie ist ein wertvoller Beitrag zu un
serer Aufklarungsarbeit. W. Rn.



92 ' GER FREIDENKER

Nr. 12

Maixismus aus das religiose Problem angesehen und angefasst wird.
In der Hoffnung, einer Abkldrung dieser heute umstrittenen Fragen
zu dienen, erlaube ich mir als personliche Meinungsiusserung fol-
gende Feststellungen: s

Es ist moglich, dass der Marxismus: im Umkreis seiner sozio-
logischen und okonomischen Problemstellung recht hat. Einer Zu-
stimmung oder Ablehnung muss ich mich enthalten, da ich zu einem
griindlichen Studium dieser Frage die Zeit noch nicht gefunden
habe. Sicher ist der Marxismus immer da im Unrecht, wo er sich
aumasst, andere weltanschauliche Perspektiven als «bourgeoise» und
«kleinbiirgerliche»> Losungsversuche herabzusetzen oder zu ver-
héhnen. Es mag als ein verbindliches Resultat materialistischer Ge-
schichtsphilosophie feststehen, dass die Bourgeoisie des 19. Jahr-
hunderts einen naturwissenschaftlich fundierten Atheismus vertre-
ten musste. Es ist aber ein glatter Fehlschuss, zu behaupten, dass
nun- jede naturwissenschaftlich oder wissenschaftlich-philosophische
Eegriindung des Atheismus auf kleinbiirgerliche Einstellung hin-
weise. Demi Marxismus muss klar werden, dass die rein 6konomische
Fundierung einer Wellanschauung eine zu enge Basis darstellt. Er
rauss sich mit der Zeit ausweiten zu einem Realismus, er muss die
gesamte Realitat in Rechnung stellen und nicht nur die 6konomischen
Prozesse, die ja ihrerseits auch nur immer wieder abhingig sind

vor andern und tiefern Ursachen. Diese breitere und tiefere Grund’

lage der Gesamtrealitit finden wir bei einigen Philosophen. Ihre
Basis ist solider und sicherer als die marxistische Begriindung: sie
als «biirgerliche> Wissenschaftler einfach abzuweisen, ist Problem-
Abweisung, ist Furcht und Flucht vor besserer Einsicht. Dabei ist
sechr wohl moglich, dass eine totalrealistische Geschichtsphilosophie
. die Lehren des Marxismus in der Hauptsache bestitigt, es kame
avuf das'Studium dieser Frage an. Erst dann konnte sich der Marxis-
mus eine eigene Weltanschauung und eine eigene Welt erbauen!
Dann wire es allerdings nicht mehr Marxismus, sondern Realismus!
Von dieser Grundeinsicht aus liessen sich verschiedene Aussetzungen
zu obigem Aufsatz anbringen. Gewiss ist Naturwissenschaft nicht das
Ausschlaggebende, eben weil sie nur Naturwissenschaft ist. Aus dem-
selben Grunde konnen aber auch die 6konomischen Prozesse allein
nicht das Ausschlaggebende sein, sondern nur das Ganze, ‘die ge
sante Realitdt. Ich finde es falsch, wenn oben behauptet wird, dass
nur das Proletariat das Verh#ltnis von Mensch zu Mensch in den
Verdergrund riickt, und finde es geradezu ungereimt und ldcherlich,
zu behaupten, dass die proletarische - Kritik des Christentums tiefer
pehe als die biirgerliche Wissenschaft — wir denken dabei an Freud,
Reick, Jones — und diese tiefergehende Kritik belegt mit dem Satz
eines proletarischen Jungen: « Religion braucht man nicht bei der

Lehrlingspriifung, aber Stenographie.» Solche Aspekt-Verengung -

eréffnet ganz trostlose Perspektiven.
Besserer Belehrung bin ich gerne zugénglich. H.

Einstein, der Pantheist!

Der amerikanische Kardinal O’-Connor ist schuld daran,
dass der beriihmte Physiker Einstein mit seinem Glaubens-
bekenntnis herausriicken musste. Er machte vor einiger
Zeit Einstein oOffentlich den Vorwurf, hinter seiner Theorie
verberge sich weiter nichts als der Atheismus. Der jiidische
Rabbiner Goldstein in New York wandte sich darauf an Ein-
stein um Aufklarung. Einstein antwortete: « Mein Gott ist der

Gott Spinozas. Ich glaube an den Gott Spinozas, der sich in
der geordneten Harmonie des Seins offenbart, nicht an einen
Gott, der es nur mit den Geschicken und Taten des Menschen
zu tun hat.» Dazu schreibt nun wieder besagter Rabbiner:
« Spinoza erblickte die Gottheit in der Natur offenbart. Ihn
konnte man daher wahrhaftig nicht einen Atheisten nennen.
Einstein aber kann man noch weniger in seiner positiven An-
nahme eines Gottes einen Atheisten, noch in der Tat auch nur
einen Agnostiker nennen . ..» Wir aber sagen:

1. Der Rabbiner Goldstein sollte etwas an den Ohren ge-
zogen werden fiir seine unehrlichen und typisch pfaifischen
Unterstellungen und Verdrehungen. Spinoza meinte mit seiner
Formel Deus sive natura weder den jidischen noch den
christlichen Gott. Er hat aus seinem Gott jede Spur von Men-
schendhnlichkeit ausgetilgt, er behielt nur das Wort. Er ist
deshalb auch von den Kirchen verschrien und — wie Lessing
grimmig bemerkt — wie ein toter Hund behandelt worden.
Die Behauptung einer « positiven Annahme eines Gottes >
durch Einstein ist nach alledem gemeinster Pfaffenbetrug!

2. Einstein suchte fiir seinen Atheismus eine. hoflichere
Ferm. Pantheismus ist ja nach Schopenhauer ein <« hoflicher
Atheismus ». Der Begriff ist heute auch im Munde Einsteins
eir Verlegenheitsausdruck. Mauthner hat recht: « Man sollle
den Pantheismus endlich zu andern Ismen ins Grab legen.
Das Schlagwort hatte vor zweihundert Jahren soviel Sinn
wie etwa eine geféllige Maske; es hat die Maske abgelegt und
ist schamlos geworden. »

Trénen der Riihrung und Ergriffenheit . .

hat Kardinal Gasparri vergossen, als er das Telegramm des
Papstes an den Konig von Italien mit der offiziellen Mittei-
lung der Ratifizierung der Lateranvertrage verlas. Wir wollen
o5 dem alten Herrn zu Gute halten! Uns selbst, und nicht nur
uns, auch weiten Kreisen der heutigen Kulturwelt will das
romische Abkommen immer mehr als Komddie erscheinen,
als eine tolle Posse, die schliesslich beiden Partnern zum Ver-
derben gereichen muss. Erinnern wir uns der Worte, mit
denen der Papst Mussolini geriihmt und direkt als den «von
Gott Gesandten » bezeichnet hat, erinnern wir uns der Lie-
benswiirdigkeiten, mit denen der hohe und der niedere Klerus
den Duce iiberschiittet hat in den wonnetrunkenen Augen-
blicken des Vertragsabschlusses selbst. Und doch musste allen
diesen Klerikern bewusst sein, dass sie nicht einen « Gott-
gesandten », sondern einen-der schirfsten und unerbittlich-
sten Kirchenfeinde als Vertragskontrahenten vor sich haben.
Cerade um diese Tatsache allen diesen Herren nachdriicklich
wieder einmal einzuschérfen und um die beiden grossen Ver-

Vermischtes.

Die Frommen und der Kelloggpakt. Die Nationalversammlung
hat den Beitritt der Schweiz zum vielbesprochenen Kelleggpakt
ratifiziert. Ueber die Tragweite dieses Kriegsdchtungspaktes kann
man verschiedener Auffassung sein. Aber eines ist sicher: In un-
serer nichts weniger als nach Frieden duftenden Zeit muss jeder
aanch nur halbwegs menschlich Denkende — oder iiberhaupt Den-
kende — jedes Strohhédlmlein ergreifen, das irgendwie dazu bei
trigt, den Krieg, diese bestialische Geissel der Menschheit — sagen
wir — wenigstens aus der Mode zu bringen. Beim Kelloggpakt han-
delt es sich in einem Wort darum, dass fortan der Krieg nicht mehr
als durchaus erlaubte und moralisch gerechtfertigte Form der Aus-
einandersetzung zwischen zwei Viélkern gelten, sondern als Ver-
brechen ge#dchtet werden soll. Das ist immerhin etwas, wenn auch
nech nicht viel, aber doch wieder ein kleines Scherflein zum Welt-
frieden. Und auch die grossten Sdbelrassler im Parlament nickteu
«Ja» dazu, zumal der Kelloggpakt ihr Metier noch nicht in wesent-
lirche Gefahr brachte.

Gegen das Kelloggpécktlein aber stimmten ausser den beiden
Kommunisten nur der einzige Vertreter der evangelischen Volks-
parlei und daniit der christlichen Niachsten- und Feindesliebe, Herr
Nationalrat Dr. Hoppeler. W. Rn.

Die. wackeren Freiburger Bahnarbeiter.
Die National-Zeitung vom 3. Februar meldet:
Bei der bereits gemeldeten offiziellen Einweihung des neuen

Bahnhofes in Freiburg ergab sich ein Zwischenfall. Die Freiburger
Echérden wollten némlich das neue Bahnhofgebdude durch den
Bischof der Didzese einsegnen lassen. Die sozialdemokratischen Ar-
beiter des Bahnhofes setzten sich aber zur Wehr. Auf Anfrage
machte die Direktion der Bundesbahnen geltend, dass sie religios
und politisch neutral sei und darum eine Einsegnung nicht genehm
sei. Msgr. Besson, Bischof von Freiburg, reiste hierauf nach Rom
ab.

Das christliche Gemiil?

Binem Kollegen in der Stadt Ziirich ging folgender Brief zu,
als einer seiner Schiiler durch die Kreisschulpflege wegen ungenu-
genden Leistungen in der Sekundarschule keine Aufnahme fand:

«An Herrn B.! Mbge sich all das, was ich fiir Sie von unserm

Herrgott erflehte, an Ihnen und Ihren Kindern, wenn Sie solcke
haben, erfiillen, als Walter am letzten Samstag weinend aus der
Schule kam. Mégen Sie die Schmerzen tausendfach zu fiihlen be-
kommen, die Sie vielleicht schon vielen Mutterherzen zugefliigt
haben in Ihrer Riicksichtslosigkeit! Frauw J. B.»

(Schweiz. Lehrer-Zeitung.)

Eine Karte
an dic Geschiftsstelle der »F. V. S, Postfach, Ziirich 18, ge-
niigt, um Probenummern des »Freidenkers« zu erhalten oder
um sich als Abonnent oder Mitglied anzumelden.

A a2 a2 g 2 4 g g g & o o 2 2 2 4 & & 2 bbb




	Die kritischen Gegner des Christentums

