
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 12 (1929)

Heft: 12

Artikel: Die kritischen Gegner des Christentums

Autor: Jacoby, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407716

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407716
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 31. Juni 1929. Nr. 1 £ - 12. Jahrgang

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschäftsführers:
Geschäftsstelle der F. V. S.

Posnach zurieh 18

Postcheck-Konto Nr. VIII 15299

Religion ist in der Wissenschaft absurd, in der Praxis eine
lmmoralität, bei den Menschen eine Krankheit.

Benito Mussolini. « L'uomo e la Divinitä. » 1924.

ADonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder fr. 5.—

Inserate 1-3 mal: l/n 4.50, 7i„8.-,
Vs 14.-, V10 2ö.-. Darüber una
grossere Aufträge weit. Rabatt.

Auch ich bin gläubig.
Von Robert Seidel.

Auch ich bin gläubig, doch mein Glaube
Hat keinen Raum im Wunderschrein,
Er klebt an keiner Satzung Staube
Und keine Kirche schliesst ihn ein:
Er wühlt nicht in dem Schutt der Zeiten
Und gräbt nicht in der Worte Sand,
Er kann durchs rote Meer nicht schreiten
Und wandert in kein Fabelland.

I

Mein Glaube ist nicht eine Krücke,
Woran die Lahmheit sich bewegt;
Mein Glaube ist auch keine Brücke,
Worüber Einfalt Lasten trägt;
Mein Glaube ist kein Wegezeichen
Vom Erdental ins Himmelszelt,
Mein Glaube will kein Schlafgift reichen
Für Leiden einer Knechtewelt.

Mein Glaube schürt der Liebe Glitten
Noch in der Ichsucht kaltem Haus,
Und sucht den Edelstein des Guten
Selbst aus den Menschentrümmern aus.
Mein Glaube ist ein kühner Ritter,
Der furchtlos mit dem Bösen ficht
Und mit der Wahrheit Sturmgewitter
Die stolzen Lügenburgen bricht.

Mein Glaube ist des Fortschritts Bote;
Er fliegt voran im guten Streit
Und pflanzt das Banner auf, das rote,
Des Menschentums der neuen Zeit;
Mein Glaube ist der Freiheit Leuchte,
Die grell der Knechtschaft Nacht erhellt
Und in die Kerker öd' und feuchte,
Den Labetrunk der Hoffnung stellt.

Mein Glaube ruht auf Felsengrunde
Vielhundertjähr'ger Wissenschaft,
Und steht in treuem Bruderbunde
Mit Menschengeist und Weltenkraft.
Mein Glaube wurzelt in der Erde,
Und rankt sich um der Menschheit Baum
Und kämpft, damit zur Wahrheit werde
Der Besten schönster Zukunftstraum.

Mit Erlaubnis des Verfassers entnommen den < Gesammelten

Gedichten— von Röbel Seidel, Berlin 1925. Verlag Dietz Nach!'.

Die kritischen Gegner des Christentums.
(Referat, gehalten am Sozialpolitischen Seminar
der Deutschen Hochschule für Politik, Berlin.)

Von Heinz Jacoby.

Um ein Bild der Kritik am Christentum geben zu können,
it- L es notwendig, kurz den historischen Entwicklungsgang zu
skizzieren, der eine solche Kritik überhaupt erst möglich
gemacht hat. Das ist um so notwendiger, als es weniger auf die
Gründe als auf die Ziele der Kritiker am Christentum
ankommt.

Im Mittelalter war die christliche Religion die einheitliche
Ideologie aller Klassen. Eine Kritik an ihr vom nicht religiösen

Standpunkt aus war nicht denkbar. Die Feudalherren,
deren mächtigster die Kirehe war, hatten in Gott die notwendige

höchste Stufe ihres Ständebaues. Gott war der oberste
Lehensherr und die weltlichen Feudalherren also unantastbar

von Gottes Gnaden.
Das konnte sich erst •ändern, als die Machtverhältnisse

sich änderten. Der Handel brachte die bürgerliche Epoche,
brachte zunächst eine Erweiterung des menschlichen Gesichtskreises.

Das Himmelsbild nahm eine neue Form an. Die Erde
erweiterte sich, Amerika wurde entdeckt. Der wachsende;
Warenaustausch brachte die Menschen in engere Verbindung.
Die Blicke der Menschen richten sich allmählich von den
menschlich-göttlichen Beziehungen auf die nun zur
Lebenssicherung notwendigeren • zwischenmenschlichen Beziehungen.
Vor allem aber: Die bürgerliche Epoche wird begleitet von
einem wachsenden Wirklichkeitssinn. Die bürgerlich-merkan-
tilistische Zeit musste an alle Materie herangehen, um sie
auf ihre Warenfähigkeit zu prüfen. Die Zeit für überirdische
Betrachtungen wird dabei geringer. Alle Geheimnisse wurden,
wie Marx es ausdrückt, im Eiswasser der Erkenntnis ertränkt.
Das religiöse Wunder konnte nicht mehr gebraucht werden.
Die bürgerlich - materialistische Betrachtungsweise entstand
als Basis für die Kritik an der Religion. Es ist kein Zufall,
dass in einem Lande früher Blüte des Handelsbürgertums die
ersten Ansätze materialistischer Philosophie entstanden und
damit die erste kritische Wendung gegen das Christentum.
In Holland nämlich, durch Spinoza, in Deutschland beginnt
die kritische Wendung im 18. Jahrhundert in der Aufklä-
rungszeit, obwohl es in dem noch ganz feudalistischen
Deutschland noch zu keinem Bruch mit der Religion kommt,
sondern nur zur Kritik der Dogmatik. Darüber hinaus geht
auch Lessing nicht. Anders schon in Frankreich, wo um diese
Zeit Bürgertum und Feudalismus um die Macht ringen und
die Religion schon als feudalistische Ideologie angegriffen
werden muss. Der Name Voltaire kennzeichnet diese Epoche.
Aber Heine hatte recht, zu sagen, Voltaire verletzte nur den
Leib des Christentums. Erst das 19. Jahrhundert sollte die
grosse kritische Wendung gegen das Christentum bringen
Das bürgerliche Selbstbewusstsein steigt aufs Höchste. Goethe
dichtet:



90 DER FREIDENKER Nr. 12

« Tor, wer dorthin die Augen blinzelnd richtet
Sich über Wolken seinesgleichen dichtet. »

und Heine spottet:
« Den Himmel überlassen wir den Engeln und den Spatzen. »

Die ¦ Zeit der Erfindungen beginnt. Alle Kritik am Chri
stentum ist gekennzeichnet dadurch, dass « die Bibel » dieser
Zeit das Werk Büchners «Kraft und Stoff» ist. Kraft und
Stoff von Menschen beherrscht, nicht die Religion, die die
Menschen als Beherrschte erscheinen lässt, ist der Sinn der
Epoche. Feuerbach zeigt, dass der erfindungsreiche Mensch
Gott erfand und David Strauss zeigt die Menschlichkeit
Jesus'. « Es war das Werk der bürgerlichen Naturwissenschaft,
die Natur mit der ganzen Pietätlosigkeit der von Erwerbsgier
gestachelten Forschung zu entgöttern und ihre Erscheinungen

t
auf die nüchterne Gesetzmässigkeit exakt erforschbarer Ge-
valten zurückzuführen. » (Rühle.) Hier sind wir an dem Ent-
wickiungspunkt angekommen, von dem aus wir kurz die bür-
gei liehe Kritik am Christentum betrachten können.

Religion verlangt Glauben. Die Naturwissenschaft, die die
Kausalität braucht und den mathematischen Beweis, kann
nichts glauben. Alles entsteht aus einer Materie, nichts
vergeht, also konnte Gott keine Schöpfung vornehmen, denn
alles wechselt nur seine Formen, also ist die Welt ewig. Vor
der Vernunft des Bürgertums kann nur das Messbare, das
Wägbare, das Sichtbare bestehen und die Vernunft ist
einziger Maßstab. Zu der Forschung im Reiche der Natur tritt
die Forschung in der menschlichen Geschichte. Die Bibei
erweist sich als eine Sammlung hundertmal gefälschter und
umgeschriebener politischer Traktate. Dafür werden Beweise
gefunden, Beweise für Gott lassen sich nicht finden. In der
Maturwissenschaft ist kein Platz für die Hypothese « Gott »,
sie kann wissenschaftliches Forschen nicht fördern. «Seele?
Irh habe hunderte Körper seziert, eine Seele habe ich nicht
gefunden >, rief Virchow. Gelten konnte nur, was dem
Seziermesser zugänglich. Diese wissenschaftliche Argumentation

war für die naturwissenschaftliche Arbeit notwendig,
die ihre grossen Erfolge nur erringen konnte, indem sie mit
der Hypothese von der «absoluten Wahrheit» arbeitete. Bis
in die letzte Erscheinung der bürgerlichen Naturwissenschaft,
bis in die Psychoanalyse, hat sich diese Argumentation
erstreckt. Vor kurzem erschien von Freud ein Buch « Die
Zukunft einer Illusion », das radikale Kritik an der Religion
übt, weil sie eine unvoreingenommene wissenschaftliche
Forschung unmöglich macht, da sie eben eine Illusion ist. Hören
wir Freud selber; die ganze Argumentation der bürgerlichen
Wissenschaft tritt uns hier zusammengefasst vor Augen, alles,
was von Feuerbach bis Häckel die Grundlage der bürgerlichen

Kritik am Christentum war:
« Wir sollen glauben, weil unsere Urväter geglaubt

haben. Aber diese unsere Ahnen waren weit unwissender als

Feuilleton.

Literatur.
1. Otto Wirz: Das magische Ich. Verlag .1. Engelhorns Nachfolger,

Stuttgart.
2. Franz Carl Endres: Magie und Gegenwart. Walter Hädecke Ver¬

lag, Stuttgart.

Zwei ungewohnte Gäste auf meinem Redaktiönstisch Nun
aber einmal die beiden Verlagsanstalfen mir die Ehre erwiesen
haben,' soll auch ihnen und ihren Klienten die Ehre einer Besprechung

zukommen, allerdings nur ganz kurz, denn wir müssen Zeit
und Raum andern, wichtigern Dingen widmen.

Beiden Autoren muss zugestanden werden, dass sie offene und
weite Naturen sind, durchaus jedem Fanatismus, wie wir ihn sonst
etwa bei Okkultisten antreffen, fern. Beide wahren sich in
angenehmer Weise ein letztes Restchen von Kritik und Vorbehalt gegenüber

ihren eigenen Heilslehren. Aber sonst ist die von ihnen
vorgesetzte Speise einfach ungeniessbar.

Wirz verlangt von der Wissenschaft und Philosophie den
Respekt vor der « Tatsächlichkeit », d. h. vor der prätendierten
Tatsachlichkeit der heute immer noch sehr diskutablen Phänomene des
Okkultismus und der Paraphysik. Wir gehen formell darin mit ihm
einig, dass auch wir die Wissenschaft verpflichten, das Problem des
Okkultismus nicht abzuweisen, sondern es zu untersuchen. Aber
eben, noch jedesmal, wenn die Untersuchung wissenschaftlich ein-

wir, sie haben an Dinge geglaubt, die wir heute unmöglich
annehmen können. Die Beweise, die sie hinterlassen lraben,
sind in Schriften niedergelegt, die selbst alle Charaktere der
Lnzuverlässigkeit an sich tragen Es hilft nicht viel, wenn
für ihren Wortlaut oder auch nur für ihren Inhalt die
Herkunft von göttlichen Offenbarungen behauptet wird, denn
diese Behauptung ist bereits selbst ein Stück jener Lehren,
die auf ihre Glaubwürdigkeit untersucht werden sollen und
kein Satz kann sich doch selbst beweisen. »

Wir sehen: Im Mittelalter steht das Verhältnis Mensch :

Gott im Vordergrund, folglich Anerkennung des Christentums
auf der ganzen Linie. Das Bürgertum bringt das Verhältnis
Mensch : Materie in den Vordergrund, folglich Ablehnung
alles Irrationalen, das Christentum ist etwas für das dumme
Volk, damit es nichtrebellisch wird. Das Proletariat aber
beginnt ein anderes Verhältnis in den Vordergrund zu rücken:
Das Verhältnis Mensch : Mensch. Damit bekommt die Ab
lehnung des Christentums ein ganz anderes Fundament. Man
möchte sagen, die, Existenz des Proletariats ist an sich schon
die lebendige Kritik des Christentums. Die einfache, «

unwissenschaftliche » aber vitale Kritik, die von der Existenz,
der proletarischen Klasse ausgeht, geht dennoch liefer, als
die Kritik der Wissenschaft des Bürgertums es vermochte.
Man nehme nur das Buch des Pfarrer Dehn « Die religiöse
Gedankenwelt der Proletarierjugend » zur Hand, in dem die
Selbslzeugnisse proletarischer Jugend über dieses Thema
niedergelegt sind und man wird eine Kritik am Christentum
finden, die aus dem Leben dieser jungen Proletarier selbst
entstanden ist. « Religion braucht man nicht bei der Lehr-
lingsprüfung, aber Stenographie » oder « Der Gott, der jedem
aus der Not helfen soll, ist auf dieser Welt nicht». Ueber
solche Sätze löjähriger Lehrlinge weiden die, die von « tiefer
Geistigkeit » triefen, die Achseln zucken und dennoch zeigen
sie klar und deutlich die Situation der proletarischen Klasse
gegenüber dem Christentum. Aber was hier proletarische
Jugend aus der Klassenlage heraus empfindet, das haben Marx
und Engels in ihren soziologischen Werken bereits an den

Anfang gestellt.
« Die sozialen Prinzipien des Christentums haben die

antike Sklaverei gerechtfertigt, die mittelalterliche Leibeigenschaft

verherrlicht und verstehen sich ebenfalls im Notfall
dazu, die Unterdrückung des Proletariats, wenn auch mit etwas
jämmerlicher Miene, zu verteidigen. Die sozialen Prinzipien
des Christentums predigen die Notwendigkeit einer
herrschenden und einer bedrückten Klasser und haben für die
letztere nur den frommen Wunsch, die erstere möge wohltätig

sein. Die sozialen Prinzipien des Christentums setzen

dk konsistorialrätliche Ausgleichung aller Infamien in den

Himmel und rechtfertigen damit die Fortdauer dieser In-

wandfrei war, hat sich noch fast jedes Phänomen als Schwindel und
Betrug erwiesen, was aber als Tatsache standgehalten hat, kann
sicher unser psychologisches Wissen bereichern, führt abei(
nirgends in eine okkulte Geisterwelt hinein. Wirz sollte sein eigene0
letztes Widerstreben gegen seine eigene Phantastik, das bei ihm da
und dort noch sich geltend macht, heranziehen, um den Seinsbegrif f
einmal gründlich zu durchleuchten. Er sollte sich fragen, in welcher
Weise zum Beispiel sein magisches Ich « Sein » hat. Ihm fehlt der
grosse Respekt vor. der ontologisch gemeinten und real-kosmisch be
stimmten Tatsächlichkeit! Er ist das Opfer seines ungezügelten,
unbeherrschten Subjektivismus, der die Welt sich und seinen
phantastischen Trieben dienstbar machen will und nicht die Kraft
aufbringt, sich selbst sinnvoll in den Zusammenhang des Seins
einzuordnen.

Endres gibt weniger Eigenes, er referiert über okkulte,
parapsychische und paraphysische Phänomene und deren Bewerbung
durch die Gegenwart. Die Erkenntnistheorie muss bei ihm wie bei
den Theologen auch Lakaiendienste tun, sie hat nur die Aufgabe,
den Wert des gefährlichen wissenschaftlichen Weltbildes herabzusetzen,

um seinen Okkultismus wenigstens nach dieser Seite hin zu
sichern, Eine durch und durch verfehlte Sache! Etwas langweilig
wirkt das Schimpfen auf Rationalismus und Mechanismus; es scheint,
dciss Endres darin das kritiklose Opfer seiner Quellen geworden ist.
Dem Christentum steht der Verfasser insofern frei gegenüber, als
er es seinem Weltbild unbedenklich einordnet, aber eben einem
magisch-phantastischen und nicht einem wissenschaftlich erfassten
Weltbild.



Nr. 12 DER FREIDENKER 91

famien auf der Erde. Die sozialen Prinzipien des Christentums

erklären alle Niederträchtigkeiten der Unterdrücker
gegen die Unterdrückten entweder für gerechte Strafe der
Erbsünde oder sonstiger Sünden, oder für Prüfungen, die der
Herr über die Erlösten nach seiner unendlichen Weisheit
verhängt. Die sozialen Prinzipien des Christentums predigen die
Feigheit, die Selbstverachtung, die Erniedrigung, die
Unterwürfigkeit, die Demut, kurz alle Eigenschaften der Kanaille,
und das Proletariat, das sich nicht als Kanaille behandeln
lassen will, hat seinen Mut, sein Selbstgefühl, seinen Stolz
und seinen Unabhängigkeitssinn noch viel nötiger als sein
Brot. Die sozialen Prinzipien des Christentums sind duck-
mäuserig und das Proletariat ist revolutionär. » (Marx und
Engels in der Deutschen Brüsseler Zeitung 1847.)

Damit ist auch bereits die caritative Tendenz des

Christentums, die als seine besondere ' soziale Note gilt, eine*'

Kritik unterzogen. Die marxistisch - proletarische Ablehnung
des Christentums erfolgt jedoch vor allem aus der Erkenntnis
heraus, dass es kein Christentum als sozialen Zustand geben
kann. Ein einziger Tag christlicher Handlungen der
Kapitalisten Hesse die heutige Ordnung zusammenbrechen und
dazu werden die Kapitalisten sich vor dem jüngsten Tag
nicht hergeben. Sollen aber die Arbeiter christlich handeln,
d. h. «sanftmütig sein wie die Tauben?» Sollen sie, wie
Luther es sagt: « Nicht sich sträuben wider Unrecht, nicht
zum Schwerte greifen, nicht sich wehren, sondern dahingehen
Leib und Gut, dass es raube, wer da raubet », denn « leiden,
leiden, Kreuz, Kreuz, ist der Christen Recht und kein
anderes »

Aber auch der Einwand, dass Urchristentum ein
kommunistischer Zustand war, ist dem Marxisten nicht stichhaltig,
Der Verbrauchkommunismus des zum Betteln gezwungenen
Lumpenproletariats Roms hat mit dem Produktionskommunis-
mus des wissenschaftlichen Sozialismus nichts zu tun. Und
auch: das Wort Jesus': «Bittet, so wird euch gegeben; suchet,
so werdet ihr finden ; klopfet an, so wird euch aufgetan »,
es hat 1. keine Geltung für streikende oder ausgesperrte
Arbeiter, sie würden vergebens anklopfen und 2. das moderne
Proletariat will weder bitten noch klopfen, es will die Welt
anders ordnen. — Die christliche Ethik aber, die moderne
Vertreter derselben so preisen, ist nicht nur vom sozialistischen

Standpunkt aus einer ablehnenden Kritik zu
unterziehen, sondern auch von der modernen Sozialpolitik aus.
Auch diese will nicht mehr wie die alte Armenpflege
Barmherzigkeit üben, sondern gesellschaftlichen Notwendigkeiten
pflichtgemäss n-dchkommen. Nicht weil man dadurch ins
Himmelreich kommt, sondern weil sich die diesseitigen
Lebensverhältnisse dadurch besser gestalten. In seinem Buch
« Sozialismus und Religion » kommt Prof. Krische in einer

Gegenüberstellung der christlichen und proletarischen Ethik
zu dem Ergebnis: « Höher als jede noch so lebendige Form der
Barmherzigkeit (die irn Mittelpunkt der christlichen Ethik
steht) steht ethisch mit seinen inneren Gemeinschaftswerten
der aktive, revolutionäre Trieb, der jedes beobachtete
Unrecht zu dem leidenschaftlichen Willen anfacht, alle Kräfte
anzuspannen, dass die Ursachen dieser Ungerechtigkeit beseitigt

werden. » Es Hesse sich noch weit Eingehenderes
anführen, doch sehen wir davon ab und versuchen zum Schluss,
die proletarische Kritik am Christentum kurz zusammenzufassen:

Die naturwissenschaftliche Unmöglichkeit des religiösen
Glaubens ist nicht das Ausschlaggebende. Viel wichtiger ist
die Rolle des Christentums im menschlichen Bezugssystem.
Hier stellen wir fest: Jenseitsglauben hindert die Regelung
der diesseitigen Verhältnisse. Seine Feinde zu lieben, gewaltlos

und demütig sein, widerspricht der gesellschaftlichen
Rolle des Proletariats, und da diese Rolle des Proletariats die
treibende Kraft für den gesamten Fortschritt der Menschheit
ist, so hiesse die Durchsetzung der Prinzipien des Christentums

diesen Fortschritt hemmen. Das Ziel des Proletariats ist
nicht Barmherzigkeit, sondern eine auf ökonomischer Gleichheit

basierende Gesellschaft. Um hierhin zu kommen, bedarf
das sozialistische Proletariat des Menschen als Subjekt, für
das Christentum aber ist der Mensch Objekt. Und schliesslich
muss sich das Proletariat die Auffassung Karl Marx' zu eigen
machen, die sagt: «Die Aufhebung der Religion als des
illusorischen Glückes des Volkes ist die Forderung seines
wirklichen Glückes. Die Forderung, die Illusionen über seinen
Zustand aufzugeben, ist die Forderung, einen Zustand
aufzugeben, der der Illusion bedarf. Die Kritik der Religion ist
also im Keim die Kritik des Jammertales, dessen Heiligenschein

die Religion ist. Die Religion ist nur die illusorische
Sonne, die sich um den Menschen bewegt, so lange er sich
nicht, um sich selbst bewegt. » Und hieraus folgert die
proletarische Kritik weiter: Die Menschheit, die sich um sich
selbst bewegt, bewegt sich um keinen Fetisch mehr, weder
um einen nationalökonomischen noch um einen religiösen.
Der Mensch der Zukunft ist der Mensch mit dem gesellschaftlichen

Bewusstsein, der weiss, dass er vom Mitmenschen
abhängig ist und dass er mit ihm verbunden in sozialer
Gegenseitigkeit die Natur weit genug beherrscht, so dass er weder
vor ihr niederzuknien braucht noch sich Hilfe für sein Schicksal

aus unbekannten Sphären erbitten muss. Das soziale
Bewusstsein bedarf der Religion nicht mehr.

* * *
Nachschrift der Redaktion. Wir veröffentlichen diesen Aufsatz

nicht im Sinne vorbehaltloser Zustimmung, sondern weil wir bei
unsern Lesern Interesse dafür voraussetzen, wie vom konsequenten

Unsympathisch berührt es gerade uns, dass trotz alledem beide
Autoren nicht die Kraft aufbringen, dezidiert Gott und Christentum
über Bord zu werfen, beide erliegen vielleicht sachlich, vielleicht
bloss wortabergläubisch der grossen Versuchung, verschämte Fäden
zu Gott (Endres), zu Christus und Maria samt deren spät erfundenen
jungfräulichen Geburt (Wirz) hinüberzuleiten, in unsern Augen
eine klägliche Konzession an Publikum und Zeitgeschmack. H.

Heft 7 und S der «Urania», kulturpolitische Monatshefte Uber Na¬

tur und Gesellschaft. Urania-Verlagsges. m. b. H., Jena.

Namentlich Heft 7 bietet unseren Gesinnungsfreunden besonders

Interessantes. Der 70. Geburtstag des Darwinismus, d. h. der
Herausgabe der « Entstehung der Arten » findet darin seine besondere

Würdigung. Gleich der Leitartikel aus der berufenen Feder
von Prof. Dr. H. Schmidt, Jena (Häckel-Schmidt), über Darwins
Entwicklung zum Darwinisten bringt unter Benutzung wenig bekannter

Dokumente des Häckel-Archivs wertvolle Aufschlüsse. Aus dem
üb: igen reichhaltigen und wie gewohnt sehr leichtfasslich geschriebenen

Inhalt seien ferner hervorgehoben: //. Hoffmann, Darwin
und die Sozialpolitik; Siegfried Ziegler, Sterbende Wälder im Ruhr-
gebiet; Karl Bielig, Auf Fischfang unter Spitzbergen; eine Sonderfabrik

«Darwinismus» mit kürzeren Beiträgen; eine interessante
Abhandlung «Nacktheit und Erziehung», die die Nacktkultur vom
psychoanalytischen Gesichtspunkte aus beleuchtet u. v. a. m.

In Nr. 8 behandelt der biologische Mitarbeiter Hermann Drechsler
in gewohnt fesselnder Weise «.An Teichen, und Mooren », wobei al¬

lerdings seine Erklärung der Bildung der Seebecken durch die
Gletscher heute auf berechtigte Skepsis stossen dürfte. Einen inter
essanten Blick in die musikalische Tierpsychologie gewährt Cornell
Schmitt in seinem lehrreichen Aufsatz « Ergebnisse und Ziele dar
Vogelsprachkunde ». Fritz Schiff befasst sich in « Ikone » kritisch
mit der alten slavischen Kunst. In « Das Ende einer Illusion » von
Otto Jennsen wird Freuds bekannte.« Buch marxistisch beleuchtet.
Von besonderem Interesse ist « Gas als Kriegswaffe » von Ernst
Bloch, ein Aufsatz, dem weiteste Verbreitung zu wünschen wäre.
Auch diese Hefte sind (namentlich sozialistisch orientierten)
Gesinnungsfreunden und solchen, die es werden — sollten, bestens zu
empfehlen. W. Rn.

I on Moses bis Darwin, von Georg Engelbert Graf. Urania-Ver¬
lagsges. m. b. H., Jena. 40 Seiten. Brosch. Mk. 0.60.

Wirklich für jedermann verständlich, bietet dieses Büchlein
überzeugend und in gedrängter Kürze eine Zusammenfassung vom
Werdegang des Entwicklungsgedankens, die auch dem Verbohrtesten

und Ungebildetsten einleuchten muss. Die treffliche
Broschüre eignet sich ganz vorzüglich als Propagandaschrift für unsere
Ideen, und es ist deren Anschaffung und Vertrieb sowohl unserer
Literaturstelle, als Ortsgruppen und einzelnen Gesinnungsfreunden
aufs wärmste zu empfehlen. Sie ist ein wertvoller Beitrag zu uii
serer Aufklärungsarbeit. W. Rn.



92 DER FREIDENKER Nr. 12

Maixismus aus das religiöse Problem angesehen und angefasst wird.
Iii der Hoffnung, einer Abklärung dieser heute umstrittenen Fragen
zu dienen, erlaube ich mir als persönliche Meinungsäusserung
folgende Feststellungen:

Es ist möglich, dass der Marxismus im Umkreis seiner
soziologischen und ökonomischen Problemstellung recht hat. Einer
Zustimmung oder Ablehnung muss ich mich enthalten, da ich zu einem
gründlichen Studium dieser Frage die Zeit noch nicht gefunden
habe. Sicher ist der Marxismus immer da im Unrecht, wo er sich
aumasst, andere weitanschauliche Perspektiven als «bourgeoise» und
«kleinbürgerliche» Lösungsversuche herabzusetzen oder zu
verhöhnen. Es mag als ein verbindliches Resultat materialistischer
Geschichtsphilosophie feststehen, dass die Bourgeoisie des 19.
Jahrhunderts einen naturwissenschaftlich fundierten Atheismus vertreten

musste. Es ist aber ein glatter Fehlschuss, zu behaupten, dass
nun jede naturwissenschaftlich oder wissenschaftlich-philosophische
Begründung des Atheismus auf kleinbürgerliche Einstellung
hinweise. Dem Marxismus muss klar werden, dass die rein ökonomische
Fundierung einer Weltanschauung eine zu enge Basis darstellt. Er
niuss sich mit der Zeit ausweiten zu einem Realismus, er muss die
gesamte Realität in Rechnung stellen und nicht nur die ökonomischen
Prozesse, die ja ihrerseits auch nur immer wieder abhängig sind
von andern und tiefern Ursachen. Diese breitere und tiefere Grund
läge der Gesamtrealität finden wir bei einigen Philosophen. Ihre
Basis ist solider und sicherer als die marxistische Begründung: sie
als «bürgerliche» Wissenschaftler einfach abzuweisen, ist Problem-
Abweisung, ist Furcht und Flucht vor besserer Einsicht. Dabei ist
sehr wohl möglich, dass eine totalrealistische Geschichtsphilosophie
die Lehren des Marxismus in der Hauptsache bestätigt, es käme
auf das Studium dieser Frage an. Erst dann könnte sich der Marxismus

eine eigene Weltanschauung und eine eigene Welt erbauen!
Dann wäre es allerdings nicht mehr Marxismus, sondern Realismus!
Von dieser Grundeinsicht aus Hessen sich verschiedene Aussetzungen
zu obigem Aufsatz anbringen. Gewiss ist Naturwissenschaft nicht das
Ausschlaggebende, eben weil sie nur Naturwissenschaft ist. Aus
demselben Grunde können aber auch die ökonomischen Prozesse allein
nicht das Ausschlaggebende sein, sondern nur das Ganze, "die ge
samte Realität. Ich finde es falsch, wenn oben behauptet wird, dass

nur das Proletariat das Verhältnis von Mensch zu Mensch in den
Vordergrund rückt, und finde es geradezu ungereimt und lächerlich,
zu behaupten, dass die proletarische Kritik des Christentums tiefer
gehe als die bürgerliche Wissenschaft — wir denken dabei an Freud,
Reick, Jones — und diese tiefergehende Kritik belegt mit dem Satz
eines proletarischen Jungen: «Religion braucht man nicht bei der
Lchrlingsprüfung, aber Stenographie. » Solche Aspekt-Verengung
eröffnet ganz trostlose Perspektiven.

Besserer Belehrung bin ich gerne zugänglich. H.

Einstein, der Pantheist!
Der amerikanische Kardinal O'-Connoi ist schuld daran,

dass der berühmte Physiker Einstein mit seinem Glaubens-
bekenlltnls, herausrücken musste. Er machte vor einiger
Zeit Einstein öffentlich den Vorwurf, hinter seiner Theorie
verberge sich weiter nichts als der Atheismus. Der jüdische
Rabbiner Goldsteiri in New York wandte sich darauf an
Einstein um Aufklärung. Einstein antwortete: « Mein Gott ist der

Gott Spinozas. Ich glaube an den Gott Spinozas, der sich in
der geordneten Harmonie des Seins offenbart, nicht an einen
Gott, der es nur mit den Geschicken und Taten des Menschen
zu tun hat. » Dazu schreibt nun wieder besagter Rabbiner:
« Spinoza erblickte die Gottheit in der Natur offenbart. Ihn
konnte man daher wahrhaftig nicht einen Atheisten nennen.
Einstein aber kann man noch weniger in seiner positiven
Annahme eines Gottes einen Atheisten, noch in der Tat auch nur
einen Agnostiker nennen ...» Wir aber sagen:

1. Der Rabbiner Goldstein sollte etwas an den Ohren
gezogen werden für seine unehrlichen und typisch pfäffischen
Unterstellungen und Verdrehungen. Spinoza meinte mit seiner
Formel Deus sive natura weder den jüdischen noch den
christlichen Gott. Er hat aus seinem Gott jede Spur von
Menschenähnlichkeit ausgetilgt, er behielt nur das Wort. Er ist
deshalb auch von den Kirchen verschrien und — wie Lessing
grimmig bemerkt — wie ein toter Hund behandelt worden.
Die Behauptung einer « positiven Annahme eines Gottes »

durch Einstein ist nach alledem gemeinster Pfaffenbetrug!
2. Einstein suchte für seinen Atheismus eine höflichere

Form. Pantheismus ist ja nach Schopenhauer ein « höflicher
Atheismus ». Der Begriff ist heute auch im Munde Einsteins
ein Verlegenheitsausdruck. Mauthner hat recht: « Man sollte
den Pantheismus endlich zu andern Ismen ins Grab legen.
Das Schlagwort hatte vor zweihundert Jahren soviel Sinn
wie etwa eine gefällige Maske ;t es hat die Maske abgelegt und
ist schamlos geworden. »

Tränen der Rührung und Ergriffenheit
hat Kardinal Gasparri vergossen, als er das Telegramm des

Papstes an den König von Italien mit der offiziellen Mitteilung

der Ratifizierung der Lateranverträge verlas. Wir wollen
es dem alten Herrn zu Gute halten! Uns selbst, und nicht nur
uns, auch weiten Kreisen der heutigen Kulturwelt will das
römische Abkommen immer mehr als Komödie erscheinen,
als eine tolle Posse, die schliesslich beiden Partnern zum
Verderben gereichen muss. Erinnern wir uns der Worte, mit
denen der Papst Mussolini gerühmt und direkt als den « von
Gott Gesandten » bezeichnet hat, erinnern wir uns der
Liebenswürdigkeiten, mit denen der hohe und der niedere Klerus
den Duce überschüttet hat in den wonnetrunkenen
Augenblicken des Vertragsabschlusses selbst. Und doch musste allen
diesen Klerikern bewusst sein, dass sie nicht einen «

Gottgesandten », sondern einen der schärfsten und unerbittlichsten

Kirchenfeinde als Vertragskontrahenten vor sich haben.
Gerade um diese Tatsache allen diesen Herren nachdrücklich
wieder einmal einzuschärfen und um die beiden grossen Ver-

Vermischtes.

Die Frommen und der Kelloggpakt. Die Nationalversammlung
hat den Beitritt der Schweiz zum vielbesprochenen Kelleggpakt
ratifiziert. Ueber die Tragweite dieses Kriegsächtungspaktes kann
man verschiedener Auffassung sein. Aber eines ist sicher: In un-
seier nichts weniger als nach Frieden duftenden Zeit muss jeder
auch nur halbwegs menschlich Denkende — oder überhaupt
Denkeride — jedes Strohhälmlein ergreifen, das irgendwie dazu
beiträgt, den Krieg, diese bestialische Geissei der Menschheit — sagen
wir — wenigstens aus der Mode zu bringen. Beim Kelloggpakt handelt

es. sich in einem Wort darum, dass fortan der Krieg nicht mehr
als durchaus erlaubte und moralisch gerechtfertigte Form der
Auseinandersetzung zwischen zwei Völkern gelten, sondern als
Verbrechen geächtet werden soll. Das ist immerhin etwas, wenn auch
noch nicht viel, aber doch wieder ein kleines Scherflein zum
Weltfrieden. Und auch die grössten Säbelrassler im Parlament nickten
« Ja» dazu, zumal der Kelloggpakt ihr Metier noch nicht in wesentliche

Gefahr brachte.
Gegen das Kelloggpäcktlein aber stimmten ausser den beiden

Kommunisten nur der einzige Vertreter der evangelischen Volksparlei

und damit der christlichen Nächsten- und Feindesliebe, Herr
Nationalrat Dr. Hoppeler. W. Rn.

Die nackeren Freiburger Bahnarbeiter.
Die National-Zeitung vom 3. Februar meldet:
Bei der bereits gemeldeten offiziellen Einweihung des neuen

Bahnhofes in Freiburg ergab sich ein Zwischenfall. Die Freiburger
Behörden wollten nämlich das neue Bahnhofgebäude durch den
Bischof der Diözese einsegnen lassen. Die sozialdemokratischen
Arbeiter des Bahnhofes setzten sich aber zur Wehr. Auf Anfrage
machte die Direktion der Bundesbahnen geltend, dass sie religiös
und politisch neutral sei und darum eine Einsegnung nicht genehm
sei. Msgr. Besson, Bischof von Freiburg, reiste hierauf nach Rom
ab.

Das christliche Gemüt?

Einem Kollegen in der Stadt Zürich ging folgender Brief zu,
als einer seiner Schüler durch die Kreisschulpflege wegen ungenügenden

Leistungen in der Sekundärschule keine Aufnahme fand:
«An Herrn B. Möge sich all das, was ich für Sie von unserm

Herrgott erflehte, an Ihnen und Ihren Kindern, wenn Sie solche
haben, erfüllen, als Walter am letzten Samstag weinend aus der
Schule kam. Mögen Sie die Schmerzen tausendfach zu fühlen
bekommen, die Sie vielleicht schon vielen Mutterherzen zugefügt
haben in Ihrer Rücksichtslosigkeit! Frau J. B.»

(Schweiz. Lehrer-Zeitung.)

i i i i i i i i i i i i i i i i i i i i i i i i i ¦ i i i i i i i
Eine Karte

an die Geschäftsstelle der .»F. V. S.«, Postfach, Zürich 18,

genügt, um Probenummern des »Freidenkers« zu erhalten oder
um sich als Abonnent oder Mfitglied anzumelden.

Inlili Iii I I I I Im* I Ii I Ii In I I I I I r I I I


	Die kritischen Gegner des Christentums

