
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 12 (1929)

Heft: 1

Artikel: Mensch und Affe

Autor: Vokolek, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407644

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 1 DER FRE IDENKER 5

der ewigen Seligkeit, dort im Himmel. Er verachtet darauf,
von Gott belohnt zu werden. Uebrigensi könne er sich — so
äussert er einmal vor Jacobi — von einem ausserweltlichen
Gott gar keine Vorstellung machen. Er weiss, wie es um Gott
steht und was er von diesem Gott der Halbwüchsigen,
Unzulänglichen zu halten hat. Eine Stelle in »Pope ein Metaphysi-
ker« lautet: »Gott hat es1 so haben wollen, und weil er es so
hat haben wollen, muss es gut sein, ist wahrhaftig eine sehr
leichte Antwort, mit welcher man nie auf dem Trockenen
bleibt. Man wird damit abgewiesen, aber nicht erleuchtet.
Sie ist das beträchtlichste Stück der Weltweisheit der Faulen;
denn was ist fauler, als sich bei jeder Naturbegebenheit auf
den Willen Gottes' zu berufen, ohne zu überlegen, ob der
vorhabende Fall auch ein Gegenstand des göttlichen Willens
habe sein können ?« Lessing sah, dass die Religionen einer der
wichtigsten Trennungsfaktoren in der Welt seien. Er sah, dass
die Religion nur Zufall und der Mensch das Wesentliche sei.
Seine Vernunft und sein Herz vermochten diese Zufälle zu
überbrücken, das Trennende beiseite zu schieben und das
Einende in den Vordergrund zu rücken. Ihm bereitete es

Schmerz, dass »die bürgerliche Gesellschaft diese Trennung
bis ins Unendliche fortsetzt«, dass diese Gesellschaft weder
selbst die Augen öffnet noch anderen sie sich zu öffnen
gestattet und in einer Blindheit verharrt, wie sie den Hütern der
Götzen nur erwünscht sein kann. »Die christliche Religion
ist kein Werk, das man von seinen Eltern auf Treu und Glauben

annehmen soll.« Man müsse sich von seinem Glauben
vorerst überzeugen, folglich müsse man ihn zuerst prüfen, ihn
mit anderen vergleichen, ohne Eigendünkel, ohne Vorurteil,
rein auf die Vernunft sich stützend. Die Vernunft allein
vermag den Menschen dorthin zu führen, wo Wunder und Wahn
aufhören und das Rein-Menschlidhe beginnt. »Es eifre jeder
seiner unbestochnen, von Vorurteilen freien Liebe nach.« Das
lehrt die Vernunft, und diese ihre Lehre deckt sich völlig mit
der ureigensten Beschaffenheit des menschlichen Herzens.
Lessing liess sich die Vernunft durch keinen Irrwahn trüben,
den Drang seines Herzens nach; Duldung und Liebe nicht
unterbinden. Sein Leben lang war er sich treu geblieben —
kein Haar breit war er von seinem Menschentum abgewichen.
Denn Menschentum war Kern und Fülle seines Wesens. Wenn
•es im »Nathan« heisst: »Kinder brauchen Liebe mehr als
Christentum«, so könnte man den Satz ein wenig ändern und
sagen: Menschen brauchen Liebe — mehr als Christentum. Die
Liebe würde sicherlich schönere Früchte zeitigen als es die
Religionen bis nun getan haben. Das hat sein Herz gefühlt;
das hat seine Vernunft vorausgesehen. Lessing hat die
Vernunft zu Recht und Ehre gebracht, das: Glauben durch das'
Denken ersetzt und dem menschlichen Geschlecht den Weg
"vom Denken zum freien Denken gebahnt. Darin hegt seine
grosse erzieherische Bedeutung. Darin der Grund, weshalb
wir Freidenker ihn ehren und mit Stolz seiner gedenken als
desjenigen, der zu uns gehört und zu dem wir gehören. Denn
auch unser »Gott« ist die Wahrheit und unser Gebot ist die
Liebe — nicht jene, die bloss an den Lippen haften bleibt,
sondern diejenige, die Brücken schlägt von N/olk zu Volk, von
Mensch zu Mensch. Dieser unbestochnen, von Vorurteilen
freien Liebe wollen wir nacheifern und in dieser Weise Lessing
Und seine erhabene Gesinnung ehren. Wahrheit und Liebe —
sei die Losung! Das will sagen: eine durch keinen Wahn zu
trübende Vernunft und ein durch kein Vorurteil zu beengendes
Herz. Wie es! uns bei diesem mutigen Mann und grossen
Menschen entgegentritt, der den Namen Lessing trägt.

Zweihundert Jahre sind es her, so er — wie man zu sagen
pflegt — das1 Licht der Welt erblickt. Aber so licht war diese
Welt nicht, in die er gekommen. Sie ist erst durch ihn licht
/geworden. Denn das Licht war er.

Mensch und Affe.
Von Dr. Heinrich Vokolek.

Es wird heute kaum einen ernsten Naturforscher geben,
der behaupten wol'te, dass der Mensch als eine — ausserhalb
des Tierreiches stehende — spezielle Schöpfung zu betrachten
sei. Schon das Vorhandensein von Kiemenbogen und Kiemenspalten

am Menschenembryo deuten auf Urahnen, welche im
Wasser lebten; ein Vergleich des Körperbaues bei dem Men¬

schen und dem anthropoiden Affen zwingt zu der Annahme
einer Verwandtschaft zwischen beiden.

Gerade dieser Teil der Abstammungslehre ist von Kreisen,
die der Naturwissenschaft fernstehen, aus den verschiedensten
Gründen auf das heftigste bekämpft worden. Universitätsprofessor

Lotsy sagt in einer seiner Vorlesungen darüber:
»Unseren Gegnern steht dabei die menschliche Eitelkeit, welche
sich angenehm gekitzelt fühlt durch die Lehre, dass der Mensch
das1 Ebenbild Gottes sei, "dagegen recht unangenehm berührt
wird durch' die Idee einer wenn auch noch so entfernten
Verwandtschaft mit den Affen, als mächtige Bundesgenossin zur
Seite. Sie dient natürlich nicht als' Motiv der Bestreitung, aber
man sieht in den Evolutionstheorien eine Leugnung des:
göttlichen Schöpfungsaktes, durch welchen die Menschheit
entstanden sein soll, und betrachtet sie darum als eine grosse
Gefahr für überhaupt alle Religionen.« Mit Recht sagt er
weiter, dass von einer Verletzung unserer Eitelkeit keine R%de

sein könne, wenn eine Verwandtschaft zwischen Menschen
Und Affen behauptet wird. Er '"'meint, »dass eine gefeierte
Schönheit eines westeuropäischen Salons nur wenig minder
durch den Vergleich mit einem Hottentottenweibe beleidigt
sein würde; und wer es wagte, einen Couleurstudenten mit
dem Zuruf - »Sie Hottentott!« zu begrüssen, würde ebenso
gefordert werden, als wenn er »Sie Schimpanse! sagte«.

Es' ist ja richtig, dass in dem Augenblicke, als von
Verwandtschaft zwischen Mensch und Af;:e gesprochen wird,
immer an den gewaltigen Unterschied zwischen einem zivilisierten

Europäer und einem Schimpansen gedacht wird, und zwar
womöglich an einen recht schönen Vertreter der ersteren und
einen recht hässlichen der letzteren Sippe.

Der Unterschied ist aber zweifellos nicht so gross, wenn
wir die niedrigsten Menschenrassen — Buschmänner und
Hottentotten — mit den höchsten Affenrassen vergleichen.

Vom wissenschaftlichen Standpunkt ist überhaupt kein
gravierendes Gegenargument anzuführen. Sowohl im Hinblick auf
den anatomischen Bau als auch die Fortpflanzung und die
Embryologie ist der Mensch als echtes Säugetier anzusprechen.

Bezüglich der sogenannten Seele des Menschen, die etwas
ganz Besonderes sein soll, sagt Lotsy: »Sowohl' diejenigen,
welche den Körper alsi ein Produkt der Seele, als diejenigen,
welche die Seele als ein Produkt des Körpers auffassen, sind
überzeugt, dass unsere geistigen Eigenschaften im Gehirn
lokalisiert sind. Wenn also den Tieren eine Seele abginge,
würde ihnen auch ein den unsrigen vergleichbares Gehirn
abgehen. Nun ist aber erwiesen, dass zwischen dem Gehirn des
Menschen und dem der höheren Tiere kein so grosser Unterschied

besteht, dass man ersteres nicht als eine Vervollkommnung

des letzteren betrachten könnte.«
Ausser diesen allgemeinen Betrachtungen ist noch auf

einen frappanten Beweis aufmerksam zu machen, der auf die
Verwandtschaft der Tiere untereinander hinweist und den
Menschen mit einbezieht. Die Blutsverwandtschaft zwischen
Menschen und Affen lässt sich auf chemischem Wege erbringen.
Zu diesem Zweck müssen wir etwas weiter ausholen.

Es1 dürfte bekannt sein, dass die Diphtheritis durch die
sogenannten Diphtheriebakterien hervorgerufen wird. Dabei
entsteht im Menschen eine äusserst giftige Substanz, das Diph-
tbetiegift.

Dieses Gift kann man gewinnen. Injiziert man nun einem
Pferd dieses Diphtheriegift, so entsteht im Blut dieses Tieres
ein Gegengift. Nun wird dem Pferd Blut abgezapft, und man
gewinnt daraus das sogenannte Heilserum, welches das
Gegengift der Diphtheriebakterien enthält.

Aber nicht nur Pferde besitzen diese Eigenschaft, Gegengifte

zu erzeugen; auch andere Tiere sind in der Lage, gegen
verschiedene Bakteriengifte Gegengifte herzustellen. Diese
Fähigkeit erstreckt sich auch auf andere Gifte, wie Schlangengift,

Rizin usw.
Viele dieser Gegengifte erzeugen in einer Lösung des

entsprechenden Giftes ein Präzipitat (Niederschlag) und werden
deshalb Präzipitin genannt.

Man hat noch weitere interessante Feststellungen gemacht.
So fand man, dass nicht nur Bakteriengifte und Schlangengifte

für den Körper der Tiere schädlich sind, sondern dass
das Blutserum der einen Tierart wie eine Art Gift auf die
andere Tierart wirkt, wenn es ihrem Blute einverleibt wird.



6 DER FREI DENKER Nr. 1

Daraus ergibt sich', dass das Blut irgendeiner Tierart
Präzipitine bilden kann, welche im Serum einer anderen Tierart
bestimmte Niederschläge erzeugen.

Wenn man zum Beispiel einem Kaninchen Pferdeserum
einspritzt, so bildet sich im Blut des Kaninchens eine Art
Gegengift, ein Präzipitin. Dieses Präzipitin erzeugt nun im
Pferdeserum, wenn es mit diesem gemischt wird, einen
spezifischen Niederschlag. Dieser Niederschlag entsteht aber
nicht, wenn man das Präzipitin zum Beispiel mit Hunde- oder
Menschenserum mischt.

Dieses Präzipitin ist also ein spezifisches Mittel, um ein
Blutserum unbekannter Herkunft zu untersuchen und
festzustellen, ob es von einem Pferd oder einem anderen Tier
herrührt. Es kann daher mjt dieser Methode das1 Pferdeserum
eindeutig bestimmt werden.

(jEine ähnliche Erscheinung tritt auf, wenn man dem
Kaninchen Menschenserum einspritzt. Das entstandene Präzipitin

verursacht wohl im Mensdhenserum, aber nie im Pferde-
serum einen Niederschlag.

Solche Präzipitine slind also auch zu verwenden, um zu
bestimmen, ob Blut von einem Menschen oder von einem
anderen Tier herrührt.

Was hat nun diese Methode mit unserer obeni aufgeworfenen

Frage der Verwandtschaft zwischen, Affen und Menschen
zu tun Genaue Untersuchungen haben ergeben, dass' die
Präzipitine nicht nur im artgleichen. Blut Niederschläge erzeugen,
sondern, wenn auch schwächer, aber doch deutlich, auch im
Seruni nah verwandter Tiere. Das1 Präzipitin, das im Pferdeserum

Niederschläge erzeugt, reagiert auch in schwächerer
Weise im Serum verwandter Tiere, wie Esel, Maulesel, Zebra
usw. Das gilt nicht nur für Pferdepräzipitine, sondern für alle
Arten von Präzipitinen.

Das heisst aber mit anderen Worten: Ein spezifisches
Präzipitin präzipitiert nicht nur Serum einer bestimmten Tierart,

sondern auch Sera der mit dieser Tierart verwandten
Arten.

Diese Tatsache ist für Pferd und Esel, zahmes Schwein und
Wildschwein, Hund und Fuchs, Ziege und Kuh restlos
nachgewiesen worden.

Weitere Untersuchungen ergaben, dass die Reaktion um
so schwächer ausfällt, je entfernter "die Verwandtschaft ist. Es
lässt sich also mit Hilfe der Präzipitinmethode nachweisen,
ob zwischen zwei Tieren oder auch Pflanzen eine Verwandtschaft

nicht zu sehr entfernten Grades' besteht.
Mit diesen Kenntnissen ausgestattet, schritt man nun

daran, das Problem der Verwandtschaft zwischen Menschen und
Affen zu lösen. Das Ergebnis entsprach allen Erwartungen.
Das' Präzipitin, das im Menschenblut einen Niederschlag
erzeugt, verursacht auch beim Affen einen Niederschlag, und
zwar beim Orang-Utan und beim Schimpansen einen fast ebenso

starken, wie im Menschenblut; bei den anderen Affen der
alten Welt ist der Niederschlag weniger intensiv, bei den Affen
der neuen Welt noch geringer.

Nun wurde der Versuch auch bei anderen Tierarten
unternommen; aber nirgends zeigte sich! ein Niederschlag.

Damit ist wohl ein schlagender Beweis' dafür erbracht,,
dass zwischen Menschen und Affen — besonders Mensch,
Orang-Utan und Schimpanse — eine nahe Verwandtschaft
besteht.

Freilich ist der Uebergang vom Affen zum Menschen nicht
ohne Zwischenstufen vor sich gegangen. Wir haben aber schon
eine Reihe von erdgeschichtlichen Dokumenten, die uns über
das1 Wesen dieser Urmenschen unterrichten.

(Aus dem österreichischen »Freidenker«, Wien.)

Moderne Religionsprozesse.
In Nr. 24 unsteres letzten Jahrgangs hat der Prozess, vor

dem Berliner Schöffengericht gegen den Maler Georg Grosz
und dessen Verleger Herzfelde wegen Beschimpfung öffentlicher

Einrichtungen der Kirche eine eingehende Darstellung
und zutreffende Würdigung gefunden. Der Fall erscheint aber
erst dann im richtigen Licht, wenn man sich vergegenwärtigt,
dass er nur ein Glied ist in einer Kette von Prozessen, die

gegenwärtig von staatlicher oder kirchlicher Seite gegen
Literaten und Künstler angeregt werden und denen allen die
Beschuldigung entweder der Beschimpfung kirchlicher
Einrichtungen oder direkt der Gotteslästerung zugrunde liegt.
Man kann sich wahrlich nur mühsam des! Eindrucks erwehren,
dass System und gross angelegte Absichten dahinter stecken,
vor allem einmal die Absicht, dem ohnehin von so vielen
Seiten bedrängten Christentum wenigstens äusserlich-juris tisch
behilflich zu sein und einer drohenden allzügrossen
Diskreditierung vorzubeugen. Gemeinsam ist allen diesen modernen
Religionsprozessen — und das1 ist das einzig Erfreuliche daran
— die unerschrockene Verteidigung, die energische und tapfere
Gegenwehr von Seiten der Beklagten. Irgendwelche Einschüchterungen

sind bisher durchaus noch nicht zu verzeichnen, und
bald werden diese Gerichtshöfe und deren Hintermänner
einsehen, dass unsere Gegenwart diese juristisch-formale Erledigung

tiefster weltanschaulicher Probleme und Gegensätzlichkeiten

nicht mehr verträgt.
Allen Lesfern unseres Organs ist noch! in Erinnerung die

Verurteilung der kampfesfrohen Schrift Wendeis: »Die Kirche
in der Karikatur«. Wendel hat die beanstandeten Bilder alle
im deutschen »Freidenker« veröffentlicht und zur Diskussion
gestellt — und hatte die Lacher auf seiner Seite.

Erst kürzlich ist nun auch der »Pfaffenspiegel« ((Berlin)
zu einer Geldstrafe von 300 Mk. verurteilt worden, weil er in
Nr. 7/1928 durch ein Bild, das die Konnersreutherei blosslegte,
die Einrichtungen der katholischen Kirche »in gemeiner,
unflätiger Art und Weise« verächtlich gemacht haben soll. Dafür
muss sich der betreffende Staatsanwalt neben andern unzarten
Anrempelungen von der genannten Kampfzeitung folgendermassen

apostrophieren lassen: »Rom gebraucht Wunder, denn
ohne den Wunderglauben bricht der Katholizismus wie ein
Kartenhaus im Winde zusammen, und Sie, Herr Staatsanwalt,
versuchen, aller objektiven Erkenntnis zum Trotz, den recht
zweifelhaften und sehr häufig schwindlerischen Wunderglauben

selbst auf die Gefahr hin, sich lächerlich zu machen, zu
schützen !«

Da ist der Fall Hasenclever! Sein Stück: »Ehen werden im
Himmei geschlossen« wird in mehreren Grosstädten aufgeführt,

bis plötzlich weite Kreise der Bevölkerung durch die
Komödie »heftig erregt« werden. Allüberall geharnischter Protest

und Antrag auf Entfernung von den städtischen Bühnen.
Eine Gruppe von Pfarrern hat denn auch prompt gegen Hasenclever

Strafbegehren wegen Gotteslästerung gestellt. Der Dichter

ist bereit zum Kampf und meint in der »B. Z. am Mittag«,
dass Gott, wenn er wirklich Persönlichkeit sei, dann auch
etwas' Humtor haben dürfte und dass dann in der Höhe, in der
er thront, auf die Anzeige, die seine Diener erstattet haben,
jenes homerische Gelächter erschallen werde, mit dem man
im Himmel Denunzianten begrüsst. »Solange im christlichen
Staat Menschen zum Tode verurteilt und Kriege sanktioniert
werden, bin ich bereit, als' Gotteslästerer ins Gefängnis zu
gehen.«

Da ist ferner der Schriftsteller Ludwig Bernhard, der wegen

seines Buches: »Luise von Toskana« ebenfalls der
Gotteslästerung beschuldigt wird. In seiner mutigen Rechtfertigungsschrift

beruft er sich auf seine berühmten Mitgotteslästerer
Goethe, Schiller, Dostojewski, Seume, Feuerbach, Kant, Nietzsche

u. a. m. Er schliesst mit folgenden treffenden Bemerkungen:

»Vor allem erscheint es mir aber sehr bedenklich, dass
der Staat schon in der Einleitung (Vernehmung meinerseits)
den kindischen und andererseits schamlosen, dreisten
Strafantrag der katholischen Kirche nicht abgelehnt hat. Seit 500

Jahren haben die grössten Geister dieser Erde unbeanstandet
Wahrheiten über die katholische Kirche gesagt, die an Derbheit

und kernigen Kraftausdrücken (Luther, Hutten, Nietzsche)
meine, ach leider nur so zarten Andeutungen, um ein
vielfaches übertrumpfen.«

Ueber den Verlauf und Ausgang dieser Prozesse werden
wir unsere Leser auf dem Laufenden halten.

Der Pantheismus war der letzte geistige und zunächst auch
ehrliche Versuch, den alten Gott vor dem Ansturm des neuen
Naturwissens zu schützen. Das Wort »Gott« wenigstens zu retten, indem
man es hinter der neuen Gottheit versteckte, der Natur. Auch dieser
grosse Pan ist tot. Fritz Mauthner.


	Mensch und Affe

