
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 12 (1929)

Heft: 1

Artikel: Lessing : (1729 - 1929)

Autor: Albin, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407643

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 1 DER FREIDENKER 3

Wir haben die Ueberzeugung, dass wir von der Aussenwelt
und der Beschaffenheit ihrer Dinge durch unsere Wahrnehmungen

Kunde erhalten, und dass diese Wahrnehmungen sich
wesentlich unterscheiden von der blossen Einbildung und vom
Traum, und dass diese Erkenntnis, im grossen Wissenszusammenhang

der Wissenschaft, die einzig zuverlässige Kunde der
Welt und einzig zuverlässige Grundlage alles Denkens und
Handelns darstellt. Wir kennen und würdigen die Bedenken,
die von physikalischer, physiologischer und psychologischer
Seite her erhoben werden gegen unsere Auffassung; wir
vertreten daher keinen naiven, sondern einen erkenntnistheoretisch

geläuterten Realismus.

3. Wir glauben an die Autonomie und Souveränität

des w is s e ns cha f t -ph il os o p h ische n Denkens.

Was heisst das? Nun, der gemeinsame Grundakkord der
ganzen sonst so reich modulierten Theologie und theologisch
infizierten Philosophie heisst in Worten: »Grenzen! Grenzen!
Echte Wissenschaft ist sich ihrer Grenzen wohl bewusst!
Echte Wissenschaft macht Halt vor dem Reich des Göttlichen!«
Das alles schreckt uns heute nicht mehr. Wir proklamieren
die Autonomie und Souveränität des! wissenschaftlich-philo^
sophischen Denkens, damit wird ausgedrückt, dass dieses
wissenschaftlich-philosophische Denken sich selbst die Grenzen
setzt und sich diese nicht von der Theologie setzen lässt.
Diesem Denken unterstellen wir sowohl das Subjekt, trotz
des1 Geschreis der Aprioristen, wie auch die Gesamtheit der
religiös-christlichen Phänomene, trotz des Geschreis der
Theologen. Wir kämpfen dafür, dass die Universitäten von nun an
Religionswissenschaft und nicht mehr Theologie treiben. Für
uns sind verbindlich gerade die Aussagen der Wissenschaft
über das Christentum (Geschichte, Soziologie, Psychologie,
Psychoanalyse etc.) und nicht die Aussagen, die das Christentum

über sich selbst in Umlauf zu setzen geruht. Unter dem
durchdringenden Blick der wissenschaftlichen Analyse und
Komparation aber bricht das1 tragende Gerüst des christlichen
Glaubens — seine Absolutheit, seine Unbedingtheit, sein
Geltungsanspruch für die gesamte Menschheit — berstend und
krachend in sich zusammen.

* * *

Das sind die drei theoretischen Positionen, die wir
vertreten! Wir dürfen sie wahrlich sehen lassen, und wir haben
uns ihrer an keinem Ort und in keinem Augenblick zu schämen.

Wir haben auf unserer Seite so gewaltige Mächte wie
Naturwissenschaft, Geisteswissenschaft und Philosophie und
alles1 das, was darauf sich aufbaut. Das ist die neue wissen-
schafts-theoretische Situation, die nicht deutlich und klar
genug herausgestellt werden kann. Die Theologie in ihrer neuesten

Ausprägung will nicht mehr stehen auf Wissenschaft, auf
Philosophie oder Vernunft, sie stellt alle diese Mächte aus sich
heraus und sich selbst heraus aus allen diesen Mächten, ihr

der Hamburgischen Dramaturgie, war das seiner würdig, Bücherwart
zu sein eines Menschenhändlers, der seine Landeskinder zu tausenden
an die Engländer verkaufte, der ihm das freie Manneswort zu
verbieten die Macht hatte und es auch tat? Bitterkeit riss ihn würgend
empor. Wie flackerten die einst herrlich strahlenden Augen: Die
Summe eines deutschen Dichter- und Gelehrtenlebens? — Ein toter
Sohn, ein sterbendes Weib!

Das überpeinigte Herz rast gegen die Rippen. Schwer tastet er
an den Tisch, auf den Stuhl. Die weichen Federn knicken "in der
harten Hand, die den ewig denkwürdigen Brief an den Freund
formt: »Mein lieber Eschenburg! Ich ergreife den Augenblick, da
meine Frau ganz ohne Besonnenheit liegt, um Ihnen für Ihren gütigen

Anteil zu danken. Meine Freude war nur kurz, und ich verlor
ihn so ungern, diesen Sohn! Denn er hatte so viel Verstand! so viel
Verstand! War es nicht Verstand, dass er die erste Gelegenheit

ergriff, sich wieder davonzumachen? Ich wollte es auch
einmal so gut haben wie andere Menschen. Aber es ist mir schlecht
bekommen.«

Zehn Tage darauf drückte der Tod des anderen liebsten
Menschen dem Dichter abermals die Feder in die Hand: »Meine Frau
ist tot, und diese Erfahrung habe ich nun auch gemacht.« Er selbst
trug damals den Todeskeim bereits in sich. Eine Erfahrung zu
machen hatte ihm das Leben noch aufbewahrt: die Geburt eines
unsterblichen Sohnes des Geistes — Nathan den Weisen.

Walter Bähr.

Sinn erfüllt sich jenseits dessen, was Philosophie meint, und
genau jenseits aller wissenschaftlichen Möglichkeiten; sie will
nur noch stehen auf Gnade und Offenbarung. Damit werden
Geisteswissenschaften und Philosophie aus ihrer bisherigem
theologischen Hörigkeit entlassen und bilden mit der
Naturwissenschaft zusammen, die schon längst abgestossen worden
war, ein ungeheures Gebiet menschlich-irdischen Wissens, das
dem christlichen Denken als Grossmacht gegenüber tritt.

Wir Atheisten und Freidenker sind nicht kleine Sekten,
eingesprengt in eine religiös-christliche Welt, sondern wir sind
nur die Wenigen, die offen aussprechen und offen zu dem
stehen, was Wissenschaft über das Christentum sagt, und was
allmählich, wenn auch noch unter der Oberfläche, Gemeingut
der abendländischen Kulturmenschheit wird: Dass' Religion
und speziell Christentum notwendige Durchgangsstufen,
unvermeidliche Wachstumserscheinungen eines Teils der Menschheit

darstellen und als solche gewürdigt und respektiert werden.
müssen ; dass aber, auch! für die Praxis des Lebens, das zähe
Festhalten an diesen entwicklungsgeschichtlich überholten
Durchgangsstufen nicht notwendig, nicht wertvoll oder Irgendwie

segensreich ist für die Gegenwartsmensehheit. Wir sehen
und erleben, dass das Christentum nicht mehr imstande ist,
zu binden. Es1 muss aber gebunden und geformt und gebildet
werden; dies Bilden im engem und weitern Sinne kann aber
nicht mehr vollzogen werden von einem Handeln und Denken,
das1 sich auf Illusionen, auf widerlegte und nicht mehr
geglaubte Traditionen und Offenbarungen stützt, sondern von
einem Glauben, einem Denken und Handeln, die auf der
Wirklichkeit und wissenschaftlich erfassten Realität gegründet
sind. Dr. E. H.

Lessing;.
(1729—1929.)
Von A. Albin.

Es genügte, eine Liste seiner Bücher aufzustellen, um zu
sehen, dass sein Leben kein unnutzes, gewesen. Es genügte,
diese oder jene Aeusserung ausi ihnen herauszugreifen, uim!

tüe Tiefe und Weite dieses herrlichen Geistes erahnen zu
können. Es hiesse, sein Gedächtnis, am würdigsten feiern, wenn
wir nach dem Sinne dieser Aeusserungen leben, im Sinne
derselben handeln und wandeln würden. Wenn wir in die
Geschichte des menschlichen Geistes Rückschau tun, erfasst uns
ja eine Scham. So weit ist der Geist voraus! und so weit ist die
Menschheit zurück. Eine betrübende Tatsache: die Geistesgeschichte

der Menschheit ist — wenn wir sie näher ins Auge
fassen — eigentlich nur die Geschichte einiger, nicht allzu-
vieler Geister, die das Kulturgut zusammengetragen und aufgebaut

haben, ohne aber dass ihre Mitbrüder esi sich zu eigen
gemacht hätten in dem Masse, wie seine Erzeuger es1 wünschten.

Ab und zu gelang es einem Geiste, Scharen und Massen
aufzurütteln ; ab und zu gelang es' "einem Geiste, sie mitzu-

Gotteslästerung.
Der Gallus und der Columban, der Weise,
Sie machten einstens eine Schweizerreise.
Die Sage meldet, dass die beiden Frommen
Nach Tuggen an den Zürichsee gekommen.
Noch lebten Heiden in der grausen Wildnis,
Die tanzten eifrig um ein Götterbildnis,
Das Sturm und Regen ziemlich abgetakelt;
Der Gallus nun, der hat nicht lang gefackelt,
Den Götzen seelenruhig umgerissen
jUnd stante pede in den See geschmissen.

Das war nun wirklich Gotteslästerung.
Das Heidenvolk geriet auch sehr in Schwung;
Die Kirche selbst verschärfte dann die Schmach
Dadurch, dass sie den Gallus heilig sprach.

Wenn heute nun ein neuer Gallus käme,
Der sich die Freiheit und die Frechheit nähme,
Mit einer Wucht von sieben Donnerwettern
Die Götzenbilder in den Staub zu schmettern —
Ich glaube, dass man ihn, der Trümmer stürzte
In heil'gem Grimm, um Kopfeslänge kürzte,
Um mit dem Schwert die Frevler auszurotten,
An jenem Gott, der seiner nicht lässt spotten.

Sieh, Gläubiger, den noch die Kirche schröpft,
Hier spricht sie heilig, und dort wird geköpft;
Doch lasse, Freund, nur die Bedenken ruh'n;
Die Logik will's. Wenn Zwei das Gleiche tun

J. Stebler.



4 DER FRE IDENKER Nr. 1

reissen, ein Stück Weges sie zu führen und vorwärts zu bringen.

Das Geleite währte nicht lange — aber auch fruchtlos
War es nicht, mochten die Scharen unterwegs sich lichten,
abfallen, in Niederungen zurückkehren, statt den unbequemen
Pfad des Geistes fortzusetzen. Das Pantheon der Geister ist
noch lange nicht überfüllt. Umso teuerer sind die wenigen,,
die es1 einschliesst. Unter den wenigen ist Lessing.

Er war ein Mensch; nehmt alles nur in allem. Der Weg,
den ihn seines Geistes und Lebens Wandel geführt, war steinig
|und dornig. Man muss zwischen den Zeilen zu lesen
verstehen, um zu wissen ,wie viel Ungesagtes im Gesagten
verborgen liegt, wie viel noch der Kamenzer Pastorensohn zu

sagen gehabt hätte, hätte er eine Menschheit aufgefunden, die
einen aufrichtigen Mund und einen freien Gedanken höher
einzuschätzen gewusst hätte. Wie jeder grosse Geist war auch
der Geist Lessings der Knebelung nicht entgangen. Heuchlern
und Gauklern ist die Wahrheit von jeher unerwünscht
gewesen. Lessing hatte sich nie damit gebrüstet, die Wahrheit
zu besitzen oder je besessen zu haben; das Suchen der Wahrheit

war ihm Lebensaufgabe und Lebensinhalt. Er suchte sie
alle Tage und auf allen Wegen, strebte ihr zu, liess sie nimmer
aus1 den Augen — winkte andere heran, so oft er sich ihr um
einen Schritt näher wusste. »Die Menge auf etwas aufmerksam
imachen, heisst: dem gesunden Menschenverstand auf die Spur
helfen« — sagt er selbst. Zu seiner Zeit war man nicht so sehr
dabei noch auch dafür, dies: zu tun. Im Gegenteil. Die frei-
geistigen Höfe und Herrscher huldigten zwar ihrerseits der
Freigeisterei, betrachteten sie aber nur als eine ihnen allein
zustehende Domäne, in die einzudringen sie dem Mittelmann,
dem einfachen Bürger mit allem Ernst und aller Strenge
verwehrten. Denken ist der Hauptfeindi aller Autoritäten und
Herrscher — beide sind darum ernstlich bedacht, es dem
Volke fernzuhalten. Friedrich der Grosse, der sich sonst kein
Blatt vor den Mund legte, wenn es' auch um das sog. Heiligste
ging, der sich im Kreise französischer Atheisten am wohlsten
fühlte und für Gott und Göttliches sehr wenig übrig hatte,
derselbe Friedrich befahl seinen Soldaten, Sonntags zweimal
tzur Kirche zu gehen. So tat es Friedrich, nicht anders taten es

die anderen. Alle waren sie bemüht, in der Masse, das Denken
nicht aufkommen zu lassen. Und die Masse liess es sich
gefallen — noch immerfort betete sie und betete an, in ihrer
Geistesträgheit vielleicht gar froh darüber, dass man sie vom
Denken befreit hat. Darin sind die nichtigen Erfolge der
Aufklärung zu suchen. Denn hätte sie auch die Völker erfasst,
hätte man ihren Strom auch den Massen zugeführt oder
zuzuführen gestattet, Kirchen und Synagogen würden schon lange
leer stehen und in Kon|zerthäuser verwandelt worden sein.
JAber die Staatsordnung oder wie man es anders zu nennen
beliebt: die Staatsraison gestattete es nicht. Die Religion ist
ihre Stütze, ist Unterpfand ihres Bestehens. Ohne Religion
könnte keine der alten Staatsordnungen existieren. »Die
Gesellschaft,« sagte Napoleon,' »kann nicht ohne Ungleichheit
des1 Besitzes bestehen, die Ungleichheit nicht ohne Religion.
Wenn ein Mensch vor Hunger stirbt neben einem, der übersatt

ist, könnte er sich unmöglich damit abfinden, gäbe es
nicht eine Macht, die ihm slagt: »Das ist Gottes Wille; hier
auf Erden muss es Arme und Reiche geben, dort, in der Ewigkeit,

wird es anders sein.« Das wussten die aufgeklärten
Staatsoberhäupter und behielten aus dem Grund auch die Aufklärung
nur für sich, das heilige Feuer des Geistes sollte in die
Niederungen nicht getragen werden. Das: aber hatte sich Lessing als
Ziel gesetzt und im Augenblick, wo das Interesse für seine.

Erörterungen, Enthüllungen und Wahrheiten an Weite und
Breite zu gewinnen begann, da nahm Lessings gütiger Landesherr

den Geist »in Schutz« und wollte ihm das Atmen verbieten.

Denn für den offenen Kopf ist Denken nichts anderes als

Atmen, d. hl Denkenmüssen. Aus dieser Atmosphäre heraus
ist Lessings Persönlichkeit und Bedeutung zu werten.

Lessing war ein Revolutionär im wahren Sinne des Wortes.
Immer und überall wollte er hinter die Gründe der Erscheinungen

kommen, sie beleuchten, wo sie dunkel waren; sie
befestigen, wenn sie wankten; sie beseitigen, wenn sie faul
waren und an ihrer Stelle Neues bauen. Er war Revolutionär
auf dem Gebiete der Kritik und Literatur, auf dem Gebiete der
Wissenschaft, des Glaubens und Aberglaubens. Heute, da wir
um 200 Jahre voraus sind und in der Welt sich doch so manches

geändert hatte, mag uns dies und jenes Tun Lessings,

harmlos1 erscheinen. Die damaligen Autoritäten sind uns heute
lange keine mehr — aber sie waren es einmal, und Lessings
Verdienst ist es, diesen Autoritäten nahe an den Leib gerückt
zu sein und ihnen scharf in die Augen geguckt zu haben. Er
kannte keine Bücklinge, wo es1 galt aufrecht zu stehen und
hinauf-, nicht hinunterzuschauen. Er kannte keine Autorität,
[wo es galt, der Wahrheit zu ihrem Recht zu verhelfen. Sein
Grundsatz war: »Handle deiner individualistischen Vollkommenheit

gemäss.« Der reinen Vernunft folgte er im Beurteilen
der Menschen, Dinge und Geschehnisse und liess sich durch
nichts irreleiten, was der Vernunft widersprach, noch sein Urteil

trüben konnte. Klarheit musste um ihn sein, wenn er an
Institutionen und Gegebenheiten herantrat mit der Absicht,
zu erfahren und zu sagen, was sie wirklich und wert seien.
Er prüfte sie von jeder Seite, indem er an sie den Masstab der
Vernunft anlegte, der Tradition und dem Ansehen, das sie
genossen, zum Trotz; den gedankenlos bewundernden und
anbetenden Spiessern zum Schrecken. »Zufällige Geschichtswahrheiten

können der Beweis von notwendigen Vernunftswahrheiten
nie werden«, sagt er in seinen Ausführungen »Ueber

den Beweis des Geistes und der Kraft«. Man solle — so meint
er — aufhören, auch das Christentum auf geschichtliche
Tatsachen zu gründen. Ein Geist, wie Lessing, konnte an der
Religion oder an den Religionen nicht achtlos vorbeigehen. Schon
im den ersten Jahren seiner schriftstellerischen Tätigkeit macht
er sich viel mit der Religion zu schaffen. Und er tritt an diese
Fragen mit einem Ernst heran, der überzeugen will. Er weiss,
derlei Fragen lassen sich — sofern man ins Weite wirken will
— nicht mit Witz allein abtun. Der Witz eigne sich eher dafür,
Misstrauen zu wecken, als zu überzeugen. Mit Vernunftbeweisen

will er die Berechtigung des Glaubens und des
Geglaubten ergründen oder zunichte machen. Sein scharfblickendes

Auge lässt ihn vorerst erkennen, dass »die Religion Christi
und die christliche Religion zwei ganz verschiedene Dinge
seien«. (»Die Religion Christi« § 2.) Er durchschaut den Widerspruch

zwischen dem Mundchristentum und dem Werkchristentum.
»Auf den Namen, auf den Namen kommt es1 an.« Er sieht

die Kluft zwischen Schein und Sein. »Behaupten Sie z. E., dass
man ohne Religion kein rechtschaffener Mann sein könne;
und man wird Sie von allen Glaubensartikeln denken und reden
lassen, wie Sie immer wollen. Haben Sie vollends die Klugheit,

sich gar nicht darüber auszulassen, alle sie betreffenden
Streitigkeiten mit einer frommen Bescheidenheit abzulehnen:
und so sind Sie vollends ein Christ, ein Gottesgelehrter, so
völlig ohne Tadel, als ihn die feinere religiöse Welt nur immer
verlangen wird.« Und vor allem, wogegen sich seine Vernunft
auflehnt, das ist: das Sich-besser-dünken. »Der Aberglauben
schlimmster ist, den seinen für den erträglicheren zu halten.«
Er sieht die daraus folgenden Fehler und Schäden. »Der grösste
Fehler (heisst es im 11. Literaturbrief), den man bei der
Erziehung zu begehen pflegt, ist dieser, dass man die Jugend
nicht zum eigenen Nachdenken gewöhnt.« Und das Triftigste,
das doch jeder Erzieher und Seelenbildner beherzigen sollte:
»Kinder brauchen Liebe — mehr als Christentum.« Diese Worte
stehen in »Nathan«, in jener, dem geknebelten Geiste
entquollenen Predigt. Lessing duldete keine Halbheiten. Wenn
dieser Fechter des Geistes den Kampf gegen Dunkelmänner
und Dunkelmännerei einmal aufgenommen hatte, er musste
ihn zu Ende führen. Er musste zeigen, dass der Bann, den
Obskuranz, Unduldsamkeit und Flachheit errichtet haben, auf
tönernen Beinen stehe. Orthodoxie und Reaktion waren ausser
sich, als sie hörten, dass er zu allen anderen Religionen sich
gleich objektiv einstellt, wie zu dem — nach ihrer Meinung —
allein seligmachenden Christentum. »Alle positiven und
geoffenbarten Religionen sind gleich wahr und gleich falsch.«

(»Ueber die Entstehung der 1 geoffenbarten Religion«.) Und
einige Zeilen weiter: »Die beste geoffenbarte oder positive
Religion ist die, welche die wenigsten konventionellen Zusätze
zur natürlichen Religion enthält, die guten Wirkungen der
natürlichen Religion am wenigsten einschränkt.« Wie mancher

hätte diesen »Ketzer« über alles gern auf dem Scheiterhaufen

sehen mögen! Lessing glaubte an die Liebe im
Menschen, an die wahre, werktätige Liebe. Er war über altes und
neues1 Testament weit hinausgekommen und kündete das

Evangelium eines neuen, dritten Reiches, in dem das Gute getan
wird, nur um des Guten willen, aus innerstem Menschentum
heraus, nicht um Lohn auf Erden, noch weniger um den Lohn



Nr. 1 DER FRE IDENKER 5

der ewigen Seligkeit, dort im Himmel. Er verachtet darauf,
von Gott belohnt zu werden. Uebrigensi könne er sich — so
äussert er einmal vor Jacobi — von einem ausserweltlichen
Gott gar keine Vorstellung machen. Er weiss, wie es um Gott
steht und was er von diesem Gott der Halbwüchsigen,
Unzulänglichen zu halten hat. Eine Stelle in »Pope ein Metaphysi-
ker« lautet: »Gott hat es1 so haben wollen, und weil er es so
hat haben wollen, muss es gut sein, ist wahrhaftig eine sehr
leichte Antwort, mit welcher man nie auf dem Trockenen
bleibt. Man wird damit abgewiesen, aber nicht erleuchtet.
Sie ist das beträchtlichste Stück der Weltweisheit der Faulen;
denn was ist fauler, als sich bei jeder Naturbegebenheit auf
den Willen Gottes' zu berufen, ohne zu überlegen, ob der
vorhabende Fall auch ein Gegenstand des göttlichen Willens
habe sein können ?« Lessing sah, dass die Religionen einer der
wichtigsten Trennungsfaktoren in der Welt seien. Er sah, dass
die Religion nur Zufall und der Mensch das Wesentliche sei.
Seine Vernunft und sein Herz vermochten diese Zufälle zu
überbrücken, das Trennende beiseite zu schieben und das
Einende in den Vordergrund zu rücken. Ihm bereitete es

Schmerz, dass »die bürgerliche Gesellschaft diese Trennung
bis ins Unendliche fortsetzt«, dass diese Gesellschaft weder
selbst die Augen öffnet noch anderen sie sich zu öffnen
gestattet und in einer Blindheit verharrt, wie sie den Hütern der
Götzen nur erwünscht sein kann. »Die christliche Religion
ist kein Werk, das man von seinen Eltern auf Treu und Glauben

annehmen soll.« Man müsse sich von seinem Glauben
vorerst überzeugen, folglich müsse man ihn zuerst prüfen, ihn
mit anderen vergleichen, ohne Eigendünkel, ohne Vorurteil,
rein auf die Vernunft sich stützend. Die Vernunft allein
vermag den Menschen dorthin zu führen, wo Wunder und Wahn
aufhören und das Rein-Menschlidhe beginnt. »Es eifre jeder
seiner unbestochnen, von Vorurteilen freien Liebe nach.« Das
lehrt die Vernunft, und diese ihre Lehre deckt sich völlig mit
der ureigensten Beschaffenheit des menschlichen Herzens.
Lessing liess sich die Vernunft durch keinen Irrwahn trüben,
den Drang seines Herzens nach; Duldung und Liebe nicht
unterbinden. Sein Leben lang war er sich treu geblieben —
kein Haar breit war er von seinem Menschentum abgewichen.
Denn Menschentum war Kern und Fülle seines Wesens. Wenn
•es im »Nathan« heisst: »Kinder brauchen Liebe mehr als
Christentum«, so könnte man den Satz ein wenig ändern und
sagen: Menschen brauchen Liebe — mehr als Christentum. Die
Liebe würde sicherlich schönere Früchte zeitigen als es die
Religionen bis nun getan haben. Das hat sein Herz gefühlt;
das hat seine Vernunft vorausgesehen. Lessing hat die
Vernunft zu Recht und Ehre gebracht, das: Glauben durch das'
Denken ersetzt und dem menschlichen Geschlecht den Weg
"vom Denken zum freien Denken gebahnt. Darin hegt seine
grosse erzieherische Bedeutung. Darin der Grund, weshalb
wir Freidenker ihn ehren und mit Stolz seiner gedenken als
desjenigen, der zu uns gehört und zu dem wir gehören. Denn
auch unser »Gott« ist die Wahrheit und unser Gebot ist die
Liebe — nicht jene, die bloss an den Lippen haften bleibt,
sondern diejenige, die Brücken schlägt von N/olk zu Volk, von
Mensch zu Mensch. Dieser unbestochnen, von Vorurteilen
freien Liebe wollen wir nacheifern und in dieser Weise Lessing
Und seine erhabene Gesinnung ehren. Wahrheit und Liebe —
sei die Losung! Das will sagen: eine durch keinen Wahn zu
trübende Vernunft und ein durch kein Vorurteil zu beengendes
Herz. Wie es! uns bei diesem mutigen Mann und grossen
Menschen entgegentritt, der den Namen Lessing trägt.

Zweihundert Jahre sind es her, so er — wie man zu sagen
pflegt — das1 Licht der Welt erblickt. Aber so licht war diese
Welt nicht, in die er gekommen. Sie ist erst durch ihn licht
/geworden. Denn das Licht war er.

Mensch und Affe.
Von Dr. Heinrich Vokolek.

Es wird heute kaum einen ernsten Naturforscher geben,
der behaupten wol'te, dass der Mensch als eine — ausserhalb
des Tierreiches stehende — spezielle Schöpfung zu betrachten
sei. Schon das Vorhandensein von Kiemenbogen und Kiemenspalten

am Menschenembryo deuten auf Urahnen, welche im
Wasser lebten; ein Vergleich des Körperbaues bei dem Men¬

schen und dem anthropoiden Affen zwingt zu der Annahme
einer Verwandtschaft zwischen beiden.

Gerade dieser Teil der Abstammungslehre ist von Kreisen,
die der Naturwissenschaft fernstehen, aus den verschiedensten
Gründen auf das heftigste bekämpft worden. Universitätsprofessor

Lotsy sagt in einer seiner Vorlesungen darüber:
»Unseren Gegnern steht dabei die menschliche Eitelkeit, welche
sich angenehm gekitzelt fühlt durch die Lehre, dass der Mensch
das1 Ebenbild Gottes sei, "dagegen recht unangenehm berührt
wird durch' die Idee einer wenn auch noch so entfernten
Verwandtschaft mit den Affen, als mächtige Bundesgenossin zur
Seite. Sie dient natürlich nicht als' Motiv der Bestreitung, aber
man sieht in den Evolutionstheorien eine Leugnung des:
göttlichen Schöpfungsaktes, durch welchen die Menschheit
entstanden sein soll, und betrachtet sie darum als eine grosse
Gefahr für überhaupt alle Religionen.« Mit Recht sagt er
weiter, dass von einer Verletzung unserer Eitelkeit keine R%de

sein könne, wenn eine Verwandtschaft zwischen Menschen
Und Affen behauptet wird. Er '"'meint, »dass eine gefeierte
Schönheit eines westeuropäischen Salons nur wenig minder
durch den Vergleich mit einem Hottentottenweibe beleidigt
sein würde; und wer es wagte, einen Couleurstudenten mit
dem Zuruf - »Sie Hottentott!« zu begrüssen, würde ebenso
gefordert werden, als wenn er »Sie Schimpanse! sagte«.

Es' ist ja richtig, dass in dem Augenblicke, als von
Verwandtschaft zwischen Mensch und Af;:e gesprochen wird,
immer an den gewaltigen Unterschied zwischen einem zivilisierten

Europäer und einem Schimpansen gedacht wird, und zwar
womöglich an einen recht schönen Vertreter der ersteren und
einen recht hässlichen der letzteren Sippe.

Der Unterschied ist aber zweifellos nicht so gross, wenn
wir die niedrigsten Menschenrassen — Buschmänner und
Hottentotten — mit den höchsten Affenrassen vergleichen.

Vom wissenschaftlichen Standpunkt ist überhaupt kein
gravierendes Gegenargument anzuführen. Sowohl im Hinblick auf
den anatomischen Bau als auch die Fortpflanzung und die
Embryologie ist der Mensch als echtes Säugetier anzusprechen.

Bezüglich der sogenannten Seele des Menschen, die etwas
ganz Besonderes sein soll, sagt Lotsy: »Sowohl' diejenigen,
welche den Körper alsi ein Produkt der Seele, als diejenigen,
welche die Seele als ein Produkt des Körpers auffassen, sind
überzeugt, dass unsere geistigen Eigenschaften im Gehirn
lokalisiert sind. Wenn also den Tieren eine Seele abginge,
würde ihnen auch ein den unsrigen vergleichbares Gehirn
abgehen. Nun ist aber erwiesen, dass zwischen dem Gehirn des
Menschen und dem der höheren Tiere kein so grosser Unterschied

besteht, dass man ersteres nicht als eine Vervollkommnung

des letzteren betrachten könnte.«
Ausser diesen allgemeinen Betrachtungen ist noch auf

einen frappanten Beweis aufmerksam zu machen, der auf die
Verwandtschaft der Tiere untereinander hinweist und den
Menschen mit einbezieht. Die Blutsverwandtschaft zwischen
Menschen und Affen lässt sich auf chemischem Wege erbringen.
Zu diesem Zweck müssen wir etwas weiter ausholen.

Es1 dürfte bekannt sein, dass die Diphtheritis durch die
sogenannten Diphtheriebakterien hervorgerufen wird. Dabei
entsteht im Menschen eine äusserst giftige Substanz, das Diph-
tbetiegift.

Dieses Gift kann man gewinnen. Injiziert man nun einem
Pferd dieses Diphtheriegift, so entsteht im Blut dieses Tieres
ein Gegengift. Nun wird dem Pferd Blut abgezapft, und man
gewinnt daraus das sogenannte Heilserum, welches das
Gegengift der Diphtheriebakterien enthält.

Aber nicht nur Pferde besitzen diese Eigenschaft, Gegengifte

zu erzeugen; auch andere Tiere sind in der Lage, gegen
verschiedene Bakteriengifte Gegengifte herzustellen. Diese
Fähigkeit erstreckt sich auch auf andere Gifte, wie Schlangengift,

Rizin usw.
Viele dieser Gegengifte erzeugen in einer Lösung des

entsprechenden Giftes ein Präzipitat (Niederschlag) und werden
deshalb Präzipitin genannt.

Man hat noch weitere interessante Feststellungen gemacht.
So fand man, dass nicht nur Bakteriengifte und Schlangengifte

für den Körper der Tiere schädlich sind, sondern dass
das Blutserum der einen Tierart wie eine Art Gift auf die
andere Tierart wirkt, wenn es ihrem Blute einverleibt wird.


	Lessing : (1729 - 1929)

