
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 1

Artikel: Christentum und Gewalt

Autor: Eldersch, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407500

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BE Januar 1928. In. 1 - 11. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschäftsführers :

Geschäftsstelle der F. V. S.

Postfach Basel 5

Postcheck-Konto Nr. V. 6915

Wir rufen in die Welt hinein:
Hinweg des. Glaubens Schranken!
W i r beugen uns allein
Der Freiheit siegendem Gedanken.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

inser.-Ann.: Buchdr.Tscharnerstr.14a

Feldereinteilung l/aa, Vi«, V« S. etc.
Tarif auf Verlangen zu Diensten

Die Abonnenten
des »Freidenkers« und die Einzelmitglieder der F. V. S.

werden gebeten, den Abonnementsbetrag (Fr. 6.—), resp.
den Jahresbeitrag — einschliessl. Abonnement — (Fr. 10.—)

im Laufe des Monats Januar auf das Postcheckkonto der

Geschäftsstelle in Basel

Nr. V. 6915
einzuzahlen.

Auch bitten wir, in vermehrtem Masse unseres

Propadandafonds
zu gedenken. Zuwendungen an ihn sind an dieselbe Stelle

zu richten.
Der Geschäftsführer.

Christentum und Gewalt.
Von Ludwig Eldersch, Wien.

„Wer intolerante Menschen toleriert,
der macht sich aller ihrer Missetaten

mitschuldig., Helvetius.

»Unreligion ist es, mir die freie Wahl der Gottheit

zu nehmen, die ich verehren will. So dass ich nicht mehr
verehren kann, wen ich will, sondern wen ich muss. Selbst

der Mensch will nicht erzwungene Verehrung. Es ist ein

Grundrecht des Menschen, sich den Gegenstand seiner
Verehrung frei zu wählen. Wird Zwang der Religion wegen
ausgeübt, so ist das, was daraus entsteht, keine Religion
mehr.« So schrieb einer der ersten Theologen, ein noch

nicht durch Gewaltmethoden verdorbener katholischer Kirchenlehrer:

Tertullian (von 160-^220, in Karthago, Nordafrika).
Damals hatten die Epigonen (Nachfolger) des Zimmermannssohnes

noch nicht die weltliche Macht an sich gerissen, die

christliche Lehre war damals noch frei von den raffinierten
Retouchen religiöser Experimentatoren und einträglicher
Geschäftspraktiker. Vieles hat sich seither geändert. Bald wurden
die Worte Tertullian» zur Anklage gegen die Patentchristen,
die ihren Glauben mit Daumschrauben und Scheiterhaufen zu

fördern glaubten, sie wurden zürn Verdammungsurteil gegen
jene Dämmerlichtpropheten, die, gehüllt in die Toga des Glaubens,

in den Marterkammern »zur höheren Ehre Gottes« ihren

pervertierten Lüsten freien Lauf liessen, sich am Morde
Andersgläubiger berauschten. Tertullian, selbst kirchlicher
Würdenträger, wird zum Richter über die Henkerideologie der

Inquisitionsreligion. Er hat das in den erwähnten Worten
ausgesprochene Duldungsprinzip nicht etwa erfunden. Die
Toleranz den Meinungen und Glaubensinhalten anderer gegenüber

fordert Kong-fu-tse in China, Buddha in Indien und
zahlreiche Philosophen (vor allem Sokrates) im alten
Griechenland, die Bahnbrecher des Humanitätsgedankens und der
Friedensliebe waren. »Wer sich des Menschenmordes freuen
wollte, wird1 nicht sein Ziel erreichen in der Welt!« sang
scheu Lao-tse (600 vor Chr.), der geniale Verkünder
schöpferischer Gewaltlosigkeit, in seinem Werke »Tao-te-king«.
Nicht der Wille zum Kampf führt zur sittlichen Vollendung der
Welt, sondern die Weltbrüderlichkeit, der Pazifismus, die eine

Ordnung aufrichten sollen, die es ermöglicht, dass alle wie in
einem grossen Familienkreis verbunden sind.

Aber weit ist der Weg der Idee zu ihrer Verwirklichung,
zu ihrer Stoffwerdung. Eitle Kommentatoren (Ausleger) reis-
sen sie an sich, suchen Anhang, und haben sie ihn gefunden
und auch die Schleichpfade zur Macht im Staate, da wandelt
sich bald der Gehalt der Ideen, sie werden verstümmelt, und
schliesslich bleibt von der treibenden Kraft des Erlösungsge-
dankens ein erbärmlicher, ruinenhafter Rest übrig. Die
Verstaatlichung der Religionen, die Konfessionalisierung,
haben zur Folge, dass aus solchen ethisch-religiösen Systemen
in kurzer Zeit das Duldungsprinzip verschwindet, da der Staat
Glaubensanschauungen weltbrüderlicher Art als gegen seine
Interessen verstossend nicht brauchen kann. Soldaten, die nicht
aufs Schlachtfeld wollen, weil es der Lehre Christi widerspricht,
kann der Staat nicht brauchen. So finden wir ein hässliches
Zerrbild von Religionen in der Welt. In ihrer Gemeinschaft
mit der Politik liegt ihre Korrumpierung (Verderbnis) und ihr
schliesslicher Untergang, weil ihr Verrat den Massen
schon zu offenkundig ist.

Gewalt ist immer unmoralisch, am verwerflichsten aber
in Religionsfragen. Besonders krass erleben wir diese Wahrheit

in der Geschichte des Christentums, das aus einer Religion

der Nächstenliebe zu einem Kult des Hasses wurde,
beladen mit dem Fluche vergossenen Menschenblutes. »Wozu
diesen Zwang und Druck? Es handelt sich doch um Religion,
und diese kann nicht erzwungen werden! Nicht Hiebe,
sondern Worte der Liebe sind anzuwenden. Blutgier und
Frömmigkeit sind verschiedene Dinge. Willst du mit
Folterwerkzeugen die Religion schützen, so besudelst
du sie und verwundest sie Wenn es etwas gibt, das
dem freien Ermessen anheimgegeben ist, so ist es die
Religion!« Lactantius (Kirchenschriftsteller, um 312 Lehrer des
Sohnes von Konstantin d. Gr., des römischen Kaisers, der das
Christentum zur Staatsreligion erhob), ebenfalls einer der
ersten katholischen Theoretiker, sprach diese Worte, und auch
Athanasius (Kirchenvater, 295—373, Führer im Streit um
die Wesensgleichheit von Gottvater und Gottsohn, trat für
diese ein) verkündete den Gläubigen: »Eigentümlichkeit der
Religion ist es, den Zwang zu verschmähen und auf
Ueberzeugung sich aufzubauen! « Die Päpste, grös-
senwahnsinnig wie Cäsaren und auch so lasterhaft wie sie,
haben diese Mahner nicht hören wollen, lieber Kreuzzüge
arrangiert, Staatsinfriguen eingefädelt und Menschen gemordet,
die ihnen unbequem waren.

Nie darf die Erinnerung an ihre Verbreehera verblassen,
nie wird das Schreckensregiment Roms aus den Gehirnen der
Menschen schwinden. Die Idee der Gewalt, jahrtausiende lang
in der gigantischen Organisation der Kirche gepflegt und
eingewurzelt, ist noch nicht aus dem' »streitbaren« Christentum

verschwunden, und Aussprüche zeitgenössischer Kleriker
werden dies beweisen. Die Kirche ist heute noch
intolerant, und Helvetius hatte Recht, als er uns zur Vorsicht
mahnte durch den als Motto gestellten Satz, dass wir uns
durch Toleranz gegen die Unduldsamkeit aller ihrer Missetaten

mitschuldig machen. Diese kurzen Ausschnitte aus
der Geschichte des Christentums haben keinen anderen Zweck,
als' uns zu erinnern und zu mahnen, damit wir vor den Fein-

:MXL lAitDr* ;-\-iv>-



2 DER FREIDENKER Nr. 1

den der Kultur wachsam bleiben. Die Blutchronik des Papis-
mus (Papsttums) darf nicht vergessen werden!

Von allen Kanzeln der Welt wird einer Herde, kritikloser
Schafe das Märchen vom Terror der Freidenker und Sozialisten

erzählt. Feiste Prälaten ergehen sich schwitzend: in
Bierflüchen über die erwadhten Massen, Kerzelweiber und Männer
ähnlicher Geistesverfassung schleudern ihr Anathema (Bannfluch)

gegen die Vernunft, die nicht dulden will, dass

Bankrotteure und intellektuelle Pfründner sich gegen ihre Gesetze

erheben. Terror überall — nur nicht bei den Schafhirten,
theologischer Färbung? In Nichts verstieben diese Anwürfe bei
auch schon oberflächlicher Betrachtung des religiösen
Mordfanatismus. Einige wenige Beispiele werden uns
wieder an die Zeit erinnern, wo der Klerikalismus »freie Hand«

hatte. Wenn er jetzt nicht mehr verbrecherischer Natur ist, so

ist dies dem staatlichen Strafgesetz zu verdanken.
Auf der Synode von Toulouse im Jahre 1229, wo die

bischöfliche Inquisition eingesetzt und vom Papste Klemens V.
sanktioniert wurde, beschlossen die »heiligen« Väter folgende
Bestimmungen: 1. Die Bischöfe sind verpflichtet, ihre Priester
eidlich zu verpflichten, nach Ketzern zu forschen. 2.

Die weltlichen Herren müssen bei sonstiger Verdammung die

Wohnungen der Ketzer zerstören. 3. Alle männlichen
Perfconen vom 12. Jahre an und alle weiblichen
vom 14, Jahre an müs'sen schwören, die Ketzer
der Obrigkeit anzuzeigen. 4. Wer nicht jährlich
einmal beichtet, ist der Ketzerei schuldig. Um
ihre niederträchtigen Gewaltprinzipien irgendwie zu rechtfertigen,

bemühten sich die »Gelehrten« der Kirche eifrig, die
Inquisition als Einrichtung Gottes hinzustellen. Der
Dominikaner Thomas Menghini, Verfasser des »Sacro
Arsenale«, führt allen Ernstes den Beweis, Gott sei der erste
Inquisitor gewesen, dadurch, dass er die ersten
Menschen aus dem Paradiese trieb. Ferner erscheint ihm jeder
alttestamentarische Prophet als Grossinquisitor, vor allen Saul,
Jakob. Josua, David, Johannes der Täufer, Petrus. Diese
unerhörten Fälschungen hatten nun auch die Wirkung, dass das
furchtsame und fromme Volk die Inquisition gewähren liess,
denn nur selten kam es im Verlauf der Jahrhunderte zu
Protesten und Widerständen gegen diese Schmach.

Kaum fühlte sich die Schar der Inquisitoren von
geistlichen und weltlichen Behörden anerkannt, so gab es gräss-
liche Verbrechen an »Ketzern«, Massenhinrichtungen und Folter.

Ueber das Treiben der Inquisition in Frankreich gibt uns
das »Chronicon« des Dominikaners und Ketzerrichters
Wilhelm Pelisso aus Toulouse ein anschauliches Bild. Darin
schildert er in Form eines Tagebuches alle Heldentaten der
geistlichen Gerichte; mit geradezu tierischem Behagen zählt
er alle Schreckenstaten auf, die er und seine »Brüder« im Na^
men des Gottes der Nächstenliebe begangen haben. (Das
Werk befindet sich gegenwärtig in der Stadtbibliothek von
Carcasonne.) »Zum Ruhme und Lobe Gottes und der seligsten

Feuilleton.
Trost.

Alfred Rehtz, Hamburg.
Ich lächle wieder zu den Schmerzen,

Von denen unsre Welt bedrückt.
Ich habe wieder Mut zum Streiten.
Ein Bild im Traum hat mich beglückt.

Ich sah im wirren Lebensdickicht
Drei riesige Gewächse stehn.
Sie hatten giftgefüllte Blüten
Und waren doch schmuck anzusehn.

Ich liess die Blicke suchend schweifen.
Hoch stieg ein Kraut, der »Hass«, empor.
Und sumpfig war ringsum der Boden.
Blut sickerte daraus hervor.

Das »Unrecht« wucherte daneben.
Es saugte gierig sich die Kraft
Aus andern, nützlichen Gewächsen. '
Es strotzte von gestohl'nem Saft.

Und schimmernd stand das Kraut, das dritte.
Das war vom »guten Gott« der Wahn.
Mit Früchten, welche harmlos schienen,
Und die doch selten gut getan.

Und als ich schon verzagen wollte,
Dä sah ich sie, der Brüder Schar,
Die mit dem Werkzeug der Gedanken
Bekämpften, was verderblich war.

Jungfrau « So beginnt der geweihte Mordbube sein »Werk«.
Dann schildert er eine »gottgewollte« Tat, die wir aus der
Fülle der von ihm angeführten Geschehnisse herausgreifen
wollen, weil sie besonders die Praktiken der Scheiterhaufenchristen

beleuchtet. Pelisso erzählt: »Damals starb (1230) ein
ketzerischer Kleriker, der im .Kreuzgang der Kirche begraben
wurde. Als dies Magister Rollandus hörte, ging er mit den
Brüdern dorthin, sie gruben ihn aus, schleiften ihn
durch die Gassen und verbrannten ihn dann. Zu
gleicher Zeit starb ein Ketzer namens Galvanus. Auch das
entging Rollandus nicht. Er rief die Brüder zusammen und ging
mit ihnen in das Haus, wo der Ketzer gestorben war. Sie
zerstörten es von Grund aus, machten es zur Dung-
Stätte. Den Leichnam gruben sie aus, schleppten ihn in
ungeheurem Zuge durch die Stadt und verbrannten ihn. Das ist
geschehen im Jahre 1231 zur Ehre unseres Herrn Christi

und des hl. Dominicus und zur Ehre unserer katholischen
Kirche, unserer Mutter« Leichenschändung, Mord, Tortur,

Vergewaltigung von Hexen, Kindesmord, Diebstahl von
Hexen- und Ketzergütern, die Verbrechen reihen sich da in
nicht endenwollender Folge aneinander. Die weltliche Macht
war hilflos. Hat es doch gekrönte Häupter gegeben, die die
Faust des Papstes zu spüren bekamen! Dieser Pelisso,
zweifellos ein sadistisch veranlagtes Individuum, freut sich des
unschuldig vergossenen Blutes, man fühlt, wie er aufjauchzt,
wenn er von den Greueln spricht. »Peter Bomassipio und
auch einige Verstorbene wurden ausgegraben, gevierteilt

und verbrannt Viele Ketzer liess Bruder Fer-
rarius ergreifen und einmauern.« Er erwähnt auch einen
gewissen Arnaldi, den Papst Pius IX. für seine
»Verdienste« als Inquisitor »selig sprach«, wodurch er zweifellos
seine Taten als Beispiel für die Christenheit anführt. Diese
Belobigung geschah nicht im Mittelalter, sondern am 1.
September 1866.

Ein von Pelisso vermerkter Fall sei noch erwähnt: »Der
Bischof Raimund us von Miromonte feierte die Messe im
Dominikanerkloster, und nachdem der Gottesdienst fromm
und feierlich beendet war, wuschen sie sich die Hände, um
im Speisesaal zu speisen. Da kam, durch göttliche Fügung,
einer aus der Stadt und meldete, dass einige Ketzer zu
einer kranken Ketzerin gegangen seien. Sogleich
gingen sie dorthin. Der Bischof setzte sich an das Bett der
Kranken und sprach ihr viel von der Verachtung der Welt.
Und weil die Kranke im Glauben war, es: sei der Vorsteher
der Ketzer, Bio antwortete sie frei auf alle Fragen. Der Bischof
entlockte ihr mit vieler Vorsicht ein Bekenntnis dessen, was
sie glaubte. Da sagte der Bischof: Du bist eine Ketzerin, was
du bekannt hast, ist ketzerisch. Ich bin der Bischof von
Toulouse und verkünde den römisch-katholischen Glauben, den
ich dich ermahne anzunehmen. Aber er richtete nichts aus. Da
verurteilte sie der Bischof in Kraft Jesu Christi als Ketzerin.
Er liess sie mit dem Bett, in dem sie lag, 'zum

Ich hörte rüujs die Denker rufen
In allen Ländern: »Schafft vereint!
Weshalb noch Hass und Blutvergiessen
Nur Blindheit nennt den Bruder Feind!«

Und Andre graben an den Wurzeln
Des Unrechts, das so klug schmarotzt!
Und kämpfen mit der Gptteslüge,
Die schon Jahrtausenden getrotzt!

Sie kämpfen, ob sie gut auch wissen,
Dass s i e der Freiheit Tag nicht sehn —
Dass jene giftigen Gewächse
Noch lang' in unserm Leben stehn.

Sie kämpfen für ein fernes Morgen.
Und wachsen sah ich sie, die Schar
Seit ich dies Bild geschaut im Traume,
Dünkt mich der Himmel wieder klar.

Sittlichkeit und Strafrecht.
Gesetzentwurf zu den Strafbestimmungen des Amtlichen Entwurfes
eines Allgemeinen Deutschen Strafgesetzbuches über
geschlechtliche und mit dem Geschlechtsleben im Zusammenhang
stehende Handlungen. — Herausgeber: Kartell für Reform des
Sexualstrafrechts. (Verlag der Neuen Gesellschaft. 1927. 98

Seiten. Preis: 2 M.)
H. C. K. — Wie in der Schweiz, so ist man auch in Deutschland

(gemeinschaftlich mit Oesterreich) an der Arbeit, ein neues Strafrecht

zu schaffen. — Im Jahre 1925 ist durch das Reichs-Justizmini-



Nr. 1 DER FREIDENKER 3

Scheiterhaufen tragen und' sofort verbrennen.
Nachdem dies geschehen, gingen der Bischof und die Brüder
zurück in den Speisesaal, und was dort bereitet war, assen
sie mit grosser Fröhlichkeit, Dank sagend Gott und
dem hl. Dominikus.«

Wer angesichts dieser unzweifelhaft wahren Berichte (man
kann doch nicht annehmen, dass ein eifriger Inquisitor seine

eigenen Ordensgenossen verleumdet!) nicht sofort die
Ueberzeugung gewinnt, dass diese Patentchristen Verbrecher im
vollsten Sinn des Wortes waren, verdient nicht den
Ehrennamen Kulturmensch. Grauen bemächtigt unser bei den
Berichten der vielen Chroniken des' Mittelalters, in welchen
berichtet wird1, wie Kinder ihre eigenen Eltern der
Ketzerei bezichtigten, die dann gerichtet wurden,

nachdem sie vorher eine Reihenfolge schrecklicher Martern

über sich haben ergehen lassen müssen. Auf der Folterbank

sagten die Opfer alles aus, was man von ihnen forderte,
sie bestätigten die lächerlichsten Hirngespinste toller Pfaffenhenker.

Auch Räuber nahmen die Richter im Priesterkleid,
die tonsurierten Mörder in ihren Sold, um besser zu ihrem
Ziel zu gelangen. Im Jahre 1358 verband sich ein
Franziskanerinquisitor in Frankreich mit einem gefürchteten

Räub er h a u p tm a n n der sich gegen Entgelt
verpflichten musste, Ketzer an die geistlichen Gerichte
auszuliefern. Die Herren Patres brauchten also auch Zutreiber, die
ihnen Opfer zuführten. Es ist ebenfalls in Carcasonne ein
Dokument aufbewahrt, aus dem dies einwandfrei hervorgeht. Es
lautet: »Dem Girardo Burgarono, einem Hauptmann
von 22 Räubern, wird ein Preis bezahlt zur
Ergreifung einiger Waldens-er, um sie hinzurichten.

Auf Befehl des Franziscus, Inquisitor aus dem Orden der
minderen Brüder.« Also ein Kontrakt zwischen einem Bischof
und einem Räuberhauptmann. Und diese Geschäfte im
Namen Christi (Fortsetzung folgt.)

Das Weltbild.
Von KantsLaplace zu Svante Arrhenius.

Von August Kahl.

In Stockholm ist vor kurzem der berühmte Chemiker und
Nobelpreisträger Svante Arrhenius im Alter von 68 Jahren gestorben.
Er hat eine Reihe bedeutender Lehrbücher geschrieben, darunter eines
über kosmische Physik. In seinem grossen Werke »Werden der Welten«

stellt er eine Hypothese über die Entstehung der Sonnen und
ihrer Planetensysteme auf, die von der Kant-Laplace'schen Theorie
stark abweicht. Wir möchten unsere Leser in den Werdegang der
Welten nach der Auffassung von Arrhenius einführen und benützen
dazu eine von unserm Oesinnungsfreund August Kahl in Hamburg

verfasste Schrift, die in möglichst allgemein verständlicher Weise
die Hauptgedanken des Werkes »Werden der Welten« wiedergibt.

* * *

Als unumstössliche leitende Grundidee all unseres Wissens von
Welt und Leben tritt uns immer und überall der Gedanke der
Entwicklung entgegen. In jahrtausendelangem Grübeln und Forschen hat

sterium der Amtliche Entwurf eines Allgemeinen Deutschen
Strafgesetzbuches fertiggestellt worden. Dieser Entwurf ist vom Reichsrat
(Vertretung der Länder) durchberaten, an einigen Stellen — im Ganzen

unwesentlich — geändert und im Mai 1927 durch den
Reichsjustizminister dem Deutschen Reichstag als sog. Reichstagsvorlage
zugestellt worden.

Da auf vielen Gebieten des Strafrechts (man denke an die
Todesstrafe!) die ganze Schwere der Welt- und Lebensanschauung die
Stellungnahme bedingt, ist es klar, dass um die Ausgestaltung des
Strafrechts heftige Kämpfe entbrennen und noch entbrennen werden.
Ein heiss umstrittenes Gebiet ist z. B. das des Geschlechtslebens,
also Probleme wie: Abtreibung, Uebertragung von Geschlechtskrankheiten,

Verführung, Homosexualität, sog. unzüchtige Bilder und
Schriften, Vorbeugungsmittel gegen die Empfängnis, Kuppelei,
Zuhälterei, Frauenhandel, Bigamie, Ehebetrug, Ehebruch etc. — Mit
eben diesen Problemen setzt sich der vorliegende Gegenentwurf
auseinander, und zwar in erster Linie mit der Strafeinschätzung, welche
sie im Amtlichen Entwurf bekommen haben; die Reichstagsvorlage
konnte aus technischen Gründen nur noch in einem kurzen Anhang
besprochen werden, was deswegen der Arbeit keinen Abbruch tut,
weil ja, wie schon erwähnt, die Reichstagsvorlage keine wesentlich
neuen Gesichtspunkte enthält.

Die lebens- und weltanschauliche Stellung des Verfassers (Kartell

für Reform des Sexualstrafrechtes) ist keine ganz einheitliche,
wenn schon sämtliche angeschlossenen Verbände »diesseits einer
gewissen wissenschaftlichen und politischen Grenzlinie« stehen. Mit
Bezug auf ihre Stellung zum Strafrecht haben sich alle darauf
geeinigt, dass »jede Erwägung über Strafwürdigkeit, d. h. darüber, ob
ein Tat-Typus mit Strafe belegt werden soll, von dem Satze ausgehen

sich der ringende Menschengeist zu der Erkenntnis dieses grossen,
alles umfassenden Gedankens emporgeschwungen und in ihm das
unerschütterliche Fundament gefunden, auf dem er das weite und hohe
Gebäude seiner Forschungsergebnisse aufbauen kann. Mag auch an
diesem Gebäude später im einzelnen noch manches verändert und
verbessert Werden an der Grundfeste, dem Entwicklungs g"fe danke

n selbst, kann und wird nie wieder gerüttelt werden. Gerade aber
die Idee der Entwicklung schliesst als etwas Selbstverständliches,
Naturgesetzlich-Gegebenes die ewige Wandelbärkeit und Veränderlichkeit

alles Geschehens und Erkennens in sich ein. Und so versucht die
menschliche Forschung (immer auf dem Boden der Entwicklung
stehend) in rastloser Tätigkeit das Weltbild, wie es sich bis heute unsern
geistigen Blicken bietet, den neuen Erkenntnismöglichkeiten einer
fortgeschritteneren Zeit anzupassen — zu erweitern und zu verbessern.

Gleichwie der Künstler danach trachtet, sein Objekt mehr und
mehr kennenzulernen, bis sich ihm jede versteckte Einzelheit in fassbare

vertrautere Linien aufzulösen beginnt, so wird auch der
forschende Mensch immer wieder versuchen, die Farbensymphonie dieser

Welt in ihren Einzeltönen zu erkennen, ihre Urweise zu ergründen
und die ihm verworren scheinenden Fäden des Weltgespinstes zu
lösen. Er wird diese Arbeit fortsetzen mit immer reicheren Mitteln,
mit immer grösserer Firkenntnisfähigkeit. Gewisse spezielle Gedanken,
die sich der Mensch über innerstes Wesen und Werden der Welt
macht, können also immer nur relative, nur zeitliche Wahrheiten
darstellen. Sie sind dem Wandel unterworfen, weil der Mensch ein sich
wandelndes Wesen ist, das seine mit ihm gewordenen Anschauungen
immer wieder verbessern muss. Die theologische Methode, den
Ideengehalt einer längst versunkenen Zeit immer wieder retten und einer
neuen Zeit aufpfropfen zu wollen, ist der Wissenschaft gänzlich fremd,
ja, sie wäre für sie von tödlicher Wirkung. Eine jede Hypothese ist
für sie um so brauchbarer, je grösser die Summe der Ergebnisse ist,
die mit ihr in Einklang zu bringen 'sind. Sobald es sich zeigt, dass
die fortgeschrittenen Erkenntnisse mit zwingender Macht eine andere
Ursache auf irgendeinem Gebiete fordern, muss die vermeintliche
preisgegeben und eine neue gesucht werden. Wir sehen diese
Erkenntnisumwandlung auf den verschiedenen Gebieten der Wissenschaft

bald schnell, bald langsam sich vollziehen. Erschreckend~lang-
sam oft bei der Beseitigung solcher Anschauungen, die jahrhunderte-
oder jahrzehntelang zu den fundamentalen Ideen nicht nur im Lager
der Wissenschaft, sondern auch im grossen Publikum gehört haben.
Es würde eine sonderbare Erscheinung sein, wenn es anders wäre,
denn durch die Gesetze der Anpassung und Trägheit wird es dem
Menschen schwer gemacht, alte Gedankengeleise zu verlassen und in
neue, oft eine ganz andere Denkrichtung fordernde Bahnen
einzulenken. Kein Gelehrtengehirn ist ganz und gar frei von dieser
selbstverständlichen Natürlichkeit. In weniger beweglichen Köpfen kann
aus solcher Natürlichkeit heraus leicht die Gefahr der vollkommenen
Abweisung des Neuen entstehen. Im allgemeinen bedarf es nur eines
kräftigen Ruckes, eines Besinnens auf das unvermeidliche Bessere,
eines Zurückdenkens an den Satz von der relativen Wahrheit, um
dem Neuen ohne Qual zum Siege zu verhelfen, dem Alten aber seinen
unbestrittenen Ehrenplatz zuzuweisen in der Gedankengeschichte der
Menschheit.

In dieser Gedankengeschichte hat nun wohl kaum eine zweite
Anschauung eine solch führende Rolle gespielt, wie der Kant-Laplace-
sche Ideenkomplex über die Entstehung unseres Planetensystems,
Gedanken, bei denen man die Namen des Königsberger Philosophen
und des französischen Physikers zusammenbrachte, um mit nicht ganz
vollkommenem Rechte eigentlich zwei — in manchen Punkten
voneinander abweichende — Hypothesen schliesslich doch als eine
einzige zu bezeichnen.

Es ist wohi notwendig, diese Ideen hier ganz kurz zu skizzieren,
bevor wir zum andern übergehen.

muss, dass ein Verhalten nur dann mit Strafe belegt werden darf,
wenn es rechtsschutzwürdige

' Interessen (Rechtsgüter) verletzt oder
gefährdet«. Die Aufgabe des Strafgesetzes ist also, wie es an anderer
Stelle heisst, nicht die des Sittenwächters, sondern die des Interessenschutzes.

— Auf dem Gebiete des Geschlechtslebens können nach dem
Gegenentwurl als Interessen, deren Schutz durch Strafandrohung
angestrebt werden soll, nur in Betracht kommen: 1. die freie
Selbstbestimmung des Menschen, 2. die Gesundheit des Menschen, 3. der
Schutz der Geschlechtsunreifen. — Begriffe wie: »Reinheit des
Volkslebens«, »sittliche Grundanschauungen« etc., welche der Amtliche
Entwurf gelegentlich zur Begründung seiner Strafeinschätzung
anführt, kann der Gegenentwurf nicht als Rechtsschutzinteressen
anerkennen; er sieht in diesen unklaren und vieldeutbaren Begriffen
lediglich das fehlende stichhaltige Argument; hinter diesen Begriffen
versteckt sich ein Sittlichkeitsbegriff, der eigentlich nichts anderes
ist, als die Negation des Geschlechtlichen.

Von diesem Grundsatz: Strafgesetz gleich Interessenschutz (nach
den genannten drei Richtungen) aus betrachtet der Gegenentwurf
die Tatsachen des Geschlechtslebens und prüft sie auf ihre
Strafwürdigkeit. — Die Durchführung der gesamten Betrachtung ist
äusserst instruktiv, klar aufgebaut und bis auf eine unwesentliche
Ausnahme streng logisch. Es ist eine Freude, die Deduktionen
(Ableitungen) zu lesen. Dass der Gegenentwurf auf Grund seiner
Voraussetzungen und seiner strengen Logik in vielen Punkten zu anderen
Resultaten in bezug auf Strafwürdigkeit und Strafabmessung sexueller
Tatbestände kommt als der Amtliche Entwurf, ist selbstverständlich.
Ja, von seiner sicheren, klaren und einheitlichen Sachlichkeit her darf
er sich gegenüber dem Verfasser des Amtlichen Entwurfes sogar den
Vorwurf der Nachlässigkeit erlauben.


	Christentum und Gewalt

