
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 1

Artikel: Die Abonnenten

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BE Januar 1928. In. 1 - 11. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschäftsführers :

Geschäftsstelle der F. V. S.

Postfach Basel 5

Postcheck-Konto Nr. V. 6915

Wir rufen in die Welt hinein:
Hinweg des. Glaubens Schranken!
W i r beugen uns allein
Der Freiheit siegendem Gedanken.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

inser.-Ann.: Buchdr.Tscharnerstr.14a

Feldereinteilung l/aa, Vi«, V« S. etc.
Tarif auf Verlangen zu Diensten

Die Abonnenten
des »Freidenkers« und die Einzelmitglieder der F. V. S.

werden gebeten, den Abonnementsbetrag (Fr. 6.—), resp.
den Jahresbeitrag — einschliessl. Abonnement — (Fr. 10.—)

im Laufe des Monats Januar auf das Postcheckkonto der

Geschäftsstelle in Basel

Nr. V. 6915
einzuzahlen.

Auch bitten wir, in vermehrtem Masse unseres

Propadandafonds
zu gedenken. Zuwendungen an ihn sind an dieselbe Stelle

zu richten.
Der Geschäftsführer.

Christentum und Gewalt.
Von Ludwig Eldersch, Wien.

„Wer intolerante Menschen toleriert,
der macht sich aller ihrer Missetaten

mitschuldig., Helvetius.

»Unreligion ist es, mir die freie Wahl der Gottheit

zu nehmen, die ich verehren will. So dass ich nicht mehr
verehren kann, wen ich will, sondern wen ich muss. Selbst

der Mensch will nicht erzwungene Verehrung. Es ist ein

Grundrecht des Menschen, sich den Gegenstand seiner
Verehrung frei zu wählen. Wird Zwang der Religion wegen
ausgeübt, so ist das, was daraus entsteht, keine Religion
mehr.« So schrieb einer der ersten Theologen, ein noch

nicht durch Gewaltmethoden verdorbener katholischer Kirchenlehrer:

Tertullian (von 160-^220, in Karthago, Nordafrika).
Damals hatten die Epigonen (Nachfolger) des Zimmermannssohnes

noch nicht die weltliche Macht an sich gerissen, die

christliche Lehre war damals noch frei von den raffinierten
Retouchen religiöser Experimentatoren und einträglicher
Geschäftspraktiker. Vieles hat sich seither geändert. Bald wurden
die Worte Tertullian» zur Anklage gegen die Patentchristen,
die ihren Glauben mit Daumschrauben und Scheiterhaufen zu

fördern glaubten, sie wurden zürn Verdammungsurteil gegen
jene Dämmerlichtpropheten, die, gehüllt in die Toga des Glaubens,

in den Marterkammern »zur höheren Ehre Gottes« ihren

pervertierten Lüsten freien Lauf liessen, sich am Morde
Andersgläubiger berauschten. Tertullian, selbst kirchlicher
Würdenträger, wird zum Richter über die Henkerideologie der

Inquisitionsreligion. Er hat das in den erwähnten Worten
ausgesprochene Duldungsprinzip nicht etwa erfunden. Die
Toleranz den Meinungen und Glaubensinhalten anderer gegenüber

fordert Kong-fu-tse in China, Buddha in Indien und
zahlreiche Philosophen (vor allem Sokrates) im alten
Griechenland, die Bahnbrecher des Humanitätsgedankens und der
Friedensliebe waren. »Wer sich des Menschenmordes freuen
wollte, wird1 nicht sein Ziel erreichen in der Welt!« sang
scheu Lao-tse (600 vor Chr.), der geniale Verkünder
schöpferischer Gewaltlosigkeit, in seinem Werke »Tao-te-king«.
Nicht der Wille zum Kampf führt zur sittlichen Vollendung der
Welt, sondern die Weltbrüderlichkeit, der Pazifismus, die eine

Ordnung aufrichten sollen, die es ermöglicht, dass alle wie in
einem grossen Familienkreis verbunden sind.

Aber weit ist der Weg der Idee zu ihrer Verwirklichung,
zu ihrer Stoffwerdung. Eitle Kommentatoren (Ausleger) reis-
sen sie an sich, suchen Anhang, und haben sie ihn gefunden
und auch die Schleichpfade zur Macht im Staate, da wandelt
sich bald der Gehalt der Ideen, sie werden verstümmelt, und
schliesslich bleibt von der treibenden Kraft des Erlösungsge-
dankens ein erbärmlicher, ruinenhafter Rest übrig. Die
Verstaatlichung der Religionen, die Konfessionalisierung,
haben zur Folge, dass aus solchen ethisch-religiösen Systemen
in kurzer Zeit das Duldungsprinzip verschwindet, da der Staat
Glaubensanschauungen weltbrüderlicher Art als gegen seine
Interessen verstossend nicht brauchen kann. Soldaten, die nicht
aufs Schlachtfeld wollen, weil es der Lehre Christi widerspricht,
kann der Staat nicht brauchen. So finden wir ein hässliches
Zerrbild von Religionen in der Welt. In ihrer Gemeinschaft
mit der Politik liegt ihre Korrumpierung (Verderbnis) und ihr
schliesslicher Untergang, weil ihr Verrat den Massen
schon zu offenkundig ist.

Gewalt ist immer unmoralisch, am verwerflichsten aber
in Religionsfragen. Besonders krass erleben wir diese Wahrheit

in der Geschichte des Christentums, das aus einer Religion

der Nächstenliebe zu einem Kult des Hasses wurde,
beladen mit dem Fluche vergossenen Menschenblutes. »Wozu
diesen Zwang und Druck? Es handelt sich doch um Religion,
und diese kann nicht erzwungen werden! Nicht Hiebe,
sondern Worte der Liebe sind anzuwenden. Blutgier und
Frömmigkeit sind verschiedene Dinge. Willst du mit
Folterwerkzeugen die Religion schützen, so besudelst
du sie und verwundest sie Wenn es etwas gibt, das
dem freien Ermessen anheimgegeben ist, so ist es die
Religion!« Lactantius (Kirchenschriftsteller, um 312 Lehrer des
Sohnes von Konstantin d. Gr., des römischen Kaisers, der das
Christentum zur Staatsreligion erhob), ebenfalls einer der
ersten katholischen Theoretiker, sprach diese Worte, und auch
Athanasius (Kirchenvater, 295—373, Führer im Streit um
die Wesensgleichheit von Gottvater und Gottsohn, trat für
diese ein) verkündete den Gläubigen: »Eigentümlichkeit der
Religion ist es, den Zwang zu verschmähen und auf
Ueberzeugung sich aufzubauen! « Die Päpste, grös-
senwahnsinnig wie Cäsaren und auch so lasterhaft wie sie,
haben diese Mahner nicht hören wollen, lieber Kreuzzüge
arrangiert, Staatsinfriguen eingefädelt und Menschen gemordet,
die ihnen unbequem waren.

Nie darf die Erinnerung an ihre Verbreehera verblassen,
nie wird das Schreckensregiment Roms aus den Gehirnen der
Menschen schwinden. Die Idee der Gewalt, jahrtausiende lang
in der gigantischen Organisation der Kirche gepflegt und
eingewurzelt, ist noch nicht aus dem' »streitbaren« Christentum

verschwunden, und Aussprüche zeitgenössischer Kleriker
werden dies beweisen. Die Kirche ist heute noch
intolerant, und Helvetius hatte Recht, als er uns zur Vorsicht
mahnte durch den als Motto gestellten Satz, dass wir uns
durch Toleranz gegen die Unduldsamkeit aller ihrer Missetaten

mitschuldig machen. Diese kurzen Ausschnitte aus
der Geschichte des Christentums haben keinen anderen Zweck,
als' uns zu erinnern und zu mahnen, damit wir vor den Fein-

:MXL lAitDr* ;-\-iv>-


	Die Abonnenten

