
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 23

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


178 DER FREIDENKER
\

Nr. 23

angeschlossenen Bistümer über die Irrlehren des Sozialismus«
vom 8. Januar 1919, welches an den bekannten Satz von
August Bebel anknüpft und sagt:

1. Es ist wirklich so: Christentum und Sozialismus stehen
sich gegenüber wie Feuer und Wasser. Man kann nicht
überzeugter Anhänger des Sozialismus und gleichzeitig ein
aufrichtiger katholischer Christ sein. Entweder — oder.

2. Die verhängnisvolle Irrlehre des Sozialismus ist nämlich
aufgebaut auf den sogenannten Materialismus Danach gibt
es nichts Unveränderliches, nichts Ewiges Alles ist
zeitlich1, alles, was existiert, ist in fortwährendem, veränderlichem
Fluss Ihr erkennet sofort, dass es dann keinen Gott geben
kann, keine Unsterblichkeit Dann gibt es keine Kirche,
keine Sakramente, kein Jenseits und kein Wiedersehen. Wahrlich,

wie »Feuer und Wasser« stehen sich sozialistische Lehre
und katholisches Glaubensbekenntnis gegenüber. (Sehr richtig!
Dialektischer Materialismus und Kirchenglauben schliessen
einander aus. Wer diesen Widerspruch nicht als Widerspruch
empfindet, versteht entweder nichts vom Kirchenglauben pder
nichts vom dialektischen Materialismus.)

3. Der Sozialismus will auch die katholische
Sittenlehre und das katholische Sittenleben
zertrümmern. Er verkündet, dass es ewige, unbedingt
verpflichtende, allgemeine, unzerstörbare Sittenvorschriften
überhaupt nicht gibt

4. Der Staat soll von der Kirche getrennt werden,

die Schule soll weltlich, d. i. religionslos
sein

5. Die Sozialisten zerstören die christliche
Ehe und Familie Sie wollen die Einheit und Unauflös-
lichkeit der christlichen Ehe zerbrechen

6. Und Schliesslich! Ihr wisst, dass der Sozialismus
grundsätzlich' das Privateigentum an den Produktionsmitteln,

so z. B. an Grund und Boden, an Werkzeugen,
Maschinen, Rohstoffen, Verkehrsmitteln, beseitigen will.
Diese Produktionsmittel sollen in Staatsbesitz übergehen
Der ganze Plan ist unchristlich und geht gegen Gottes Anordnung.

Die gottgewollte Ordnung und Entwicklung in der
menschlichen Gesellschaft fordert das Privateigentum ebenfalls1

gebieterisch. (Natürlich. Was würde sonst mit dem
Privateigentum der Kirch'e geschehen?)

Das1 Hirtensdhreiben schliesst:
»Geliebte Diözeslanen! LasSt Euch5 nicht hinters Licht führen

durch das Schlagwort: Bei den Sozialdemokraten ist die
Religion Privatsache Wer den Sozialismus unmittelbar oder
mittelbar, durch! eigenes Tun oder durch Nachlässigkeit oder
durch Saumseligkeit unterstützt, versündigt sich an Christus
und an seiner Kirch'e. Wer zu Christus und seiner Kirche hält,
kann es nicht mit dem Sozialismus halten. Entweder — oder!

* * *

Feuilleton.
Professor Hartwig in Basel.

Der geschätzte 1. Vorsitzende der »proletarischen Freidenker-
Internationale« hielt in Basel zwei Vorträge; er sprach am 27.
November in der Burgvogtei über »Jesus oder Marx?«, anf 1. Dezember
im grossen Saal des Bernoullianums über »Die Frau und die Kirche«.
Beide Vorträge waren erfreulich gut besucht und gestalteten sich zu
eindrucksvollen Kundgebungen. Der Inhalt wird als bekannt vorausgesetzt

und hier nicht wiedergegeben. ,i

Interessant war wie immer die Diskussion. In der Burgvogt'ei
waren es vor allem die Vertreter der Christlich-Sozialen und der
Evangelischen Arbeiterpartei, die in mehr oder weniger geschickten
Voten zu retten suchten, was zu retten war. Hervorgehoben sei hier
das vornehm gehaltene, wenn auch sachlich nicht in allen Punkten
haltbare Votum des Religiös-Sozialen Bietenholz.

Im Bernoullianum wurde die Diskussion bestritten durch drei
Frauen, die alle in Basel, wenn auch von verschiedenen politischen
Standpunkten aus, in der modernen Frauenbewegung tätig sind. Die
beiden Lehrerinnen anerkannten mit Dank das tiefe Verständnis des
Referenten für die Notlage der dreifach versklavten Frau, glaubten
aber, an Christentum und Religion trotz alledem und alledem
festhalten zu müssen. (Hier sei mir erlaubt, auf einen Punkt kurz
hinweisen zu dürfen. Immer gerät die Diskussion auf ein Nebengeleise
und in unfruchtbare Auseinandersetzungen, wenn über »Religion«
gesprochen wird. Dieser Begriff ist völlig unklar und jeder persönlich-
individuellen Interpretation preisgegeben. So konstruierte sich FrE
G. Gerhard oinen sehr vornehmen, rein ethisch-geistigen Religions-

Die Einmütigkeit im Grundton all dieser Hirtenschreiben
ist natürlich in der straffen Organisation des Katholizismus
begründet. Der Papst gibt die Weisungen aus, die auf die
einzelnen Länder sinngemäss anzuwenden sind. Es ist eine
wunderbar elastische Kampffront, die der Papst dirigiert:
Koalitionspolitik in Deutschland, religiöse Revolten in Mexiko!

Die Direktiven des Papstes sind in den Weltrundsdiireiben
enthalten. In der berühmten Enzyklika des Papstes Leo XIII.
über den Sozialismus (»Quod apostolici muneris« vom 28.
Dezember 1878) heisst es:

1. Der Sozialismus rüttelt an den Fundamenten des Staates.
2. Die Lehre des Sozialismus ist falsch.

a) Falsch ist jene Gleichheit, welche die Sozialisten pre¬
digen.

b) Die Ungleichheit im Rechte hat Gott eingeführt.
c) Jede Obrigkeit wird von Gott gerichtet. Tyrannenmord

und Revolution sind verboten. (Siehe Mexiko
3. Die Kirche ist die wahre Retterin.

a) Die Kirche verteidigt das Recht auf Privateigentum.
Ferner in »Graves' de communi« vom 18. Januar 1901 :

b) Die christliche Demokratie sorgt für alle Stände:
Solidarismus.

c) Die christliche Demokratie verlangt Ehrfurcht vor der
Autorität.

Und in der bekannten Arbeiterenzyklika (»Rerum novarum«

vom 15. Mai 1891) fügt er hinzu:
1. Der Sozialismus ist verfehlt und ungerecht.

a) Er schädigt die Arbeiter selbst, denn er
nimmt ihnen die Möglichkeit, sich Eigentum zu
erwerben.

b) Die Staatsgesetze wie die göttlichen Gesetze verkünden

das 'Besitzrecht.
c) Er vernichtet das! 'Erbrecht.
d) Er verwirrt alle Verhältnisse. Knechtung der

Bürger, Verwilderung der Jugend, Verelendung der
Massen folgt aus dem Sozialismus.

2. Die Kirche hat mitzuhelfen in der Lösung der Arbeiterfrage.

a) Arbeit und Not werden immer auf Erden sein.
b) Die Lehre vom Jenseits versöhnt.

3. Der Staat hat mitzuhelfen zur Lösung der Arbeiterfrage.
a) Er hat für alle gleichmässig zu sorgen, auch für

die Arbeiter.
b) Er muss die Streiks womöglich beilegen oder, was

noch besser ist verhüten.
c) Die Religion muss das Fundament sein.

So sieht der »Zweifrontenkrieg« der katholischen Kirche
aus. Amen! Hartwig.

begriff, der natürlich mit dem tatsächlich und geschichtlich zu
belegenden Religionsbegriff keinen Zusammenhang mehr hatte. So
wurde es der Votantin leicht, nachzuweisen, dass ohne Religion die
Frau ihr Auskommen im Leben nicht finden könne. H.) Beide Damen
klagten angelegentlich, wodurch denn eigentlich die Religion, die
man den Frauen wegnehmen wolle, ersetzt werden solle. Die dritte
Votantin war die bekannte kommunistische Führerin Rosa Grimm,'
die in eindrucksvollen Worten den Wert solch aufklärender Vorträge
hervorhob, eindringlich zur Arbeit an der Entkleisterung der Gehirne
unserer Gegenwartsmenschen aufmunterte und dem Referenten
runden einen Vorwurf ma<5hte, dass er über Kirche und Religion nicht
scharf genug zu Gericht gesessen sei.

Aus dem Schlussvotum des Referenten sei nur die Antwort an
die beiden Damen auf ihre Frage nach dem Ersatz der Religion"
hervorgehoben. Prof. Hartwig wollte nicht stehen bleiben bei dem
bekannten Wort Voltaires: »Ich befreie euch von einer Krankheit, und
ihr verlangt Ersatz!« Er kehrte die Frage um und wies nach, wie
der Gläubige, statt in der Realität zu leben und sich mit ihr tapfer
und mannhaft auseinanderzusetzen, in einer Ersatzwelt, in einer Welt
der religiösen Illusion lebt, die es ihm erlaubt, innerlich über alle
Uebel der Welt hinwegzukommen, statt die Uebel tatkräftig
anzupacken und zu überwinden. i i

Mit gewaltiger Suggestivkraft hatte Herr Prof. Hartwig in beiden
Vorträgen die Zuhörer in den Bann seiner Worte und Argumentationen

hinein gezwungen. Auch wer mit seinen spezifisch politischen
Ausgangspunkten und Folgerungen nicht einverstanden sein kann,
wird ihm herzlichen Dank wissen für diese seine Arbeit im Dienste
des realistischen und illusionsfreien Denkens. H.



Nr. 23 DER FREIDENKER 179

Die Umwelt.
Von K. DöhUng.

Die Spezialgelehrsamkeit ist in Deutschland so weit
vorgeschritten, dass man auf vielen Gebieten bald vergebens nach
fördernder Weisheit suchen wird. Jeder Professor sucht den
andern an Spezialkenntnissen, an angeblich tiefer Durchdringung

des Gegenstandes, an neuen Gesichtspunkten, ja an
Erfindung neuer Worte oder wenigstens an Umprägung alter
Worte zu überbieten, und so schraubt man sich gegenseitig in
die Höhe, bis man sich von dem warm pulsierenden Leben
weggeschraubt hat und gänzlich verschroben geworden Ist.
Selbst die Naturforscher und Aerzte, die doch bisher noch am
meisten sich ans wirkliche Leben hielten, fangen an; sich in
die Nebeldünste der Sophistereien zu verlieren.

Ist da im September 1928 auf der Tagung der Naturforscher

in Hamburg (nach Bericht des Hannoverschen Kuriers)
der Professor Dr. Jacob Baron von Uexküll mit »brausendem
Beifall« belohnt worden, weil er die einfache, längst bekannte
Tatsache, dass jeder Mensch, jedes Wesen seinen eigenen,
engbegrenzten physischen und geistigen Horizont hat, — dass
folglich jeder die Dinge dieser Welt nur so ansieht, wie er sie
mit seinen physischen und geistigen Augen ansehen kann,
— dass infolge der verschiedenen ineinandergreifenden
Gesichtskreise einander bekämpfende und verwirrende
Wellenbewegungen (Meinungsverschiedenheiten) entstehen: also der
Professor ist mit brausendem Beifall belohnt worden, weil er
diese längst bekannte Tatsache teils in andere Worte kleidete
als1 bisher gebräuchlich, teils sie mit gelehrt klingenden aber
unverständlichen Worten umwob, und weil er ganz törichte
Schlussfolgerungen aus der altbekannten Tatsache zog!

Denn was ist es anderes, als die bisher gebräuchliche
Ausdrucksweise durch eine andere zu ersetzen, wenn er den
physischen und geistigen Horizont eines jeden, oder was dieser
in sich begreift, seine »Umwelt«, und die von der Anschauung
des1 einzelnen unabhängige Wirklichkeit der Dinge die »Welt«
nennt? Jedes dieser Worte, jedenfalls das erstere, ist bisher
in einem andern Sinne gebraucht worden und wird diesen auch
wohl trotz Professor Uexküll behalten. Und was ist es anderes
als eine Verschleierung durch unverständliche Worte, wenn er
sagt: »Mit jedem seiner Schritte verschiebt sich seine (des
Menschen) Umwelt, in der er König ist und bleibt. In der belebten
Natur sind alle Umwelten von seinem gemeinsamen Plan
umschlossen, im Gegensatz zur objektiven Welt des Physikers,
der vom Zufall beherrscht wird. Dieser Plan ist wohl das letzte
Prinzip, das wir erkennen können und kommt dem nahe, was
Goethe Gott-Natur nannte.« Verstehen Sie das? Nein? Nun,
Sie können sich trösten: Goethe hätte eS auch nicht verstanden.

Es Hesse sich allenfalls verstehen, wenn da Stände (und
vielleicht ist es nur ein Druckfehler)' »In der belebten Natur
sind alle Umwelten von einem (nicht seinem) gemeinsamen
Plan umschlossen...« Aber damit wäre ein Plan m acher sug-

Literatur.
Sämtliche hier besprochenen Publikationen sind zu beziehen durch
die Literaturstelle der F.V.S.: Hans Huber, Wilder¬

mettweg 4, Bern.

Die christlichen Götter.
(Aus der Erzählung »Der Schmiedegeist« von E. Brauchlin.)

» Habt Ihr jemals erlebt, dass der Herrgott anders war als
der Pfaffe, der ihn predigte? Geht mir weg! Nicht schuf Gott den
Menschen nach seinem Bilde, sondern der Mensch bildet sich seinen
Gott, wie er ihn eben für seine Zwecke braucht: zur Beruhigung
seines Gewissens, zur Gutheissung seiner Pläne, zur Bemäntelung
unlauterer Absichten und so weiter. Oder ist es Euch jemals
vorgekommen, und wenn Ihr Euch in Büchern umgesehen habt, habt Ihr
schon irgendwo gelesen, dass ein Gott etwas anderes wollte als sein
Pfaffe?

Der arme Teufel, dem es hart angeht, als gut und gerecht zu
empfinden, dass er mit Weib und Kind in harter, schmutziger Arbeit,
in schlechter Wohnung, bei kümmerlichem Brote geistig und körperlich

verelenden muss, während im Lebensgarten des Nachbars jedes
Unkräutlein ausgejätet, jedes Windlein, das ein Blümchen knicken
könnte, abgelenkt wird, muss einen Herrgott haben, der dermaleinst
den Spiess umkehrt, den armen Teufel herrlich und in Freuden leben
lässt und ihm dazu das Vergnügen verschafft, zuzusehen, wie der
andere, der Erdenglückliche, in furchtbaren Qualen sich windet und
bäumt: Ausgleich der Gerechtigkeit.

geriert; und von einem solchen weiss doch wohl der Herr
Professor ebensowenig etwas wie ein anderer.

Aber das' Köstlichste ist die Schlussfolgerung, die er aus
der Existenz seiner »Umwelten« zieht. Er sagt nämlich wörtlich

(immer nach dem Hannoverschen Kurier) : »Es' hat keiner
das Recht, die Umwelt des anderen gewaltsam zu zerstören,
ebensowenig die des in der seinen sich glücklich fühlenden
Gottgläubigen wie idie des Narren — und wenn auch die Narren
weitaus in der Mehrzahl sind.« Jetzt brat' mir aber einen 'n
Storch! Da hab' ich ja seit meinem 23. Lebensjahre — und
bald bin ich 69 — nichts als Unrecht getan Ich bin nämlich
Schulmeister und Freidenker. Als Schulmeister habe ich immerfort

mit »Umwelten« zu tun gehabt, die teils sehr engbegrenzt
teils mit unzutreffenden — d. h. mit der Wirklichkeit der Dinge
nicht übereinstimmenden — Vorstellungen erfüllt waren. Und
ich habe es immer für meine Pflicht gehalten, und ich war
von Amts wegen dazu gezwungen, diese engbegrenzten
»Umwelten« zu erweitern und diese mit falschen Vorstellungen
erfüllten »Umwelten« richtig zu stellen. Und das ging oft nicht
ohne »gewaltsame Zerstörung« ab. (Natürlich kann hier nur
von geistiger Gewalt die Rede sein.) Und als Freidenker habe
ich es immer für meine Pflicht gehalten — und war nicht von
Amts wegen dazu gezwungen, sondern folgte einfach meines
Herzens1 Drange — bedauernswerte Burschen und Mädchen,
soweit sie noch1 zu retten waren, aus den Klauen der verdummenden

Kirche zu reissen, indem ich sie physisch und geistig
mit ihren eigenen gesunden Augen sehen lehrte und also ihre
»Umwelt« zu einer klaren, gesünderen machte. Und Klarheit
und Gesundheit beglücken, mein lieber Herr Professor —
tausendmal mehr als Echternacher Springprozessionen und
Konnersteuthsche Stigmatisiertheiten Nun sind freilich »die
Narren weitaus in der Mehrzahl« — da haben Sie recht, Herr
Professor. Trotzdem versuche ich' auch die Umwelt der Narren
klarer und richtiger zu gestalten; deshalb werde ich mir
erlauben, Ihnen diese kleine 'Richtigstellung zuzusenden, sobald
sie gedruckt ist.

Uexküll ist Vertreter einer biologischen Metaphysik. Er
trägt kantisch-aprioristische Gedankengänge! in seine
naturwissenschaftliche Arbeit hinein. Seine »Umwelttheorie« ist ein
unglückliches Produkt seiner unglücklichen Verquickung von

; kantischer und modern-naturwissenschaftlicher Denkweise. Er
relativiert damit, genau besehen, jedes Wissen, auch sein
eigenes Wissen und seine eigene Umwelttheorie ;' denn alles,
was er lehrt, wäre dann auch nur Funktion seiner eigenen
Umwelt, für andere somit 'nicht verbindlich. Die launige Kritik

des deutschen Korrespondenten ist deshalb wohl
angebracht. Dr. E. H.

Was die Religion "betrifft, so halte ich die Zeit für gekotnmen,
wo jeder verständige Mann, der nach ernstlicher Ueberlegung die
Ueberzeugung gewonnen hat, dass die geltenden Meinungen nicht
nur falsch, sondern auch schädlich sind, die Verpflichtung trägt, sich
zu seiner abweichenden Meinung zu bekennen.

Stuart Mill (1806—1873).

Ich glaube zwar, däss dieser Gott das Ende des zwanzigsten
Jahrhunderts nicht erleben wird; die Menschen fangen an einzusehen,
dass das mit dem Jenseits Versprechen sind, auf die man sich
nicht verlassen kann und fordern deshalb für das gegenwärtige
Leben Gerechtigkeit.

Weiter : Der geistig und fleischlich Schwache bedarf eines Auges,
das ihm auf die Finger sieht; er muss sich hinter Mauern und Türen
und eisernen Riegeln beobachtet wissen; dazu muss der Inhaber
dieses Auges Richter und Henker, aber »auch Zahlmeister sein. Denn
für die guten Taten, die man nicht an die grosse Glocke hängen kann
und für die unterlassenen schlechten möchte man doch seinen Lohn
haben.

Der Gott des Tyrannen heisst die Tyrannei gut, der Gott
barbarischer Stämme verlangt blutige Opfer, der »Gott des Kaisers verleiht
die Kaiserwürde, und um Kriege zu irechtfertigen, braucht man einen
Gott, der die gefallenen Kämpfer ehrenvoll 'zu sich beruft.

Habt Ihr schon einmal darüber nachgedacht, weshalb der christliche

Gott in seinem Geburtslande nicht Fuss fasste? — Der war
jenen heissblütigen Menschen zu strenge, zu lebensfeindlich, zu kühl ;
sie konnten keinen Gott haben, der gegen ihre Sinnesart und
Lebensführung, ihr Naturell, zu dem sie nicht hinaus konnten, mit Höllenstrafen

eiferte.
Bei den nördlich wohnenden Menschen, deren Blut ruhiger fliesst,

ging's schon eher; diesen ist das Leben nicht, wie jenen, ein im
Innern fortwährend tätiger, oft ausbrechender Vulkan, sondern mehr
ein ruhigfliessender Strom, an dem man sitzt und schaut, was er mit
sich treibt.

Aber selbst für diese beschaulichen Naturen war der Christen-
gott zu finster und weitabgewandt; es bestand Gefahr, dass er sich
verflüchtige. s



180 DER FREIDENKER Nr. 23

Sonnenwende.
Der Sonnwendfeier liegt wie dem Weihnachtsfest der

»Erlösungsgedanke« zugrunde. Die alten Oermanen feierten in
der Drangsal des Winters die Bringerin des neuen Lebens, des

neuen Frühlings. Das war sinnvoll ; es entsprang und entsprach
ihrem geistigen Zustand, ihrem Vorstellungsvermögen, wenn
sie in das Naturgeschehen hinein handelnde Wesen, Götter
mit menschlichen Eigenschaften geheimnisten, ihnen Feiern
bereiteten und Opfer darbrachten, um sie gütig zu stimmen.
Auch war ihre Hoffnung und ihr Glaube, dass nach Winterstarre

und Winternacht der helle, warme Frühling kommen
werde, in der Erfahrung begründet, sie glaubten und hofften
nicht ins Leere hinaus.

Das christliche Weihnachtsfest ist, theologisch betrachtet,
das Erinnerungsfest an die Geburt des Erlösers. Wen soll
er erlöst haben? Die Welt. Und wovon? Von der Sünde. —
Möge sich! dai jeder Mensch1 einmal ganz klar ausdenken,,
erstens, was er unter Sünde versteht, und zweitens, worin die
Erlösung besteht, wie er sie an sich selber und wie er sie in
der Welt erkennt. Denn da viele Millionen Menschen gläubige
Christen und damit der Erlösung teilhaftig sind, sollte doch

irgendwie ein Unterschied zwischen "Ihnen und den Ungläubigen

und Andersgläubigen erkennbar sein; die Erlöstheit
sollte sich in ihrer Lebens- und Handlungsweise auswirken,
und die Erlösten sollten von einem Glücksgefühl durchdrungen
sein, das sie von den andern Menschen so unterschiede, wie
ein heller, warmer Maientag von einem in Eis erstarrten und
von Nebel verfinsterten Dezembertag verschieden ist. Und es

müsste ganz unerklärlich sein, warum nicht alle Menschen,
die je von diesem Zustand der Glückseligkeit gehört haben,
sich1 herzudrängen zu dieser Religion, um auch zu den Scharen
der Erlösten gehören zu dürfen.

Von all dem ist blutwenig zu verspüren. Die Christenheit
unterscheidet sich von den NichtChristen moralisch nicht, auf
jeden Fall nicht zu ihren Gunsten, Geschichte und Alltag
beweisen dies nur allzu deutlich; dasselbe ist von ihr in Bezug
auf das' Glück zu sagen. Dieser gehobene seelische Zustand
müsste ja die Folge der edleren Lebensauffassung und der
dieser entsprechenden Lebensführung sein. Wenn aber die

Folge fehlt, so fehlt auch die Ursache.
Tatsächlich feiern denn auch die Christen mit dem

Weihnachtsfest nicht den theologischen Erlöser. Zwar singen sie
Lieder auf ihn, erfassen ihn aber sehr menschlich, als armes
Kindlein in der Krippe, also in der kindhaften Vorstellung, die
ihnen im eigenen zarten Kindesalter anhand rührseliger
Geschichten beigebracht worden ist. Aber auch diese Gestalt
scheidet aus, wo nicht Kinder Mitfeiernde sind, und selbst die
Kinder lernen vielleicht in der Grosszahl der christlichen
Familien das Christkind als menschgewordenes himmlisches Wesen

kennen, das da kommt, um die Kinder mit irdischen Gaben
zu erfreuen. Und wie wenig lange geht es, so haben sie die
Weihnachtsmystik durchschaut und freuen sich einfacn und

Das sahen die Priester und gesellten ihm ein zweites, das weibliche

Element bei, und wohlberechnet nicht etwa in Gestalt eines
alten hässlichen Weibes mit Triefaugen, nicht etwa eine Gemahlin
Gottes, sondern ein schönes, blühendes, keusches, junges Weib, das

man lieb haben musste, das einstmals auf Erden gelebt und geliebt
und gelitten hatte, den Menschen also viel näher stand, ihren Sinnen
viel leichter fassbar war als der über allem Menschlichen so ungeheuer
erhabene Weltgeist, von dem man sich keine rechte Vorstellung!
machen konnte.

Folge dieser Neuerung: Die christliche Religion wurde zur
Jungfrau-Anbetung, zum Jungfrau-Dienst ganz intimer Art; der Gottesdienst

spielte fortan eine ganz untergeordnete Rolle, man brachte seine
Anliegen nicht mehr Gott, sondern der lieblichen Jungfrau vor und
überliess es ihr, bei dem finstern Herrscher Gewährung zu erschmeicheln.

Der Protestantismus hat dann den immerhin männlicheren,
von sinnlichem Beiwerk freieren Gottesdienst wieder zu Ehren
gebracht «

(Das Büchlein, dem dieser Abschnitt entnommen ist, gehört
in jede Freidenker-Bibliothek; bei allem Ernst birgt es viel
köstlichen Humor. Erhältlich ist es bei den Literaturstellen in Bern
und Zürich, sowie in den Buchhandlungen Rudolf und Dr. Girs-
berger in Zürich. Preis: Fr. 1.50. ' O. H.

Der morsche Beichtstuhl. Roman von Hans KirChsteiger.
Anzengruber-Verlag der Gebrüder Suschitzky in Wien. Kirchsteiger,
der Weltpriester von Salzburg, führt in diesem Roman seinen Kampf
gegen den naturwidrigen Dogmatismus der katholischen Kirche, den
er schon in einer Reihe von Romanen gegeisselt hat, mit ungebeugtem

Mute und unbestechlicher Wahrheitsliebe weiter. Wie der Titei
andeutet, bekämpft er darin die Beichte und erbringt den Beweis,

natürlicherweise auf die Weihnacht, weil sie beschenkt werden.
Vom Erlösungsgedanken haben sie keine Ahnung. Und wer
von den Erwachsenen denkt ihn? Das christliche Weihnachtsfest

ist zu einem Fest irdischer Freude geworden, zu einem
Familienfest, das da und dort durch das Absingen von
Weihnachtsliedern einen religiösen Einschlag zu haben scheint, der
aber nicht darüber hinwegtäuschen kann, dass auch an diesen
Orten hinter der religiösen Verbrämung die irdische, gut materielle

Freude des Festes Kern ist, bei Klein und Gross. Das
soll durchaus kein Vorwurf sein; im Gegenteil: diese Abkehr
vom Mystizismus zur Freudbereitung, Mensch gegen Mensch,
ist höchst erfreulich und zeigt uns, wie in zäh sich erhaltenden
Formen unmerklich der Inhalt sich verändert, und dass1 diesem
Umwandlungsprozess die Religion so gut unterworfen ist wie
irgend ein anderes Teilgebiet der menschlichen Kultur.

Nachdem wir nun gesehen haben, dass bei unsern
heidnischen Vorfahren die Erlösung ganz materiell, als Befreiung
von den Unbilden des Winters', gedacht wurde und dass bei
den Christen der mystische Erlösungsgedanke verblasst und
das jhm einstmals geweihte Fest zu einem Fest irdischer Freude
geworden ist, gilt es noch zu untersuchen, inwiefern der Er-
löSungsgedanke in der Sonnwendfeier der Freidenker wirksam
ist und 'was der Freidenker unter Erlösung im nichtmystischen
Sinn zu verstehen hat.

Das Wort »Erlösung« ist überflüssig; es riecht, auch wenn
man ihm einen ganz weltlichen Inhalt gibt, nach Mystizismus,
genau wie »Religion«, weshalb wir es auch vermeiden, unser
Streben nach einem Daseinsideal, d. h. nach der "Verdichtung
des Ideals zur Wirklichkeit, als Religion zu bezeichnen. Sagen
wir für Erlösung: Befreiung; dann, ist es klar ünd nicht zu
missdeuten.

Befreiung feiern wir zur Sonnwendzeit. Allein wie sieht
dieste Sonnwendzeit aus? Verwandelt sich1 der Winter plötzlich1

zum Lenze, die lange Nacht zum hellichten Tag? — Nein,
nie im Jahr ist es so trüb und dunkel und so öd und starr in
der Natur; der Schein spricht sehr dagegen, "dass sich in ihr
eben jetzt der Wandel zum neuen Lebensaufstieg und zur
neuen Kraft- und Schiönheitsentfaltung begebe. Und doch ist's
Tatsache, und es war nicht töricht von den alten Germanen
und den andern Völkern des ^Altertums, dass sie aus dem
tiefsten Dunkel der Winternacht ihre Hoffnung hinaussandten in
die bessere Zukunft, und es taten mit der Zuversicht der
unerschütterlichen Ueberzeugung.

Uns ist das Ereignis in der Natur bloss die äussere
Veranlassung zur Feier, nicht ihr Inhalt, obwohl auch wir innerlich
nicht unberührt bleiben von dem, was sich in der Natur
vollzieht; auch wir schauen nach dem grossen Sterben in Wald
und Feld, dessen Zeuge wir vor kurzem waren, verlangend
hinaus nach einem künftigen grossen Werden.

jAUein uns bewegen tiefere Hoffhurigen und unser geistiges

Auge sucht an ferneren Horizonten die Spuren einer
glücklicheren Zukunft. Wir sehen die Menschen in ihrer grossen
Ueberzahl noch sich ängstigen und ducken in der finstern

dass diese — das wirksamste Machtmittel der katholischen Kirche —
nicht in der Bibel begründet, sondern Machwerk der zur Macht
gelangten Priesterschaft ist. In Gesprächen zwischen einem' katholischen
Pfarrer und einem seiner Kaplane entwickelt er seine Beweisführung
gegen die Behauptung, die Ohrenbeichte sei von Christus eingesetzt
worden und entzieht mit unbeirrbarer Folgerichtigkeit allen scheinbaren

Stützen des verhängnisvollen Dogmas den biblischen Boden.
Diese theologischen Auseinandersetzungen werden nicht in trockenem
Gelehrtenton geboten, sondern sind sehr geschickt in den Roman
verwoben, der uns in viele Verhältnisse tiefe Einblicke gewährt;
Einblicke auch darin, was sich unter Umständen hinter dem priesterlichen

Gewände, im Beichtstuhl und hinter der frommen Handlung
der letzten Tröstung verbirgt. In Kaplan Heils (des Pfarrers
freigesinnten Widerparts) Amtskollege, dem Kaplan Wurzel, lernen wir
einen sittlich verkommenen Menschen kennen, der Priestergewand
und 'Jesuitenmoral als Deckmäntel für seinen ganz bedenklichen
Lebenswandel benützt. Man möchte wünschen, Kirchsteiger hätte diese
Seite des Romans etwas weniger drastisch dargestellt, und ich glaube,
dass dies möglich gewesen wäre, ohne der Wahrheit Abbruch zu tun.
Der rührige Verlag der Brüder Suschitzky, dem wir Freidenker
zahlreiche aufklärende Schriften zu verdanken haben, widmet die Herausgabe

dieses Romans dessen Verfasser zum 75. Geburtstage. Das Buch
ist 211 Seiten stark und kostet, broschiert: 4 österreichische Schilling
.(Fr. 3.—), gebunden: 7 Schilling (Fr. 5.—). E. Br.

* * *

Niemand sollte seine Vernunft missbrauchen, um mit unfehlbarem
Glauben für wahr zu halten, was er nicht mit unfehlbaren Gründen
zu beweisen imstande ist. Buckle.



Nr. 23 DER FREIDENKER 181

Nacht des Wahns, die für sie erfüllt ist von willkürlich
wallenden Göttern und andern Schreck- und Lockgespenstern,
die durch die Unerforschlichkeit ihrer Ratschlüsse umso
unheimlicher sind. Wir sehen die Menschen frieren in der Eises-

starre des Eigennutzes, sich zerfleischen im Irr- und Wirrlicht
falscher Idole, wir sehen ihre Armut, ihr Siechtum, ihr zorn-
iitteres Mühen in knechtischer Fron.

Und feiern doch das Fest der Befreiung. Und nicht führt
uns dabei ein grundloser, idealistischer Zukunftsglaube; wir
-weisen .zurück auf die vielen Sonnenwenden, die sich schon

.begeben haben und schliessen daraus mit Fug und Recht auf
"kommende. Die Reformation war eine Sonnenwende, wenn
ihr auch ein trüber Sommer folgte, und die französische
Revolution war eine. Menschen wie Newton, Giordano Bruno,
Feuerbach bedeuten Sonnenwenden, und jeder Mensch, der

sich losringt aus der Knechtschaft dumpfen Glaubens,
selbständig zu denken wagt und durch das Denken zum Verstehen
•der Mitmenschen, ihrer Nöte, Hoffnungen und Kämpfe
gelangt, ist eine Sonnenwende.

Und wenn auch heute die geistverdunkelnde Macht, die

Kirche, wieder mit ihren Konkordatsfittichen ganze Länder
überschattet und andernorts ihren stillen Einfluss mehrt, wenn
auch das goldene Kalb des' Gottes Eigennutz, das Geld, so

inbrünstig umtanzt und angebetet wird wie je, und wenn auch
dieses Gottes Drache, der Krieg, sein Fratzenhaupt wieder.
frech erhebt, So sehen wir doch' auch die Zahl derer wachsen,
die der Kirche die Gefolgschaft versagen, die herzlose
Ungerechtigkeit unserer Gesellschaftsordnung und auch den Krieg
bekämpfen. In der Mehrung dieser Vorläufer und Vorkämpfer
-einer bessern Zukunft liegt unsere Sonnwend-Zuversicht,
Sonnwend-Freude, sie rechtfertigt unsern Glauben an den
geistigen und moralischen Aufstieg der Menschheit, und sie
rechtfertigt es, dass wir Sonnenwende feiern als ein Fest der
Befreiung. • E. Br.

Religion und Politik.
Haben Konfessions=ParteIen Existenzberechtigung

Im Kirchenstaat könnte von Parteien nicht die Rede sein,
<denn die Kirche würde als 'Alleinherrschaft auch keinen
wirtschaftlichen Interessengruppen das Recht zuerkennen, ein Wort
mitzureden, um so weniger einer andern, Konfessionsgruppe,
In der sie eine gefährliche Konkurrenz erblicken würde. Noch
"vor zwei Jahrzehnten war es! nur die katholische Kirche, die
sich politisch hervorzutun berechtigt glafubte1) und durch ihre
Anhänge! in den meisten Staaten Abgeordnete in die Behörden
wählen liess. Die evangelische Kirche hielt ihre Anhänger von
•der Politik zurück, und wenn der Mann aus dem Volke als

eifriger Verfechter seines Glaubens ins politische Fahrwasser
:zu gleiten drohte, wurde ihm von oben herab bedeutet, dass

es einem wahrhaften und ernsten Christen nicht anstehe, in
Politik zu machen, da eS weltlich sei und von berufenen Leuten

wohi besorgt werde. 2) Erst um die Jahrhundertwende
begann sich das Interesse der Evangelischen in staatlichen Dingen

J) Aus dem Kirchenstaate ererbt.
-) Dem Schreiber dies selbst widerfahren.

allmählich zu regen. Es war ein allgemeiner Willensausdruck
der evangelisch orientierten Masse, nicht nur Bürgerpflichten
zu erfüllen und anderseits, in politischen Rechten nach aussen,
in passiver Resistenz zu verharren. Der Zeitpunkt war gekommen,

dem kleinen Manne seine bisher unterdrückten Rechte
zuzuerkennen, jedoch mit der Voraussetzung, dass dieses Recht
in einem bestimmten Rahmen, nämlich in dem des
Glaubensbekenntnisses, zum Ausdruck komme. — Hatte die katholische

v Kirche durch die katholisch-konservative Partei (Deutschland:
Zentrum) das Mitspracherecht in politischen Dingen, so konnte
es der evangelischen oder irgend einer andern nicht abgesprochen

werden. Denn jeder Bürger hat das gesetzlich anerkannte
Recht, sich politisch in dem seinen Interessen entsprechenden
Kreise, resp. Partei, zu betätigen. So ist es den Kirchen ein
leichtes, die nach ihren Dogmen dressierten Anhänger in das
konfessionell-politische Joch zu spannen. Diese haben auch
da keine weitere Aufgabe, als nach der Pfeife ihrer allgewaltigen

Bonzen zu tanzen, denn auch im politisch-konfessionellen
Kreise ist freies Denken Sünde. Die Quintessenz daraus ist
folgende: Alle Glaubensgenossen sollen das Mitspracherecht
in politischen Dingen haben; ihre konfessionell-politische Tä*
tigkeit bildet das Mittel zum Zwecke der Wahrung und Förderung

kirchlicher Interessen im Staatswesen. Besser: Die Kirche
will (da nicht Kirchenstaat), um möglichst viel für sich zu
profitieren, am Staatswesen Anteil haben; nach dem heutigen
Stande: um sich die Lebensdauer noch etwas zu verlängern.

Jeder Bürger, ob rechts oder links orientiert, wird zugeben,
dass seingrösstes Interesse am Staatswesen das wirtschaftliche
ist, jene gewaltige Macht, die ihn im Kampfe ums Dasein
beständig im Banne hält. Deshalb auch das Bestreben jeder
wirtschaftlichen Gruppe resp. Partei, möglichst viele Mitglieder,
hauptsächlich die gros&e Masse, für sich zu gewinnen.
Volkswirtschaftliche Parteien haben einzig Existenzberechtiugng, da
sie dem Staatswesen die nötige Vitalität spenden. Konfessionelle

Parteien haben nur den Selbstzweck der Kirche im Auge,
sind demzufolge der gesunden Entwicklung des Staatswesens
alles andere als förderlich1. Da die geistige Einstellung des
einzelnen Konfessions-Parteigängers aufs Jenseits gerichtet ist,
beschränkt sich sein Interesse für wirtschaftliche (weltliche!).
Probleme der Gegenwart und Zukunft aufs Essen, Trinken und
Schlafen. Im übrigen begnügt er sich mit beten.

Die Kirche nimmt Brot und gibt Steine ; also darf sie auchl
nicht das Recht für sich beanspruchen, im Staatswesen durch
ihre politischen Vertreter mitzureden. Ihre Anhänger mögen
sich den ihnen wirtschaftlich nächststehenden Parteien an-
schliessen und in der Erweiterung ihres geistigen Horizontes
auf das gegenwärtige Diesseits versuchen, zur Erkenntnis des
bestehenden, nutzbringenden Daseins zu gelangen.
Konfessionell-politischen Parteien muss jegliche Existenzbereehtgung
abgesprochen werden. Jacq. Hochstrasser.

Eine Karte
an die Geschäftsstelle der ,»F. V. S.«, Postfach, Zürich 18,

genügt, um Probenummern deS »Freidenkers« zu erhalten oder
um sich als Abonnent oder Mitglied anzumelden.

»Daheim in Europa« von Prof. Anna Siemsen. Urania-Verlagsgesellschaft

m. b. H. Jena. Halbleinwand RM. 4.80, Ganzleinen
RM. 5.50. i

Auch demjenigen Gesinnungsfreund, der die Welt nicht durch
«die Brille sozialistischer Dogmatik zu betrachten gewohnt ist, bietet
-das Buch, das sich besonders zu Geschenkzwecken eignet, vieles
"Gute. Die rasch bekannt gewordene Schriftstellerin gibt darin auf
175 Seiten neben interessantem und gutem Bilderschmuck eine Reihe
kurzer Streiflichter kreuz und quer in unserem Erdteil. Die »unliterarischen

Streifzüge«, wie sie es nennt, sind künstlerisch und geographisch

trefflich und kurzweilig geschrieben. Was dem Buche für uns
"besonderen Wert verleiht, ist nicht nur die wertvolle Anregung zum
^sozialen Wandern ünd Beobachten, sondern ganz besonders die tiefe
pazifistische Tendenz. Auf eindrucksvolle Weise schildert sie, wie
auch »eventuell feindliche« Völker unter gleichen Nöten seufzen,
gleichen Gefühlen, nur graduell verschieden abgestimmt, und endlich
¦gleiches Sehnen nach Frieden und Freiheit empfinden. Das Buch
leistet dadurch Kulturarbeit, indem es eindringlich zeigt, wie Wandern
und Reisen zum gegenseitigen Kennenlernen, zum Mitfühlen und zum
Frieden zwischen den Völkern dienen kann, soll und muss. W. Rn.

Weckruf.
Bedauerlicherweise wurde in letzter Nr. die letzte Strophe dieses

Gedichtes fortgelassen. Wir bringen dieselbe hiermit zum Abdruck:

Weg aus den harten Kirchensesseln,
In denen Herz und Geist verdorrt,
Unwürdig sind die Gottesfesseln;
Dem freien Mann das freie Wort!
Dem freien Menschen freies Denken,
Nur Sklaven brauchen Kirchendrill;
Beglückt muss sein, wer Welten lenken,
Befreit muss sein, wer schaffen will!

Humor.
Auferstehung. Der Vater nimmt ,den kleinen Sohn in das

Naturhistorische Museum mit Vor einem menschlichen Skelett bleibt der
Junge staunend stehen und fragt den Vater, was denn das sei.
Dieser erklärt ihm, es seien die Knochen gestorbener Menschen.
Darauf der Kleine : »Ja, kommt denn nur der Speck in den Himmel ?«


	Feuilleton

