
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 22

Artikel: Die christliche Wissenschaft als Hindernis für die menschliche
Wohlfahrt

Autor: E.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407624

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


172 DER FREIDENKER Nr. 22

an sie selbst herantritt, dann hauchen sie dem' vermeinten
Gotte wieder Leben ein; sie ertragen den Gedanken der
Vergänglichkeit nicht, weil ihnen der Gedanke des ewigen persönlichen

Bestehens von Jugend auf eingeimpft worden ist, und
müssen sich nun einen sie ewig erhaltenden Gott zurecht-
fälschen.

Dieses zähe Festhalten an der Religion oder das
Wiederaufnehmen ist nicht auf eine religiöse Anlage zurückzuführen,
von der da und dort gefabelt wird, sondern auf die geistige
Beeinflussung und Bearbeitung, deren Gegenstand der Mensch
von seinem ersten Lebenstag an ist, aufdie Kette, in die
hinein er geb o renwird.

Aus dieser Kette sich zu befreien, gelingt wenigen. Es sind
auch nur wenige, die es versuchen. Und von diesen Wenigen
sind es bloss vereinzelte, die die Kette wirklich1 von sich
abwerfen und freie Denker werden; manche lockern sie bloss,
indem sie den Begriff Gott willkürlich mit einem andern Inhalt
verstehen, beispielsweise die Natur Gott nennen oder »das Gute
im Menschen« (wie gefährlich nahe der dualistischen Auffassung

und indem sie das1 Streben naCh ethischer Veredlung
des Daseins, die Hochwertung des Guten und Wahren und die
Freude am Schönen als Religion bezeichnen.

Die Beweggründe zum Festhalten an den Wörtern Gott,
Religion u. a. für ganz andere Begriffsinhalte können verschieden

sein: sie können dem religiösen Bedürfnis entspringen
öder in einer Vertusehüngsäbsicht liegen, die irgendwelche
Nützlichkeitserwägungen als Hintergrund hat. In jedem Falle
ist die Kette, wenn auch gelockert, noch vorhanden, die
religiösen Einflüsse der frühen Jugendzeit sind noch nicht
überwunden.

Wir müssen also an dem Wahrheitsgehalt des eingangs
erwähnten Dichterwortes, so sehr es nach Freiheit klingt,
bedeutende Abstriche machen. Denn das ist die Wahrheit, dass
es der Mensch, der in Ketten hineingeboren wird, sehr schwer
hat, sich daraus zu befreien, dass insbesondere die Befreiung
aus' geistigen Ketten nur einer kleinen Anzahl gelingt.

Und weil sich die Fesselung mit diesen von der Kirche
geschmiedeten Ketten so sehr' verhängnisvoll auswirkt, wie
die Gesdrichte der christlichen Völker mit erschreckender
Deutlichkeit dartut, so dürfen wir uns nicht von einem
wohlklingenden Dichterwort täuschen und übertören lassen. Wir
müssen zu erreichen trachten, dass diese Ketten nicht
geschmiedet werden können, oder wenigstens, dass es

aufhört, eine Selbstverständlichkeit zu sein, dass die Kirche
jedem Menschen diese Kette anlegt; die Einkettung soll nur
auf besoridern Wunsch geschehen können (denn Menschen,
die gekettet sein wollen, die nur in der Abhängigkeit sich
wohl fühlen, Sklavennaturen wird es immer geben), und dieses
Bestreben verpflichtet uns nicht nur zu möglichst intensiver
Aufklärungsarbeit, es fasst in sich! auch den Kampf gegen die
Bevormundung des Volkes durch die Kirche, den Kampf für
Trennung von Staat und Kirche, Schule und Kirche, öffent-

Uorgegangen — Tolstoi war als ein Sonnenkind geboren worden.
Um ihn war stets Reichtum, Ueberfluss, gräflicher Lebensgenuss.
Denn auch sein angebliches Verbauern liegt weltenweit von dem,
was in Wirklichkeit Bauersein heisst. Von der Not und dem
wühlenden Elend russischen Bauerntums wusste er nicht viel — oder
zumindest er blickte nicht tief in sie hinein. »Wir kritisieren Beethoven«

— machte er sich einmal selbst zum Vorwurf, als er der Not
des Bauern Erwähnung tat. Erwähnung nur — sie ist ihm nicht
Herzensproblem, noch weniger Lebensaufgabe. Mit diesem seinem
Bauergewordensein war es nicht weit her. Nach der Meinung Me-
resChkowskijs war es eher Spiel, war es die Maskerade eines
gebildeten, übersättigten Genussmenschen, der nach einer Orgie den
Katzenjammer kriegt. Tolstois Bauernrock war aus anderem Zeug
angefertigt als das grobe, wirkliche Bauernwams; seine vegetarische
Kost war riach den Vorschriften des feinsten französischen Kochbuchs
zubereitet; vollends seine Bauernarbeit war nur eine Art Erholung
nach geistiger Arbeit. Sie war ihm nicht Beruf geworden, daraus
das tägliche Brot sich zu erarbeiten. Und selbst der »Bauer«. Tolstoi
hatte ein livriertes Gesinde, das nicht jedem, der beim »Propheten«
von Jasnaja Poljana sich Rats holen wollte, Einlass gewährte. Tolstoi
predigte zwar Verzicht auf irdischen Besitz; aber seine Güter hat
er — wie es Bankrotteure zu tun pflegen — auf seine Frau »inta-
bulieren« lassen. Nein! Der Graf Tolstoi war auch als »Bauer« nur
maskierter Bauer und wirklicher Graf geblieben. Nur reiche, weiche
Jünglinge vermögen es, an seinem Bauerntum sich zu entzücken
und zu dem als Bauer verstellten Grafen verzückt hinaufzusehen.
In seinem Bauerwerden und Heiligwerdenwollen lag zu viel Stil,
Form und Methode, als dass es restlos überzeugen könnte. Wahr
ist es, dass er Gott suchte; somit auch wahr, dass er ihn in dem

lichem Leben und Kirche, den Kampf dafür, dass die Religion
als das erkannt und gewertet werde, was sie ihrem Wesen nach
ist, eine Privatangelegenheit, die von den Interessenten zu
einer Vereinsangelegenheit gemacht werden kann, und den
Kampf dafür, dass sich der Staat solchen Vereinen gegenüber
verhalte wie gegen andere : man lässt sie gewähren, aber man
verschleudert nicht die Steuergelder der Bürger, die mit diesen
Vereinen nichts zu tun haben, zur Unterstützung solcher
privater Körperschaften. Der Staat, der etwas anderes sein will
als eine sprungbereite Bestie, hat kein Interesse daran, dass
seine Bürger in geistige Ketten hinein geboren werden. Der
Sinn des Staates, wepigstens des demokratischen, ist, eine
Gemeinschaft freier, d. h. denkender und ihren Einsichten gemäss
handelnder Männer und Frauen zu sein, die Kirche aber
erzieht Sklaven; darum noch einmal: Trennung von Staat
und Kirche, Staatsschule und Kirche, öffentlichem

Leben und Kirche E. Br.

Die christliche Wissenschaft als Hindere
nis für die menschliche Wohlfahrt.
Um die in der Ueberschrift enthaltene Behauptung zu

beweisen, muss auf die Grundzüge der Volkswirtschaft abgestellt

werden, was in möglichster Kürze geschehen soll.
Ueber die Fragen: 'wovon lebt ein Volk innerhalb seiner

politischen Grenzen? woraus besteht sein Einkommen?
herrschen allgemein ganz verworrene Vorstellungen.

Alle Völker und Völkerstämme, wilde, halbwilde und
sogenannte zivilisierte leben Von dem, was die Natur, mit oder
ohne Arbeit, bietet und von denjenigen Betrieben, welche Geld
ins Land bringen. Es sind dies:

1. Land- und Forstwirtschaft; j
2. Jagd und Fischerei;
3. Bergbau (Hebung von jBodenschätzen) ;

4. Transithandel und Transitverkehr [(durchgehende Transporte)

; j

5. Exportindustrie (Der Exporthandel erzeugt nicht
Volkseinkommen. Er dient nur dem Absatz schon vorhandener
Werte, wie industrielle und landwirtschaftliche Produkte.
Der Marktwert bleibt sich gleich, ob der Produzent die
Ware selber auf den Markt bringt, oder ob. er dies durch
einen Händler besorgen lässt);

6. Fremdenverkehr.
Dazu kommen noch die Zinsen der im Auslande angelegten

Kapitalien, deren Einkassierung nicht einen eigentlichen
Geschäftsbetrieb darstellt.

Alle andern Betriebe sind Anteilhaber am Rohertrage
dieser sechs. Sie können zum Teil als deren Hilfsbetriebe
bezeichnet werden. Fabriken, die ausschliesslich für den
Inlandkonsum arbeiten, sowie der Inlandhandel, erzeugen kein
Volkseinkommen; sie bewirken nur eine Verschiebung von schon

ihm von Jugend auf gelehrten Glauben nicht gefunden hat. Das
göttliche Daimonion im menschlichen Herzen, wie es Sokrates
eignete, hatte er nicht. Sein Herz brachte nur wirre ünd verwirrende
Laute hervor. Kein Wunder, dass er sich in ihnen nicht zurechtfinden
kennte. Die Fähigkeit des Klarsehens und Rechtgehens hatte er
dadurch eingebüsstf Und nur aus dem Bewusstsein dieser Unzulänglichkeit

sind seine stammelnden Selbstanklagen herzuleiten. »Nicht
Glück ist es« — heisst es einmal in seinem Tagebuch — »was uns
das Christentum einträgt, sondern Sicherheit: es stellt uns auf einen
festen Boden, von wo man nicht hinabfallen kann.« Seine übrigen
Bekenntnisse wie auch sein Lebenswandel zeugen für das Gegenteil.

Weder hatte er die Sicherheit, noch stand er auf festem Boden.
Sein Leben war ein immerwährender Taumel von Genuss zu Reue,
und als er nicht mehr genussfähig war und »evangelisch« leben
wollte, auch da war er von Halbheit und Unsicherheit nicht
freigeblieben. Weder nach rechts noch nach links war er zur äussersten
Konsequenz des von ihm .Gekündeten gelangt. »Ich leide immerfort
und kann mich Gott nicht ergeben. Den Stolz und den Hochmut hab'
ich nicht überwunden, und immerfort tut mir das Herz weh.« Dieses
Herzweh ist .echt. Es entquillt der Gespaltenheit seines Herzens,
das im Grunde genommen die Welt liebte (wer keinen Wein mag,
trinkt keinen) und zu einem Glauben, der die Welt leugnete, keine
Ueberbrückung finden konnte. Von diesem Glauben aber konnte er
sich ebensowenig wie von seiner Umgebung völlig lossagen. Dieser
Glaube hat ihm weder die Sicherheit im Leben gegeben, noch die
Angst vor dem Tode genommen. Eine Stelle aus seinem Tagebuch
lautet: »Gedacht an den Tod. Wie sonderbar es ist, dass man nicht
sterben will, auch wenn einen nichts mehr hält und mich erinnert,
was man von den Sträflingen sagt, dass sie sich in ihr Gefängnis



Nr. 22 DER FREIDENKER 173

vorhandenen Werten vom Käufer zäun Verkäufer. Der
Zollbeamte, der Verwaltungsbeamte, die sog. Geistlichkeit, die
Lehrer, das Militär, die Polizei, Juristen, Notare gehören als
gänzlich unproduktiv auf den Unkostenkonto der Volkswirtschaft.

Das Volkseinkommen wird sozusagen durch Naturgesetz

geregelt. Keine Regierungsform, keine Partei, kein noch
so mächtiger Verband vermag etwas daran zu ändern.

Es muss wohl unterschieden werden zwischen Volks- und
persönlichem Einkommen. Der Angestellte einer Exportfabrik
ist mit seinem Gehalt Anteilhaber am Rohertrage seiner
Fabrik, welche Geld ins Land, also Volkseinkommen schafft.
Durch' Wiederausgabe -seines Gehaltes bewirkt er persönliches
Einkommen seines Hausmeisters, Schneiders, Schusters,
Lebensmittelhändlers etc. etc., aber kein Volkseinkommen mehr.

Aus den Gewinn- und Verlustrechnungen der vorgenannten
sechs Betriebe ist ersichtlich, wer direkter Anteilhaber an ihrem
Rohertrage ist. Durch welche Kanäle das Volkseinkommen
auf das ganze Volk verteilt wird, kann leicht nachgewiesen
werden; doch ist hier nicht der Ort dazu.

Der Schweiz fehlen gerade diejenigen Erwerbszweige, wel-
<fte willkürlich ausgedehnt werden können, nämlich:

1. Jagd und Fischerei, womit in Kulturländern die Hochseejagd

Und -Fischerei gemeint ist, welche nur die seefahrenden

Völker haben.
2. Der Bergbau. Wir in der Schweiz besitzen nur wenige

dabei nicht sehr wertvolle Bodenschätze. Etwas Salz, Lehm
für Ziegel- und Backsteinfabrikation; Kalksteine zur
Herstellung von Gips, Kalk, Zement und Alkohol. Bedeutender
Wert liegt in den Wasserkräften (Aluminiumindustrie etc.).

3. Transithandel und Transitverkehr. Diese beiden Einnahmequellen

besitzen hauptsächlich die seefahrenden Völker.
Wir haben sozusagen keine andern Transittransporte als

diejenigen von Deutschland nach Italien und umgekehrt.
Der Transithandel ist in der Schweiz gleich Null.
Es verbleiben uns also als Betriebe, welche Volkseinkommen

erzielen, nur
1. Land- und Forstwirtschaft. Diese ist in der Schweiz auf

solcher Vollkommenheit angelangt, dass sie kaum mehr
verbessert und der Ertrag quantitativ gesteigert werden
kann; auch mit verschwenderischem Gebrauch von
Kunstdünger nicht. Das' Gesetz des abnehmenden Bodenertrages
lehrt uns, dass intensive Bearbeitung und künstliche
Düngung sich nur bis zu einer gewissen Grenze bezahlt
machen.

2. Exportindustrie.
3. Fremdenverkehr.

Die Einnahmen aus diesen letztern zwei Betrieben zu
steigern, liegt nicht in unserer Macht. Wir können niemanden
zwingen, unsere Produkte zu kaufen, oder Vergnügungsreisen
in der Schweiz zu machen.

' Da unser Land unter diesen Umständen nie wird 50
Millionen oder noch mehr Menschen ernähren können, so ist es

selbstverständlich, dass die Vermehrung der Bevölkerung
einmal wird aufhören müssen. Der Mensch, mit Ausnahme einer
Anzahl von Völkerschaften, hat die Tendenz, gleich wie die
Tiere und Pflanzen, sich' bis zur äussersten Grenze der
Möglichkeit der Ernährung zu vermehren Er ist befähigt, seine
Anzahl in einem Zeitraum von '20 bis 25 Jahren zu verdoppeln.

Man bedenke nur, dass jede gesunde Frau zwischen dem
zwanzigsten und vierzigsten Altersjahr zehn Kinder auf die
Welt stellen könnte. In alten Staaten ist eine solche Vermehrung

jedoch ausgeschlossen, weil es unmöglich ist, die Sub-
sistenzmittel ebenso rasch1, oder überhaupt zu vermehren. Ein
Ehepaar, ob reich oder arm, das in einem übervölkerten Lande
10 Kinder zeugt, anstatt nur zwei, verhindert vier andere
Eheschliessungen, denn seine 10 Kinder nehmen, wenn erwachsen,
den Platz ein, welchen je zwei Kinder von fünf Ehepaaren
einnehmen könnten.

Wir haben gestehen, dass wir Schweizer das Volkseinkommen
nicht willkürlich vermehren können. Es wäre auch nicht

anders, wenn die Bevölkerung aus lauter Akademikern
bestünde. Anstatt nun nach beständiger Vermehrung der
Bevölkerung zu schreien, wie das so üblich ist, und sich dann den
Kopf darüber zu zerbrechen, auf welche Weis'e Brot für die
Mehrbevölkerung beschafft werden könne, wäre es doch viel
einfacher, die Bevölkerung den Subsistenzmitteln anzupassen.
Die einfachsten Mittel hiezu, die niemandem ein Unrecht oder
Leid zufügen, sind die Verhinderung der Empfängnis ünd die
Abtreibung, wo die letztere gewünscht wird. Diese zwei
Eingriffe in die Naturvorgänge sollten als etwas Selbstverständliches

und Vernünftiges angesehen werden. Eine Fülle von
Armut und geschlechtlichem Elend würde mit ihrer Anwendung

verschwinden, denn weit verbreitete Armut ist eine
Begleiterscheinung der Uebervölkerung und nicht eine Folge
des Alkohblgenusses, wie die Anhänger der Temperenz
behaupten. Bei Mohammedanern und Indern, die keine geistigen
Getränke geniessen, ist die Armut eher noch grösser, als in
Europa. Auch1 dünn bevölkerte Gebiete, wie die Sahara, können

übervölkert sein im Verhältnis zu den vorhandenen Sub-
sistenzmitteln.

Warum gelten nun Verhinderung 'der Empfängnis! und
Abtreibung bei den christlichen Völkern als etwas, Sündhaftes,
die letztere sogar als Verbrechen, das heute noch mit Zuchthaus

oestraft wird? Wegen der Religion, oder, besser gesagt,
wegen der Pfaffen, den vorgeblichen Verkündern von Gottes
Willen. Sie haben zwar troch nie bewiesen, wann, wo und wem
ihr eingebildeter Herrgott seinen Willen diktiert hat. Durch das
Radio kann es nicht geschehen sein, denn das war damals
noch nicht erfunden, als die Bibel zusammengeschustert wurde.

Wenn die sog. Geistlichkeit zum Wohle der Menschheit
sagen würde: Der Herrgott hat dem Menschen den Verstand
gegeben, damit er selber zum Rechten sehe, da wo viele Kinder

eine Last werden, so könnten sie damit Gutes stiften.
Statt dessen verkünden sie: Gott hat alles so weise einge-

einleben, dass sie geradezu fürchten, es verlassen zu müssen, dass
sie Angst vor der Freiheit haben. So haben auch wir uns in das
Gefängnis, unser Leben, gewöhnt und haben Angst vor der Freiheit,
Angst, in die Freiheit hinauszutreten.« (Ich weiss nicht, ob das mit
der Angst der Gefangenen zutrifft. Uebrigens finde ich die Bezeichnung

des Lebens als Gefängnis recht zuckerwässerig — mit der
Absicht, dem' Himmel ein Kompliment zu machen.) Sokrates hatte diese
Angst nicht, obgleich er des Glaubens an die »ewige Seligkeit« nicht
teillhaftig geworden war. Aber er war eins mit sich selbst, mit dem
Menschlichen in sich, mit der Vernunft und liess sich vor dem Leeren
des Giftbechers Musik spielen. Welch eine überwältigende Menschengrösse!

i
ßtellen wir vollends dem »Propheten« aus Jasnaja Poljana Lenin

zur Seite — wie gering erscheint das Erbe des ersten im Vergleich
mit demjenigen des anderen Lenin hat etwas geschaffen. Man
mag sich zu seiner Schöpfung stellen, wie maan will — man muss
zugeben, dass sie seine fleischgewordenen Gedanken und Grundsätze
darstellt. Wenn er vom Volk spricht oder zum Volk spricht, so
meint er und kennt er wirklich "das Volk. Sein ganzes Ich geht
darin auf, es wächst sich darin gewaltig aus und tritt gleichsam
zurück, im Gegensatz zu Tolstoi, der sein Ich immer und überall
in das Zentrum des Seins stellt — dieses unzulängliche, stets um
Gottes Beistand wimmernde Ich. Lenin dagegen ist ohne Gott
ausgekommen und wusste, dass das Leben auch ohne ihn sich zu helfen
weiss. Die neue Welt wird ihn nicht brauchen. In diesem Sinne ist
Lenin dem Geist der Zeit hähergekommen als Tolstoi, der die Zeit
rückrollen wollte. Sie ist aber über ihn hinweggegangen.

Ein Prophet des Kommenden war der grosse Dichter nicht.

Weckruf.
Ein neu Geschlecht ist aufgestanden
(Das alte betete sich tot)
Und nimmt sein Schicksal selbst zuhanden
Im frischen Geistesmorgenrot.
Weg mit den göttlichen Gewalten
Und weg mit jedem Heil'genschein,
Weg mit des Beters Sorgenfalten:
Wer schaffen will, muss fröhlich sein

Fort mit den tönernen Popanzen,
An denen Fluch und Schande klebt;
Die neue Menschheit heisst es pflanzen,
Was morsch ist, hat sich überlebt.
Kein Knien mehr und Bussetragen,
Kein Dämmern mehr im Kirchenlicht;
Wer schaffen will, kennt keine Klagen:
Das wahre Schöne trauert nicht!

Hinweg mit jenen Unglücksraben
Im düsterschwarzen Hirtenhemd,
Sie brüsten sich mit Gottesgaben ;

Der Menschheit Weh ist ihnen fremd..
Jetzt gilt der Mensch, der unverdrossen
Aus eigner Kraft zum Ziel sich ringt
Und für den Zweck, der ihm erschlossen,
Aus Ueberzeugung Opfer bringt. J. Stebler.



174 DER FREIDENKER Nr. 22

richtet, dass du bei Strafe ewiger Verdammnis nichts gegen
seinen Willen tun darfst. .Wenn er dir Kinder »bescheren« will,
und wären es1 fünfzehn oder zwanzig, so musst du sie kommen

lassen. Ob du sie ernähren kannst oder nicht, das spielt
keine Rolle. Der Herr, der die Vöglein ernährt Wir kennen
das Sprüchlein. Wer die Unehelichen beschert, welche von
den Frommen so sehr verabscheut werden, ist bis heute noch
nicht an den Tag gekommen.

Jedes Menschenleben, sogar schon der zwei Millimeter
lange Embryo, ist heilig — verkünden die Pfaffen. Darum
muss bei den christlichen Völkern jedes blind, taubstumm, als
Krüppel, als Idiot, mit Syphilis behaftet geborne Kind
aufgepäppelt werden, damit es sein jammervolles Erdendasein durchlaufen

kann. Ein bischen Morphium wäre da Barmherzigkeit.
Audi dem unheilbaren Kranken, dem das Leben eine Qual und
seinen. Angehörigen eine Last ist, wird nicht gestattet, seine
Leiden zu beenden, so sehr er auch darum bitten mag. Der
»Herr« will es so haben.

Jedes Menschenleben ist heilig! Welche Vorspiegelung!
Dem »Herrn« da oben, dem gütigen, barmherzigen, gerechten,
allwissenden, allgegenwärtigen, allmächtigen »Vater« ist es
nicht heilig. Er vernichtet täglich hunderte, tausende davon.
Die Unglückschroniken der Zeitungen geben uns Kenntnis
davon. Es gibt Zugszusammenstösse, Oiftgasentweichüngen',
Springfluten offene Jauchiegruben Ueberschwemmungen,
schlagende Wetter, Feüersbrünste, Schiffskatastrophen,
Erdbeben, Vulkanausbrüche, Epidemien, Hungersnöte, Kriege etc.
Kinder. Jünglinge, Frauen und Männer kommen dabei vorzeitig

ums Leben. Das Pfaffentum, welches den Willen des
»allmächtigen Vaters« so gut zu kennen vorgibt, möge uns klipp
und klar Auskunft geben über das Warum seines vielen
Mordens. Denn das Sprüchlein von den Wegen, die unerforschlich
sind, zieht bei uns Freidenkern nicht.

Mit der Heiligkeit des Menschenlebens ist. es, wie man
sieht, nicht weit her, und es kann daher weder von Sünde noch
Verbrechen gesprochen werden, wenn der Mensch in die Ge-

* burtenfrage eingreift, wie es übrigens längst geschieht, bei
uns im Geheimen, bei vielen nicht-christlichen Völkern offen.

Wir leben jetzt im zweiten »Jahrhundert der Aufklärung«,
wird gesagt. Ob die Aufklärung bis zu den Akademiker-Juristen,

welche gegenwärtig das neue schweizerische Strafrecht
komponieren, gedrungen ist, werden wir sehen. E. W.

Ina und Ausländisches.
Antimilitaristische Lehrer. Im Kt. Zürich besteht, wie

allgemein bekannt sein dürfte, eine »Arbeitsgemeinschaft
antimilitaristischer Lehrer«. Am 10. August 1. J. verlangte die
Erziehungsdirektion von dem Präsidenten ausser den Statuten
und offiziellen Kundgebungen das Mitglieder Verzeichnis,

mit der Begründung, zur Berichterstattung über den
Antimilitarismus in der Zürcher Lehrerschaft aufgefordert worden
zu sein. In der Kantonsratssitzung vom 29. Oktober -wurde von
sozialdemokratischer Seite eine Interpellation eingereicht, worin

Auskunft über folgende Fragen verlangt wurde:
»Hat der Regierungsrat die Erziehungsdirektion aufgefordert,

derartige Erkundigungen einzuziehen? Wenn das der
Fall ist, zu welchem Zwecke? Aus welchem Grunde wurden
insbesondere die Namen der betreffenden Lehrer verlangt?
Hält der Regierungsrat nicht dafür, dass ein derartiges
Vorgehen im Widerspruch steht zu Art. 3 der Kantonsverfassung,
wonaCh die freie Meinungsäusserung durch Wort und Schrift.
das Vereinsrecht und Versammlungsrecht gewährleistet sind.«

Die Antwort des Erziehungsdirektors Mousson lautete
ungefähr so, wie man es von einem Offizier, der zu einer
Offiziersgesellschaft spricht (die Offiziersgesellschaft des Kantons
Zürich hatte eine die Sache betreffende Eingabe an den
Regierungsrat geleitet), erwartet werden konnte. Sie überrascht nicht.
Nach ihm soll in der Erziehung' zum Frieden in der Schule
nichts anderes getan werden, als »das Uebel an dem menschlichen

Einzelfall zu packen, Neid, Hass und Egoismus im
Individuum zu bekämpfen«, das sei »die erste und nächste Pflicht
unserer Jugendbildner«. Was als zweite und zweitnächste Pflicht
kommen soll, ist nicht gesagt (ich benütze die Berichte der
»N. Z. Z.« und der »N. Z. N.« über die Kantonsratssitzung .vom
29. Oktober). Wenn sich aber die Erziehung zum Frieden!

auf das angeführte Gebiet sollte beschränken müssen, so wäre
damit für den Frieden äusserst wenig gewonnen. Denn es ist
eine allbekannte Tatsache, dass der im bürgerlichen Leben
friedfertigste und sanftmütigste Mensch zum hass- und
racheerfüllten Draufgänger werden kann, wenn man ihm die
Ueberzeugung beibringt, dass eines seiner Idole — Gott, Vaterland
— in Gefahr sei. Da ist dem Sanftmütigen, Friedfertigen der
Krieg, der Massenmord kein Schrecknis mehr, da reicht sein
menschlich Fühlen genau noch bis an die Grenzpfähle; was
darüber hinaus sich untersteht, Mensch zu sein, ist Feind und
demnach wert, vernichtet zu werden.

Das Friedenserziehungsprogramm des Herrn Mousson
bedürfte also doch wohl etwelcher Erweiterung, um diesen
Namen auch nur ein klein wenig zu verdienen. Aber je enger .die
Erziehungsdirektion den Kreis des Erlaubten, d. h. des »Noch
nicht Antimilitarismus seienden«, zieht, desto freiere Hand
wird sie haben, Lehrer, die diesen Kreis überschreiten, am
Wickel zu packen; zum Beispiel: wenn einer den bewaffneten
Frieden als ein Unding, das nicht das geringste Vertrauen
verdiene, bezeichnet und den Schülern die Wahrheit seiner
Behauptung aus dem Erfahrungskreis der Schüler zu beweisen
sucht, etwa so: Denkt euch, es falle euch ein, mit einem Knüppel

oder einem Schlagriemen oder sonst so einem
Verteidigungsding herumzulaufen. Du tust's, der andere auch, ünd der
dritte und der vierte, und so weiter. Und jeder sagt: Der und
der tut's; warum soll ich's nicht tun? Dann fällt's einem von
euch Buben ein, den Knüppel zu verstärken. Ihr wisst, was
geschieht; die andern wollen nicht zurückbleiben. Wenn, nun die
Buben auf die Strasse kommen, sieht ein jeder den Knüppel
des1 andern mit scheelem Blicke an und denkt: Soll's dir ein?
fallen, zu hauen, so bin ich mit meinem auch dabei. Die
andern denken auch so, und zwei oder drei stehen im geheimen
zusammen, sagen zueinander: drei Knüppel sind mehr als
einer; wenn einer von den andern Miene macht, zu hauen, so
gehen wir alle drei auf ihn los. Eine Zeitlang kommen die
Buben ordentlich aneinander vorbei, jeder hat Respekt vor
des andern Knüppel. Aber einmal stösst einer unversehens an
den andern; dieser stolpert, glaubt sich1 dadurch in seiner Ehre
gekränkt, und weil er gerade den Knüppel bei sich hat,
versetzt er dem plötzlich Feind gewordenen Kameraden eins
damit, oder mehrere, darauf kommt's nun nicht mehr an; der
andere holt nun auch zum Schlage aus, andere eilen herbei,
es! bilden sich1 zwei Parteien und im Augenblick ist die »schönste«

Keilerei im Gange. Ohne Knüppel hätte es vielleicht ein
paar erregte Worte abgesetzt. Die Buben begreifen, dass es
gefährlich ist, einen Knüppel bei sich zu tragen. Nutzanwendung:

der bewaffnete Friede ist eine Gefahr. Aber wehe dem
Lehrer, der glaubt, es gehöre zur Friedenserziehung, logische
Schlüsse zu ziehen, er würde »uns (die Erziehungsdirektion)
auch wieder auf unserem Posten finden«!

Unverständlicherweise, meint Herr Dr. Mousson, sei ihm
das Mitgliederverzeichnis der »Antimilitaristischen
Arbeitsgemeinschaft« nicht ausgehändigt worden. Aber wenn es ihm,
wie er sagte, wirklich nur darum zu tun war, über den
Umfang der Bewegung Aufschluss zu erhalten, wenn ihm
»Zwangsmassnahmen gegen die Mitglieder ferne lagen«, so
hätte ihm die Zahl der Mitglieder genügen können. So logisch
hat der Präsident der »Arbeitsgemeinschaft« auch gedacht, als
er die Herausgabe des Mitgliederverzeichnisses verweigerte.

Der Erziehungsdirektor suchte dann die Bestrebungen der
»Arbeitsgemeinschaft« ins Lächerliche zu ziehen, indem er sagte:
»Es liegt eine ungeheure Selbstüberschätzung darin, wenn man
meint, die Welt warte nur darauf, bis eine kleine Gruppe von
Zürcher Lehrern die Waffen niederlege.« So dumm, diese
Einbildung zu haben, sind diese Leute ganz bestimmt nicht. Sondern

sie wissen, dass es zur Erreichung jedes grossen Zweckes
einer Unsumme von Kleinarbeit bedarf, besonders wo es gilt,
jahrtausendealtes Gewohnheitsdenken umzubilden. Sie begnügen

sich, in diesem Zielstreben — nach einem von
menschenwillkürlichen Katastrophen unbedrohten Dasein — ein ganz
winziger wirkender Faktor zu sein. Und sie erachten ihr Schaffen

trotz der Winzigkeit ihirer Organisation für zeitgemäss und

gut, weil sie wissen, dass allüberall Millionen und Millionen
gefühlsmässig oder in planmässiger Arbeit demselben Ziele
zustreben, und dass ihre kleine Arbeitsgemeinschaft der Zahn
eines Rädleins in Idem Uhrwerk ist, das einst dem letzten Krieg,
der letzten Kanone, der letzten Gasbombe, dem letzten General


	Die christliche Wissenschaft als Hindernis für die menschliche Wohlfahrt

