Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 11 (1928)

Heft: 22

Artikel: Der Mensch ist frei

Autor: E.Br.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407623

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

170 DER FREIDENKER

Nr. 22

werfen, welche nach tausendjihriger christlicher Kultur eine
Schande ist. Sie muss die Pflicht erkennen, dem Arbeiter ge-
rechten (!) Lohn zu geben... Es ergibt sich fiir die Besitzen-
den die weitere Verpflichtung... neue Arbeitsmoglich-
keiten zu schaffen... Eine christliche Gesellschaft soll »ein
Herz und eine Seele« sein, »Das Reich Gottes ist nicht Speise
und Tranke, auch nicht Besitztum und Reichtum an irdischen
Giitern, auch nicht wirtschaftliche Macht und politische Herr-
schaft, sondern »Gerachtigkeit, Friede und Freude im Heiligen
Geiste«. (Rom. 14, 17.)

Gut gebriillt, Léwe! Aber damit der Kapitalist weiss, dass
es nur ein verkleideter Lowe ist, kommt nun der Komddie

zweiter Teil. Und hier finden wir die echteren Brusttone der
Ueberzeugung:

1. Der Sozialismus ist ein Irrweg, dessen Ende Verderben
ist... Kommunismus und Bolschewismus kommen durch ihn
immer mehr zur Herrschaft. Was das bedeutet, das Sagt Ger
heutigen Welt das Schicksal Russlands. (!)

2. Der Sozialismus befreit nicht aus der Sklaverei, weil er
eine neue Tyrannei begriindet und einen furchitbaren Terroris-
mus ausiiht.

Daher:

1. Wir kénnen nicht umhin, euch Arbeitern zu sagen, dass
ihr einmal vor dem Gerichte Gottes die Zugehorigkeit zur So-
zialdemokratie verantworten miisst. (!)

2. Hiitet euch vor dem Verderben, das sozialdemokratische
Zeitungen euch zufiigen. Sie tragen den Gotteshass in eure
Herzen, in eure Werkstitten, in die’ Fabriken, in die Familien;
sie vergiften eure Seelen; sie bringen euch zur Verbitterung
gegen Gott und die Gesellschaft. (!)

3. Hiitet eure Kinder vor dem Verderben der sogenannten
Kinderfreundebewegung. Schon um dessentwillen sollt
ihr allen Zusammenhang mit den sozialdemokratischen .Orga-
misationen meiden. ..

" 4, Christlicher Arbeiter! Du gehérst nicht in die Sozial-
demokratie, nicht in die sozialdemokratischen Gewerkschaften,
nicht in die kommunistische Partei und am allerwenigsten (!)
in den Bolschewismus. Die Sozialdemokratie ist dein Verderben
und das Verderben der Gesellschaft. Arbeite nicht selbst an
deinem Verderben mit! Zeitliche Vorteile vermdgen das Ver-
derben an der eigenen Seele nicht aufzuwiegen. Die Entschei-
dung driangt. Sei jeder sich seiner Pflicht bewusst. Bemiihet
euch, euch aufzuraffen, in euren eigenen christlichen Organi-
sationen (!) eure Reihen zu stirken...

- Man muss die Offenhleit der osterreichischen Bischéfe an-
erkennen; sie verkiinden mit nicht misszuverstehender Deut-
lichkeit: Rellgvon ist Parteisache!

Die holldndischen Bischofe begnugen sich mit dem Em-.

frontenkrieg gegen den Sozialismus. In einem Hirtenbrief vom
10. Dezember 1918 Hheisst es:

1. Der Sozialismus steht im Widerspruch mit dem
katholischen Glauben ... :

Denn i

2. Die Lehre des Sozialismus fiber Eigentum und Besitz,
itber Ehe und Familie, iiber Autoritit und Staat mit der er die
Welt reformieren will, nimmt keine Riicksicht weder auf die

ewigen, unverandelllchen Gesetze Gottes, noch auf die gott-
liche Lehre noch auf die Vorschriften des Evangeliums.

3. Der Sozialismus ist ein héchst ge fahrlxcher Irr-
tum, weil er durch die Vorgabe eines neuen Staates, in dem
jeder materielle Wohlfahrt und Gliick finden wiirde, die Men-
schen zu verfithren sucht, seinen verderblichen Grundsitzen zu
folgen, und so ... gleichsam fiir ein paar Silberlinge (!) ihren
Herrn und Mmstq‘ Jesus Christus auszuliefern.

Daher:

1. Es ist dem Katholiken verboten und durchaus unerlaubt,
Mitglied ‘zu sein von anarchistischen und sozialistischen Ver-
einen oder diese in der Tat zu unterstiitzen,

2. Solange deshalb ein Katholik Mitglied solcher Vereine
ist ... kann er keine Lossprechung seiner Siinden erhalten.

3. Der Katholik, der die Lehre der Anarchie oder Sozial-
demokratie annimmt und als solcher bekannt ist, kann nicht
mehr als Mitglied der Kirche betrachtet werden. (!) Ihm miis-
sen die Sakramente verweigert werden, so lange er Anhinger
des Anarchismus oder Sozialismus bleibt.

(In dhnlicher Weise hat sich auch der bekannte slovakische
Hirtenbrief ausgesprochen, der leider in der vorliegenden Bro-
schiire nicht enthalten ist.) (Fortsetzung folgt.)

Der Mensch ist frei

geschaffen, ist frei, und wiird’ er in Ketten geboren! Ein
schénes Dichterwort. Schiller hat es geprigt. Und man ist
geneigt, ihm zu glauben, Man glaubt gerne an das, was man
fiir wiinschenswert hilt. Aber mit dem »Frei geschaffen wor-
den sein« hat es sein eigenes Bewenden. Der Mensch kommt
nicht als »tabula rasa« (unbeschriebene Tafel) zur Welt, son-

dern beladen und belastet mit dem Erbgut seiner Eltern und

Voreltern, und es- liegt nicht in seiner Macht, dieses Erbgut
und seine eigenen Anlagen nach freiem Ermessen zu mehren,
auszuscheiden oder zu verdndern. Es verhilt sich so, wie das
Volkswort sagt: Keiner kann zu seiner Haut hinaus. Durch
Selbsterziehung konnen allerdings Anlagen ausgebildet, an-
dere, deren Wachstum man nicht fiir wiinschenswert hilt, zu-
ritckgedriangt werden. Aber die Ausbildung hat, auch unter den
giinstigsten dussern Verhdltnissen, jhre Schranken; sie ist phy-
siologisch bedingt und begrenzt. So kann nicht jeder ein Dich-
ter oder ein Komponist werden und wenn er es auch auch
noch so gerne moéchte, um mit seinen Werken der Menschheit
etwas Grosses, Erhebendes zu schenken.

Und wenn er nun gar in Ketten geboren wird! in den
Ketten schlechter sozialer Verhiltnisse, oder in den Ketten
verschwenderischen Ueberflusses, — es ist vielleicht in beiden

Feuilleton.

. Tolstoi.
Zu seinem 100. Geburtstag. *)
Von A. Albin,

Tritt man an die Erscheinung Tolstoi heran, dringen sich von
selbst drei andere Namen auf, die zu einer Parallele oder einem
Gegensatz herausfordern. Man denke an Sokrates, Rousseau und
Lenin. Das Aneinanderreihen dieser Namen mag im ersten Augen-
blick seltsam erscheinen. Fasst man aber ihre Trager tiefer ins Auge,
kommt man zur Einsicht, dass sie — jeder fiir sich — nicht nur fest-
umrissene Persénlichkeiten sind, sondern Welt- und Anschauungs-
kreise bedeuten, die sich bald zu berithren scheinen, -bald wieder
kreuzen oder — das Gleiche wollend — in entgegengesetzter Rich-
‘tung laufen und demzufolge anderswo ihr Ziel finden, sofern sie zum
Zie] gelangen. Allen gemeinsam ist der Wille, dem Menschen das
Gliick zu geben oder zu sichern. Freilich: ]eder sieht es wo anders
liegen; jeder empfiehlt andere Mittel, ihm nahezukommen, es zu er-
relchen zu ergreifen. Mit jenen drei Personlichkeiten vergllchen zieht
Tolstoi_ den Kiirzeren, Tolstoi der Mensch, Es soll damit der Wert
seiner Kkiinstlerischen Le:stung um nichts gemindert werden. Tolstoi
hat als Dichter Ausserordentliches geschaffen und der schwankende
Mensch in ihm, der zweifelnde und zerrissene Mensch hat sein Dich-
tertum nur gesteigert. Jedoch nicht vom Dichter wollen wir heute

*) Lew Nikolajewitsch Tolstoj, geb. 9. September 1828 auf dem
Gut Jasnaja Poljana; gest. 20. November 1910 in Astapowo.

sprechen, sondern vom Menschen, vom Gottsucher, Sektierer, Gliicks-
kiinder oder wie immer man ihn auch bezeichnen 'mag.

Fiir den Freidenker — das sei hier gleich vorweggenommen —
stellt Tolstoi das Exempel eines Menschen dar, dem das Christentum
mehr Qual dls Seligkeit bereitete, den es beunruhigte und innerlich
mehr zerrissen als geeint hat, Zuweifel zerfrassen ihn bestindig; zu
einer Ausgeglichenheit mit sich selber ist er niemals gekommen.
Einen Vergleich mit Sokrates hilt er nicht aus. Gleichwohl kampften
sie ‘beide gegen die Macht der Finsternis an; aber wihrend der
Grieche die Geister in Wahrheit erhelite, verdiisterte sie der Russe
und verwirrte sie nur noch mehr, Sokrates hatte die reinste mensch-
liche Ethik geschafien, die von der Vernunft ausgeht und im Wissen
um das Gute und Bose gipfelt. Wissen gilt ihm als hochste und
einzig erstrebenswerte Tugend, weil nur derjenige gut zu sein und
zu handeln versteht, der das Gute vom Bosen zu unterscheiden
wisse Das aber lehre uns allein die Vernunft. Sie sei hochstes,
nie irreleitendes Gesetz, Dieses Gesetz -achten, ihm gemiss leben —
das zu leben scheute sich Sokrates nicht. Er trug seine Lehre ins
Volk, auf den Markt, gesellte sich zu dem und jenem, ohne Riick-
sicht auf Stand und Alter, klirte auf, den damaligen »Schriftgelehr-
ten¢, den Sophisten zum Trotz itnd sich selber zum Unheil. Er lehrte
die Wahrheit, |die (wie es hidufig zu geschehen pflegt) so vielen nicht
bequem war; er schwamm gegen den Strom der Eelstlgen Finsternis
und der Liige — brachte Licht und férderte Wahrheit an den Tag,
treu den Gesetzen der Vernunft, den Grundsitzen, die er kiindete,
treu bis zur dussersten Konsequenz. Er notierte nicht seine Lehren,
diktierte sie nicht anderen — er lebte sie, weil er mit ihnen nicht
im-Streit lag. Mit sich selber ausgeglichen lebte und starb er, obgleich
er das Leben liebte und andere es gleichfalls lieben lehrte. Sokrates



Nr. 22

DER FREIDENKER ' 171

Fillen gleich schwer, sich daraus zu befreien; denn wéahrend
im ersten Fall der Kampf ums blosse Dasein, die wirtschaft-
liche Not, die gesellschaftliche Schichtung. dem Talent die
Bahn der Entwicklung verrammeln, wirkt im andern Falle die
ganze Art der Erzichung: die Uebersittigung, die Zerstreu-
ungen, die weite Moglichkeit von Wunscherfiillungen, der
Mangel an Widerstinden, an denen sich die Willenskraft bil-
den konnte, lihmend auf den werdenden Menschen. Ja es
scheint, als ob Ueberfluss hemmender wirke als Entbehrung;
die Grossen im Reiche des Geistes und der Tatkraft hatten in
iiberwiegender Mehrheit eine harte Jugend. Damit soll nicht
etwa der Armut das Wort geredet, sondern bloss darauf hin-
gewiesen sein, dass »iippige Weide« nicht unbedingt gleich-
bedeutend ist mit »freie Bahn dem Talente«

Es gibt aber noch andere Ketten, in die hinein der Mensch
geboren werden kann und beinahe ausnahmslos geboren wird:
die geistigen Ketten. Kaum geboren, wird das Kind durch
die Taufe an ein Glaubensbekenntnis, an ein geistiges Milieu
gefesselt, von dessen Bestand es selbstverstiandlich keine Ah-
nung hat, es wird als Christ katholischer oder protestantischer
oder sonstwelcher Fiarbung erklart, derweil seine ganze gei-
stige Aufnahmefihigkeit noch darin besteht, korperliches Be-
hagen und Unbehagen dumpf zu empfinden. An dieses erste
Glied geistiger Bindung reiht sich nun in enger, fester Ver-
schlingung eins ums andere. Jedes Gebetlein, das die Mutter
dem Kinde vorlallt, jeder Versuch, seine Hinde zu falten, jeder
Hinweis, der liebe Gott sehe alles, auch das Geheimste, er
kenne selbst die Gedanken, er belohne die Guten und bestrafe
die Bésen, sind solche Glieder, die sich im kindlichen ‘Geiste
“zu einer enggeschlossenen, festen Kette zusammenschliessen.
Dann kommen der Kindergarten, die Schule, die Kirche mit
ihren sentimentalen Geschichten und der ewig gleichen Be-
hauptung vom lieben Gott, der alles gemacht hat; und es
kommen die Feste und Feiern, die Biicher und Zeitungen und
stimmen ein in den Singsang vom lieben Gott und vom Jen-
seits, sodass kaum ein Tag im Leben des Kindes, des heran-
wachsenden Menschen iiberhaupt ist, der dieser den Geist,
d. h. das Denken umwindenden Kette nicht ein neues Glied bei-
fiigte. Und diese Kette, besonders wenn sie katholisch ist,
liegt dem menschlichen Geiste so eng und straff an, dass er
sich darin nicht rithren kann; er muss die Stellung einnehmen,
die ihm die Kette aufzwingt. Die allermeisten tragen nicht
schwer daran und fiihlen sich auch nicht sonderlich behindert,
eben weil sie in die Kette hineingeboren und von einem andern
Zustand iiberhaupt nichts wissen. Oder sie wihnen, die Kette
gebe ihnen den festen Halt, und wenn sie sich lockerte, so
fielen sie moralisch auseinander.

Dass diese Kette besteht, ist verhidngnisvoll, weil durch
sie ihre Triger an der freien Entfaltung ihrer geistigen Krifte
gehindert sind. Sie werden durch sie in einem engen Gesichts-
kreis gehalten. Und weil sie von diesem aus ihre Mitmenschen,
das Leben und die Welt betrachten, kommen sie notwendiger-

weise zu ganz falschen Vorstellungen. Sie sehen zum Beispiel
die Mitmenschen als geborene Bosewichte, oder, wie sie sagen:
Siinder, an; die Welt erscheint ihnen als ein Jammertal, das
Leben als die Probebiihne, auf der sich erweisen soll, ob sich
der Mensch fiir eine ewige Rolle im Himmel oder in der Hélle
eigne, Ein jeder von ihnen glaubt Anspruch auf die erstere zu
haben, verstosst aber tiglich kraft seiner 'Erdgebundenheit
wissentlich gegen das ‘den Himmel 6ffnende Reglement. Das
Bewusstsein solcher Missetiterei miisste ihn zur Verzweiflung
fithren, wenn er die Folgenschwere seines Tuns und Lassens
wirklich so hoch einzuschitzen hitte. Allein die Kirche, die
ihm die Kette umgelegt hat und daran interessiert ist, dass er
sichl einigermassen wohl darin fithlt, gibt ihm ein paar Zauber-
mittelchen in die Hand, die die Wirkung s€iner “Siinden ab-
schwichen oder aufheben: das Gebet, den Glauben, den Ab-
lass, das Kirchengehen, das Almosenspenden fiir geistliche
Zwecke und den Erloser, der die Siinden der ganzen Welt auf
sich genommen hat. Die Kette wird also vergoldet, und ‘da ist
es denn kein Wunder, dass viele der Kettentriger auf ihre
sonderbare Zijerat stolz sind. Sie sind in Kindesart befangen
geblieben; denn mnicht zu wissen, dass der Schein triigt, ent-
spricht dem Denkverm&gen des Kindes. .

Allein da sind auch viele, die im Umgang mit Menschen,
durch Schulung wund Biicher dahintergekommen sind, dass
nicht alles stimmt, was die Kirche sagt. Sie erkennen die Kir-
che sogar als ein politisches Gebilde, dem es viel weniger um
das Heil der Menschen als um den Fortbestand und die Er-
weiterung seiner Macht zu tun ist. B

Und doch kommen sie nicht los, weder von der Kirche,
noch ganz von der Gottes- und Jenseitsidee.. Kommen nicht
los, obwohl sie die Kirche durchschauen und obwohl der ganze
religiése Mystizismus ihrem Verstande widerspricht und von
ihm abgelehnt wird.

Und warum? Weil ihnen Kirche, Gott, Jenseits zum Ge-
wohnheitsdenken, zu Gewohnheitsvorstellungen geworden sind.
Von Kindsbeinen an, von den ersten in ihr Gehirn gekommenen
Engrammen an sind sie auf Schritt und Tritt auf Aeusserungen
des kirchlich-religiosen Geistes gestossen; die Notwendigkeit
und absolute Unentbehrlichkeit der Religion ist ihnen dermas-
sen oft und eindringlich suggeriert worden, dass sie daran

‘glauben, obwohl sie die mystische Grundlage der Religion,

Gott, Jenseits und was damit zusammenhingt, ins Gebiet der
Phantasie verweisen. Eine wirksame Jugenderziehung ohne
Religion halten sie fiir unmdoglich; ohne Religion wiirde das
Volk verwildern, meinen sie, obwohl sie der Religion gerade
ihre wesentlichsten Eigenschaften: den géttlichen Urspring
und die jenseitige Vergeltung von Gut und Béose absprechen,
und trotzdem sie sehende Zeugen davon sind, dass Lug und
Trug und Heuchelei und Selbstsucht und Krieg im grossen
und kleinen unter den Frommen an der Tagesordnung sind.

Und wenn schwere Stunden kommen im Leben, besonders
wenn der Tod aus ihrem engern Kreise seine Opfer holt oder

bedeutet Licht, ist Lichtbringer in des Wortes reinstem und echtestem
Sinn. Klar war, was er lehrte, was er wollte, was er tat. Mit seinem
ganzen Wesen-stand er im Diesseits, von keinem Zweifel angenagt
oder angekrinkelt.

Auch Tolstoi beruft sich in seinen Tagebiichern hiufig auf die

Vernunft und bisweilen hat es den Anschein, als wire er geneigt,

ihr in allem zu folgen. Am 31. Juli 1896 vertraut er seinem Tagebuch
‘die Unruhen und das Herzweh, das ihn zermartert und die Ohnmacht,
dieser Marter zu entkommen und sich aufzuraffen und ldsst darauf
diese Zeilen folgen: »Dass man an die Vernunft nicht glaubt, ist die
Quelle alles Uebels. Das Misstrauen, das man in die Vernunft setzt,
wird durch den Unterricht im Glaubenstrug hervorgerufen, zu dem
wir von Kind auf angehalten werden, Glaube an ein Wunder, und
alles Vertrauen, das man in die Vernunft haben kann, hort plétzlich
auf.« Welcher Freidenker stimmt ihm darin nicht bei? Oder wenn er
sagt: »Sie (die Vernunft) zeigt uns, .was eines jeden Menschen Be-
stimmung sei; sie ist es auch, die den Verkehr der Menschen unter-
einander regelt. Alles, was der vornehmsten menschlichen Fihigkeit,
der Vernunft gemiss ist, muss auch allem, was nur existiert, gemass
sein.« Und wenn er bald darauf behauptet, es sei leichter, zehn Binde
Philcsophie .zu schreiben, als einen einzigen Grundsatz in der Praxis
durchzusetzen — so tut sich auch darin der tiefe Abgrund auf, der
ihn von dem griechischen Weisen scheidet. Tolstoi wollte eigent-
lich nur nach seinen Grundsitzen leben, aber statt die Kraft aufzu-
bringen, sich von seinem Besitz, seinem Stand, seiner Gesellschaft
und deren Konventionen loszusagen, fand er nur selbstentwiirdigende
Reue und bettlerhafte Zerknirschung. Seelenverfassungen, die jedem
wahrhaft grossen und ganzen Menschen (Goethe!) fremd und zuwider
sind. Tolstois Lebenswandel ist ein Zickzack von Tun, Bereuen und

ununterbrechenem Sich-selbst-anklagen. Er wilzt sich im Staub, nach-
dem er zuvor die Weichheit und das Behagen der Eiderbetten er-
fahren hatte; er verdammt Weib und Genuss, nachdem er.ihrer iiber-

" satt geworden war.. Und darin 4hnelt er gar hdufig jenen Frauen,

ven denen ein Witzbold sagte, dass sie wohltitig werden, wenn sie
nicht mehr wohltun kénnen. In der Tat: es ist sinnwidrig, etwas zu
tun, fiir das man im Nachhinein, nicht selten schon im Vorhinein das
Anathema in der Tasche bereit liegen hat, Es ist sinnwidrig, die Welt
und ijhre Freuden zu negieren, wenn man — wie wir vorhin gehort
habenr — die Ansicht dussert, dass »alles was der Vernunft gemiss ist,
muss auch allem, was existiert, gemiss sein«. Tolstoi zetert gegen
die Schriftgelehrten, versdumt es aber selber nicht, nicht nur Buch
auf Buch herauszugeben, sondern auch jede getane Aeusserung in
sein Tagebuch sorgsam einzutragen oder eintragen zu lassen. Er
wollte ein neues Christentum schaffen dder vielmehr das Urchristen-
tum auferwecken und glaubte der Menschheit das Heil zu bringemn,
wenn er ihr von Jasnaja Poljana aus Kulturhass, Verbauern und Riick-
kehr zu einem Urzustande kiindete. Ja, Liebe und Frieden predigte
er — aber Liebe und Frieden setzen weder Askese noch Verneinung
der Welt und Sonne voraus. Auch bedarf es dazu keiner besonderen
Offenbarung” oder der Hilfe eines personlichen Gottes, Und auch ist
es nicht Grundbedingung, dass man barfuss herumlaufen und ein
hirenes Gewand tragen miisste, Durch die Verherrlichung des Bauern-
wie auch durch die Mahnung, zur Natur zuriickzukehren, nihert er
sich Jean Jacques Rousseau, ohne aber in allem Uebrigen ihm zu
gleichen, Rousseau preist das irdische Leben; seine Rufe stiitzter
sich auf die menschliche Vernunft, forderten und férderten das Recht
des Menschen, ohne irgendeine gottliche Hilfe hiefir zu bean-
spruchen. Rousseau war aus einem Kreise der Not und Sorgen her-



172 . DER FREIDENKER

Nr. 22

an sie selbst herantritt, dann hauchen sie dem’ vermeinten
Gotte wieder Leben ein; sie ertragen den Gedanken der Ver-
ginglichkeit nicht, weil ihnen der Gedanke des ewigen persén-
lichen Bestehens von Jugend auf eingeimpft worden ist, und
miissen sich nun einen sie ewig erhaltenden Gott zurecht-
filschen.

Dieses zdhe Festhalten an der Religion oder das Wieder-
aufnehmen ist nicht auf eine religiose Anlage zuriickzufiihren,
von der da und dort gefabelt wird, sondern auf die geistige
Beeinflussung und Bearbeitung, deren Gegenstand der Mensch
von seinem ersten Lebenstag an ist, auf die Kette, in die
hinein er geboren wird. - .

Aus dieser Kette sich zu befreien, gelingt wenigen. Es sind
auclt nur wenige, die es versuchen. Und von diesen Wenigen
sind es bloss vereinzelte, die die Kette wirklich von sich ab-
werfen und freie Denker werden; manche lockern sie bloss,
indem sie den Begriff Gott willkiirlich mit einem andern Inhalt
versehen, beispielsweise die Natur Gott nennen oder »das Gute
im Menschen« (wie gefihrlich nahe der dualistischen Auffas-
sung!) und indem sie das Streben nach ethischer Veredlung
des Daseins, die Hochwertung des Guten und Wahren und die
Freude am Schénen als Religion bezeichnen.

Die Beweggriinde zum Festhalten an den Wortern Gott,
Religion u. a. fiir ganz andere Begriffsinhalte konnen verschie-
iden .sein: sie konnen dem religiosen Bediirfnis entspringen
loder in einer Vertuschungsabsicht liegen, die irgendwelche
Niitzlichkeitserwigungen als Hintergrund hat. In jedem Falle
ist die Kette, wenn auch' gelockert, noch vorhanden, die reli-
giosen Einfliisse der frithen Jugendzeit sind noch nicht iiber-
wunden, .

Wir miissen also an dem Wahrheitsgehalt des eingangs
erwihnten Dichterwortes, so sehr es nach Freiheit klingt, be-
deutende Abstriche machen. Denn das ist die Wahrheit, dass
es der Mensch, der in Ketten hineingeboren wird, sehr schwer
hat, sich daraus zu befreien, dass insbesondere die Befreiung
aus' geistigen Ketten nur einer kleinen Anzahl gelingt.

Und weil sich die Fesselung mit diesen von der Kirche
geschmiedeten Ketten so sehr' verhingnisvoll auswirkt, wie
die Geschichte der christlichen Voélker mit erschreckender

Deutlichkeit dartut, so diirfen wir uns nicht von einem wohl- .

klingenden Dichterwort tiuschen und iibertéren lassen. Wir
miissen zu erreichen trachten, dass diese Ketten nicht ge-
schmiedet werden kénnen, oder wenigstens, dass es
aufhort, eine Selbstverstindlichkeit zu sein, dass die Kirche
jedem Menschen diese Kette ‘anlegt; die Einkettung soll nur
auf besondern Wunsch geschehen koénnen (denn Menschen,
die gekettet sein wollen, die nur in der Abhingigkeit sich
wohl fithlen, Sklavennaturen wird es immer geben), und dieses
Bestreben verpflichtet uns nicht nur zu moglichst intensiver
Aufklirungsarbeit, es fasst in sich auch den Kampf gegen die
Bevormundung des Volkes durchi die Kirche, den Kampf fiir
Trennung von Staat und Kirche, ‘Schule und Kirche, offent-

lichem Leben und Kirche, den Kampf dafiir, dass die Religion
als das erkannt und gewertet werde, was sie ihrem Wesen nach
ist, eine Privatangelegenheit, die von den Interessenten zu
einer Vereinsangelegenheit gemacht werden kann, und den
Kampf dafiir, dass sich der Staat solchen Vereinen gegeniiber
verhalte wie gegen andere: man ldsst sie gewihren, aber man
verschleudert nicht die Steuergelder der Biirger, dic mit diesen
Vereinen nichts zu tun haben, zur’ Unterstiitzung ‘solcher pri-
vater Korperschaften. Der Staat, der etwas anderes sein will
als eine sprungbereite Bestie, hat kein Interesse daran, dass
seine Biirger in geistige Ketten hinein geboren werden. Der
Sinn des Staates, wepigstens des demokratischen, ist, eine Ge-
meinschaft freier, d. h. denkender und ihren Einsichten gemiss
handelnder Méanner und Frauen zu sein, die Kirche aber er-
zieht Sklaven; darum noch einmal: Trennung von Staat
und Kirche, Staatsschule und Kirche, 6ffent-
lichem Leben und Kirche! E. Br.

Die christliche Wissenschaft als Hinder:
nis fiir die menschliche Wohliahrt.

Um die in der Ueberschrift enthaltene Behauptung zu be-
weisen, muss auf die Grundziige der Volkswirtschaft abge-
stellt werden, was in méglichster Kiirze geschehen soll.

Ueber die Fragen: 'wovon lebt ein Volk innerhalb seiner
politischen Grenzen? woraus besteht sein Einkommen? herr-
schen allgemein ganz verworrene Vorstellungen.

Alle Volker und Vélkerstimme, wilde, halbwilde und so-
genannte zivilisierte leben von dem, was die Natur, mit oder
ohne Arbeit, bietet und von denjenigen Betrieben, welche Geld
ing Land bringen, Es sind dies:

1. Land- und Forstwirtschaft; |

2. Jagd und Fischerei; |

3. Bergbau (Hebung von {Bodenschitzen);

4. Transithandel und Transitverkehr {(durchgehende Trans-

porte) ; J

5. Exportindustrie (Der Exporthandel erzeugt nicht Volks-
einkommen, Er dient nur dem Absatz schon vorhandener

Werte, wie industrielle und landwirtschaftliche Produkte,

Der Marktwert bleibt sich gleich, ob der Produzent die

Wiare selber auf den Markt bringt, oder ob. er dies durch

einen Hindler besorgen lasst);

6. Fremdenverkehr.

Dazu kommen noch die Zinsen der im Auslande angeleg-
ten Kapitalien, deren Einkassierung nicht einen eigentlichen
Geschiftsbetrieb darstellt.

Alle andern Betriebe sind Anteilhaber am Rohertrage
dieser sechs. Sie konnen zum Teil als deren Hilfsbetriebe be-
zeichnet werden. Fabriken, die ausschliesslich fiir den Inland-
konsum arbeiten, sowie der Inlandhandel, erzeugen kein Volks-
einkommen; sie bewirken nur eine Verschiebung von schon

vorgegangen — Tolstoi war als ein Sonnenkind geboren worden.
Um ihn war stets Reichtum, Ueberfluss, griflicher Lebensgenuss.
Denn auch sein angebliches Verbauern liegt weltenweit von dem,
was in Wirklichkeit Bawersein heisst. Von der Not und dem wiih-
lenden Elend russischen Bauerntums wusste er nicht viel — oder
zumindest er blickte nicht tief in sie hinein, »Wir kritisieren Beetho-
ven« — machte er sich einmal selbst zum Vorwurf, als er der Not
des Bauern Erwihnung tat. Erwihnung nur — sie ist ihm nicht
Herzensproblem, noch weniger Lebensaufgabe. Mit diesem seinem
Bauergewordensein war es nicht weit her. Nach der Meinung Me-
reschkowskijs war es eher Spiel, war es die Maskerade eines ge-
bildeten, iibersittigten Genussmenschen, der nach einer Orgie den
Katzenjammer kriegt. Tolstois Bauernrock war aus anderem Zeug
angefertigt als das grobe, wirkliche Bauernwams; seine vegetarische
Kost war rtach den Vorschriften des feinsten franzoésischen Kochbuchs
zubereitet; vollends seine Bauernarbeit war nur eine Art Erholung
nach geistiger Arbeit. Sie war ihm nicht Beruf geworden, daraus
das tdgliche Brot sich zu erarbeiten. Und selbst der »Bauer«. Tolstoi
hatte ein livriertes Gesinde, das nicht jedem, der beim »Prophetenc
von Jasnaja Poljana sich Rats holen wollte, Einlass gewihrte. Tolstoi
predigte zwar Verzicht auf irdischen Besitz; aber seine Giiter hat
er — wie es Bankrotteure zu tun pflegen — auf seine Frau »inta-
bulieren« lassen. Nein! Der Graf Tolstoi war auch als »Bauer« nur
maskierter Bauer und wirklicher Graf geblieben. Nur reiche, weiche
Jiinglinge vermoégen es, an seinem Bauerntum sich zu entziicken
und zu dem als Bauer verstellten Grafen verziickt hinaufzusehen,
In seinem Bauerwerden und Heiligwerdenwollen lag zu viel Stil,
Form und Methode, als dass es restlos iiberzeugen konnte, Wahr
ist es, dass er Gott suchte; somit auch wahr, dass er ihn in ‘dem

ihm von Jugend auf gelehrten Glauben 'nicht gefunden hat. Das
gottliche Daimonion im menschlichen Herzen, wie es Sokrates eig-
nete, hatte er nicht. Sein Herz brachte nur wirre 1nd verwirrende
Laute hervor. Kein Wunder, dass er sich in ihnen nicht zurechtfinden
kennte, Die Fihigkeit des Klarsehens und Rechtgehens hatte er da-
durch eingeb;'lss(.g Und nur aus dem Bewusstsein dieser Unzuling-
lichkeit sind seine stammelnden Selbstanklagen herzuleiten. »Nicht
Gliick ist es« — heisst es einmal in seinem Tagebuch — »was uns
das Christentum eintrdgt, sondern Sicherheit: es stellt uns auf einen
festen Boden, von wo man nicht hinabfallen kann.« Seine iibrigen
Bekenntnisse wie auch sein Lebenswandel zeugen fiir das Gegen-
teil. Weder hatte er die Sicherheit, noch stand er auf festem Boden.
Sein Leben war ein immerwihrender Taumel von Genuss zu Reue,
und als er nicht mehr genussfihig war und »evangelisch« leben
wollte, auch da war er von Halbheit und Unsicherheit nicht freige-
blieben. Weder nach rechts noch nach links war er zur dussersten
Konsequenz des von ihin Gekiindeten gelangt. »Ich leide immerfort
und kann mich Gott nicht ergeben. Den Stolz und den Hochmut hab’
ich nicht iiberwunden, und immerfort tut mir das Herz weh.« Dieses
Herzweh ist echt. Es entquillt der Gespaltenheit seines Herzens,
das im Grunde genommen die Welt liebte (wer keinen Wein mag,
trinkt keinen) und zu einem Glauben, der die Welt leugnete, keine
Ueberbriickung finden konnte, Von diesem Glauben aber konnte er
sich ebensowenig wie von seiner Umgebung vollig lossagen. Dieser
Glaube hat ihm weder die Sicherheit im Leben gegeben, noch die
Angst vor dem Tode genommen. Eine Stelle aus seinem Tagebuch
lautet: »Gedacht an den Tod. Wie sonderbar es ist, dass man nicht
sterben will, auch wenn einen nichts mehr hilt und mich erinnert,
was man von den Striflingen sagt, dass sie sich in ihr Gefingnis



	Der Mensch ist frei

