
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 22

Artikel: Der Mensch ist frei

Autor: E.Br.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


170 DER FREIDENKER Nr. 22

werfen, welche nach tausendjähriger christlicher Kultur eine
Schande ist. Sie muss die Pflicht erkennen, dem Arbeiter
gerechten Lohn zu geben Es ergibt sich für die Besitzenden

die weitere Verpflichtung... neue Arbeitsmöglichkeiten
zu schaffen... Eine christliche Gesellschaft soll »ein

Herz und eine Seele« sein. »Das Reich Gottes ist nicht Speise
und Trank«, auch nicht Besitztum und Reichtum an irdischen
Gütern, auch nicht wirtschaftliche Macht und politische
Herrschaft, sondern »Gerechtigkeit, Friede und Freude im Heiligen
Geiste«. (Rom. 14, 17.)

Gut gebrüllt, Löwe! Aber damit der Kapitalist weiss, dass

es nur ein verkleideter Löwe ist, kommt nun der Komödie
zweiter Teil. Und hier finden wir die echteren Brusttöne der
Ueberzeugung:

1. Der Sozialismus ist ein Irrweg, dessen Ende Verderben
ist Kommunismus und Bolschewismus kommen durch ihn
immer mehr zur Herrschaft. Was das bedeutet, das sagt Qer

heutigen Welt das Schicksal Russlands.
2. Der Sozialismus befreit nicht aus der Sklaverei, weil er

eine neue Tyrannei begründet und einen furchtbaren Terrorismus

ausübt.
Daher:
1. Wir können nicht umhin, euch Arbeitern zu sagen, dass

ihr einmal vor dem Gerichte Gottes die Zugehörigkeit zur
Sozialdemokratie verantworten müsst.

2. Hütet euCh vor dem Verderben, das: sozialdemokratische

Zeitungen euch zufügen. Sie tragen den Gotteshass in eure
Herzen, in eure Werkstätten, in die Fabriken, in die Familien;
sie vergiften eure Seelen; sie bringen euch zur Verbitterung
gegen Gott und die Gesellschaft.

3. Hütet eure Kinder Vor dem Verderben der sogenannten
Kinderfr eu nd eb e we gu n g. Schon um dessentwillen sollt
ihr allen Zusammenhang mit den sozialdemokratischen
Organisationen meiden...

4. Christlicher Arbeiter! Du gehörst nicht in die
Sozialidemokratie, nicht in die sozialdemokratischen Gewerkschaften,
nicht in die kommunistische Partei und am allerwenigsten
än den Bolschewismus. Die Sozialdemokratie ist dein Verderben
und das1 Verderben der Gesellschaft. Arbeite nicht selbst an
deinem Verderben mit! Zeitliche Vorteile vermögen das
Verderben an der eigenen Seele nicht aufzuwiegen. Die Entscheidung

drängt. Sei jeder sich seiner Pflicht bewusst. Bemühet
euch, euch aufzuraffen, in euren eigenen christlichen
Organisationen eure Reihen zu stärken...

Man muss die Offenheit der österreichischen Bischöfe
anerkennen; sie verkünden mit nicht misszuverstehender
Deutlichkeit: Religion ist Parteisache!

Die holländischen Bischöfe begnügen sich mit dem
Einfrontenkrieg gegen den Sozialismus. In einem Hirtenbrief vom
10. Dezember 1918 heisst es:

1. Der Sozialismus steht im Widerspruch mit dem
katholischen Glauben...

Feuilleton.
Tolstoi.

Zu seinem 100. Geburtstag.*)
Von A. Albin,

Tritt man an die Erscheinung Tolstoi heran, drängen sich von
selbst drei andere Namen auf, die zu einer Parallele oder einem
Gegensatz herausfordern. Man denke an Sokrates, Rousseau und
Lenin. Das Aneinanderreihen dieser Namen mag im ersteh Augenblick

seltsam erscheinen. Fasst man aber ihre Träger tiefer ins Auge,
kommt man zur Einsicht, dass sie — jeder für sich — nicht nur fest-
umrissene Persönlichkeiten sind, sondern Welt- und Anschauungskreise

bedeuten, die sich bald zu berühren scheinen, bald wieder
kreuzen oder — das Gleiche wollend — in entgegengesetzter Richtung

laufen 'und demzufolge anderswo ihr Ziel finden, sofern sie zum
Ziel gelangen. Allen gemeinsam ist der Wille, dem Menschen das
Glück zu geben oder zu sichern. Freilich: jeder sieht es wo anders
liegen; jeder empfiehlt andere Mittel, ihm nahezukommen, es zu
erreichen, zu ergreifen. Mit jenen drei Persönlichkeiten verglichen zieht
Tolstoi den Kürzeren, Tolstoi der Mensch. Es soll damit der Wert
seiner künstlerischen Leistung um nichts gemindert werden. Tolstoi
hat als Dichter Ausserordentliches geschaffen und der schwankende
Mensch in ihm, der zweifelnde und zerrissene Mensch hat sein Dich-
tertum nur gesteigert. Jedoch nicht vom Dichter wollen wir heute

*) Lew Nikolajewitsch Tolstoj, geb. 9. September 1828 auf dem
Gut Jasnaja Poljana; gest. 20. November 1910 in Astapowo.

Denn
2. Die Lehre des Sozialismus über Eigentum und Besitz,

über Ehe und Familie, über Autorität und Staat, mit der er die
Welt reformieren will, nimmt keine Rücksicht weder auf die
ewigen, unveränderlichen Gesetze Gottes, noch auf die göttliche

Lehre noch auf die Vorschriften des Evangeliums.
3. Der Sozialismus ist ein höchst gefährlicher

Irrtum, weil er durch die Vorgabe eines neuen Staates, in dem
jeder materielle Wohlfahrt und Glück finden würde, die
Menschen zu verführen sucht, seinen verderblichen Grundsätzen zu
folgen, und so ...-gleichsam für ein paar Silberlinge ihren
Herrn und Meister Jesus Christus auszuliefern.

Daher :

1. Es ist dem Katholiken verboten und durchaus unerlaubt,
Mitglied zu sein von anarchistischen und sozialistischen
Vereinen oder diese in der Tat zu unterstützen.

2. Solange deshalb ein Katholik Mitglied solcher Vereine
ist kann er keine Lossprechung seiner Sünden erhalten.

3. Der Katholik, der die Lehre der Anarchie oder
Sozialdemokratie annimmt und als solcher bekannt ist, kann nicht
mehr als; Mitglied der Kirche betrachtet werden. Ihm müssen

die Sakramente verweigert werden, so lange er Anhänger
des1 Anarchismus oder Sozialismus bleibt.

(In ähnlicher Weise hat sich auch der bekannte slovakische
Hirtenbrief ausgesprochen, der leider in der vorliegenden
Broschüre nicht enthalten ist.) (Fortsetzung folgt.)

Der Mensch ist frei
geschaffen, ist frei, und würd' er in Ketten geboren! Ein
schönes Dichterwort. Schiller hat es geprägt. Und man ist
geneigt, ihm zu glauben. Man glaubt gerne an das, was man
für wünschenswert hält. Aber mit dem »Frei geschaffen worden

sein« hat es sein eigenes Bewenden. Der Mensch kommt
nicht als »tabula rasa« (unbeschriebene Tafel) zur Welt,
sondern beladen und belastet mit dem Erbgut seiner Eltern und
(Voreltern, und es liegt nicht in seiner Macht, dieses Erbgut
und seine eigenen Anlagen nach freiem Ermessen zu mehren,
auszuscheiden oder zu verändern. Es verhält sich so, wie das
Volkswort sagt: Keiner kann zu seiner Haut hinaus. Durch
Selbsterziehung können allerdings Anlagen ausgebildet,
andere, deren Wachstum man nicht für wünschenswert hält,
zurückgedrängt werden. Aber die Ausbildung hat, auch unter den
günstigsten äussern Verhältnissen, ihre Schranken; sie ist
physiologisch bedingt und begrenzt. So kann nicht jeder ein Dichter

oder ein Komponist werden und wenn er es auch auch
noch so gerne möchte, um mit seinen Werken der Menschheit
etwas Grosses, Erhebendes zu schenken.

Und wenn er nun gar in Ketten geboren wird in den
Ketten schlechter sozialer Verhältnisse, oder in den Ketten
verschwenderischen Ueberflusses, — es ist vielleicht in beiden

sprechen, sondern vom Menschen, vom Gottsucher, Sektierer, Glücks-
künder oder wie immer man ihn auch bezeichnen mag.

Für den Freidenker — das sei hier gleich vorweggenommen —
stellt Tolstoi das Exempel eines Menschen dar, dem das Christentum
mehr Qual als Seligkeit bereitete, den es beunruhigte und innerlich
mehr zerrissen als geeint Jiat. Zweifel zerfrassen ihn beständig; zu
einer Ausgeglichenheit mit sich selber ist er niemals gekommen.
Einen Vergleich mit Sokrates hält er nicht aus. Gleichwohl kämpften
sie beide gegen die Macht der Finsternis an; aber während der
Grieche die Geister in Wahrheit erhellte, verdüsterte sie der Russe
und verwirrte sie nur noch mehr. Sokrates hatte die reinste menschliche

Ethik geschaffen, die von der Vernunft ausgeht und im Wissen
um das Gute und Böse gipfelt. Wissen gilt ihm als höchste und
einzig erstrebenswerte Tugend, weil nur derjenige gut zu sein und
zu handeln versteht, der das Gute vom Bösen zu unterscheiden
w i s s e. Das aber lehre uns allein die Vernunft. Sie sei höchstes,
nie irreleitendes Gesetz. Dieses Gesetz achten, ihm gemäss leben —
das zu leben scheute sich Sokrates nicht. Er trug seine Lehre ins
Volk, auf den Markt, gesellte sich zu dem und jenem, ohne Rücksicht

auf Stand und Alter, klärte auf, den damaligen »Schriftgelehrten«,
den Sophisten zum Trotz und sich selber zum Unheil. Er lehrte

die Wahrheit, |d ie (wie es häufig zu geschehen pflegt) so vielen nicht
bequem war; er schwamm gegen den Strom der geistigen Finsternis
und der Lüge — brachte Licht und förderte Wahrheit an den Tag,
treu den Gesetzen der Vernunft, den Grundsätzen, die er kündete,
treu bis zur äussersten Konsequenz. Er notierte nicht seine Lehren,
diktierte sie nicht anderen — er lebte sie, weil er mit ihnen nicht
im Streit lag. Mit sich selber ausgeglichen lebte und starb er, obgleich
er das Leben liebte und andere es gleichfalls lieben lehrte. Sokrates



Nr. 22 DER FREIDENKER 171

Fällen gleich schwer, sich daraus zu befreien; denn während
im ersten Fall der Kampf ums blosse Dasein, die wirtschaftliche

Not, die gesellschaftliche Schichtung, dem Talent die
Bahn der Entwicklung verrammeln, wirkt im andern Falle die

ganze Art der Erziehung: die Uebersättigung, die Zerstreuungen,

die weite Möglichkeit von Wunscherfüllungen, der
Mangel an Widerständen, an denen sich die Willenskraft
bilden könnte, lähmend auf den werdenden Menschen. Ja es

scheint, als ob Ueberfluss hemmender wirke als Entbehrung;
die Grossen im Reiche des Geistes und der Tatkraft hatten in
überwiegender Mehrheit eine harte Jugend. Damit soll nicht
etwa der Armut das Wort geredet, sondern bloss darauf
hingewiesen sein, dass »üppige Weide« nicht unbedingt
gleichbedeutend ist mit »freie Bahn dem Talente«.

Es gibt aber noch andere Ketten, in die hinein der Mensch
geboren werden kann und beinahe ausnahmslos geboren wird:
die geistigen Ketten. Kaum geboren, wird das Kind durch
die Taufe an ein Glaubensbekenntnis, an ein geistiges Milieu
gefesselt, von dessen Bestand es selbstverständlich keine
Ahnung hat, es wird als Christ katholischer oder protestantischer
oder sonstweicher Färbung erklärt, derweil seine ganze
geistige Aufnahmefähigkeit noch darin besteht, körperliches
Behagen und Unbehagen dumpf zu empfinden. An dieses erste
Glied geistiger Bindung reiht sich nun in enger, fester
Verschlingung eins ums andere. Jedes Gebetlein, das die Mutter
dem Kinde vorlallt, jeder Versuch, seine Hänlde zu falten, jeder
Hinweis, der liebe Gott sehe alles1, auch das Geheimste, er
kenne selbst die Gedanken, er belohne die Guten und bestrafe
die Bösen, sind solche Glieder, die sich im kindlichen Xieiste
zu einer enggeäcWossenen, festen Kette zusammenschliessen.
Dann kommen der Kindergarten, die Schüle, die Kirche mit
ihren sentimentalen Geschichten und der ewig gleichen
Behauptung vom lieben Gott, der alles gemacht hat; und es
kommen die Feste und Feiern, die Bücher und Zeitungen und
stimmen ein in den Singsang vom heben Gott und vom
Jenseits, sodass kaum ein Tag im Leben des Kindes, des
heranwachsenden Menschen überhaupt ist, der dieser den Geist,
d. h. das Denken umwindenden Kette nicht ein neues Glied
beifügte. Und diese Kette, besonders wenn sie katholisch ist,
liegt dem menschlichen Geiste so eng und straff an, dass er
sich darin nicht rühren kann; er muss die Stellung einnehmen,
die ihm die Kette aufzwingt. Die allermeisten tragen nicht
schwer daran und fühlen sich auch nicht sonderlich behindert,
eben weil sie in die Kette hineingeboren und von einem andern
Zustand überhaupt nichts wissen. Oder sie wähnen, die Kette
gebe ihnen den festen Halt, und wenn sie sich lockerte, so
fielen sie moralisch auseinander.

Dass diese Kette besteht, ist verhängnisvoll, weil durch
sie ihre Träger an der freien Entfaltung ihrer geistigen Kräfte
gehindert sind. Sie werden durch sie in einem engen Gesichtskreis

gehalten. Und weil sie von diesem aus ihre Mitmenschen,
das Leben und die Welt betrachten, kommen sie notwendigerbedeutet

Licht, ist Lichtbringer in des Wortes reinstem und echtestem
Sinn. Klar war, was er lehrte, was er wollte, was er tat. Mit seinem

ganzen Wesen -stand er im Diesseits, von keinem Zweifel angenagt
oder angekränkelt.

Auch Tolstoi beruft sich in seinen Tagebüchern häufig auf die
Vernunft und bisweilen hat es den Anschein, als wäre er geneigt,
ihr in allem zu folgen. Am 31. Juli 1896 vertraut er seinem Tagebuch
die Unruhen und das Herzweh, das ihn zermartert und die Ohnmacht,
dieser Marter zu entkommen und sich aufzuraffen und lässt darauf
diese Zeilen folgen: »Dass man an die Vernunft nicht glaubt, ist die
Quelle alles Uebels. Das Misstrauen, das man in die Vernunft setzt,
wird durch den Unterricht im Olaubenstrug hervorgerufen, zu dem
wir von Kind auf angehalten werden. Glaube an ein Wunder, und
alles Vertrauen, das man in die Vernunft haben kann, hört plötzlich
auf.« Welcher Freidenker stimmt ihm darin nicht bei? Oder wenn er
sagt: »Sie (die Vernunft) zeigt uns, .was eines jeden Menschen
Bestimmung sei; sie ist es auch, die den Verkehr der Menschen
untereinander regelt. Alles, was der vornehmsten menschlichen Fähigkeit,
der Vernunft gemäss ist, muss auch allem, was nur existiert, gemäss
sein.« Und wenn er bald darauf behauptet, es sei leichter, zehn Bände
Philosophie zu schreiben, als einen einzigen Grundsatz in der Praxis
durchzusetzen — so tut sich auch darin der tiefe Abgrund auf, der
ihn von dem griechischen Weisen scheidet. Tolstoi wollte eigentlich

nur nach seinen Grundsätzen leben, aber statt die Kraft
aufzubringen, sich von seinem Besitz, seinem Stand, seiner Gesellschaft
und deren Konventionen loszusagen, fand er nur selbstentwürdigende
Reue und bettlerhafte Zerknirschung. Seelenverfassungen, die jedem
wahrhaft grossen und ganzen Menschen (Goethe!) fremd und zuwider
sind. Tolstois Lebenswandel ist ein Zickzack von Tun, Bereuen und

weise zu ganz falschen Vorstellungen. Sie sehen zum Beispiel
die Mitmenschen als geborene Bösewichte, oder, wie sie sagen:
Sünder, an; die Welt erscheint ihnen als ein Jammertal, das
Leben als die Probebühne, auf der sich erweisen soll, ob sich
der Mensch für eine ewige Rolle im Himmel oder in der Hölle
eigne. Ein jeder von ihnen glaubt Anspruch auf die erstere zu
haben, verstösst aber täglich kraft seiner Erdgebundenheit
wissentlich gegen das 'den Himmel öffnende Reglement. Das
Bewusstsein solcher Missetäterei müsste ihn zur Verzweiflung
führen, wenn er die Folgenschwere seines Tuns und Lassens
wirklich so hoch einzuschätzen hätte. Allein die "Kirche, die
ihm die Kette umgelegt hat und daran interessiert ist, dass er
sich einigermassen wohl darin fühlt, gibt ihm ein paar
Zaubermittelchen in die Hand, die die Wirkung se'iner "Sünden
abschwächen oder aufheben: das Gebet, den Glauben, den Ab-
lass, das Kirchengehen, das Almosenspenden für geistliche
Zwecke und den Erlöster, der die Sünden der ganzen Welt auf
sich genommen hat. Die Kette wird also vergoldet, und da ist
esl denn kein Wunder, dass* viele der Kettenträger auf ihre
sonderbare Zierat stolz sind. Sie sind in Kindesart befangen
geblieben; denn nicht zu wissen, dass der Schein trügt,
entspricht dem Denkvermögen des Kindes.

Allein da sind auch viele, die im Umgang mit Menschen,
durch Schulung und Bücher dahintergekommen sind, dass
nicht alles stimmt, was die Kirche sagt. Sie erkennen die Kirche

sogar als ein politisches Gebilde, dem es viel weniger um
das Heil der Menschen als um den Fortbestand und die
Erweiterung seiner Macht zu tun ist.

Und doch1 kommen sie nicht los, weder von der Kirche,
noch ganz von der Gottes- und Jenseitsidee. Kommen nicht
los, obwohl sie die Kirche durchschauen und obwohl der ganze
religiöse Mystizismus ihrem Verstände widerspricht und von
ihm abgelehnt wird.

Und warum? Weil ihnen Kirche, Gott, Jenseits zum
Gewohnheitsdenken, zu Gewohnheitsvorstellungen geworden sind.
Von Kindsbeinen ian, von den ersten in ihr Gehirn gekommenen
Engrammen an sind sie auf Schritt und Tritt auf Aeusserungen
des kirchlich-religiösen Geistes gestossen; die Notwendigkeit
und absolute Unentbehrlichkeit der Religion ist ihnen dermas-
sen oft und eindringlich suggeriert worden, dass sie daran
glauben, obwohl sie die mystische Grundlage der Religion,
Gott, Jenseits und was damit zusammenhängt, ins Gebiet der
Phantasie verweisen. Eine wirksame Jugenderziehung ohne
Religion halten sie für unmöglich; ohne Religion würde das
Volk verwildern, meinen sie, obwohl sie der Religion gerade
ihre wesentlichsten Eigenschaften: den götüichen Ursprung
und die jenseitige Vergeltung von Gut und Böse absprechen,
und trotzdem sie sehende Zeugen davon sind, dass Lug und
Trug und Heuchelei und Selbstsucht und Krieg im grossen
und kleinen unter den Frommen an der Tagesordnung sindt

Und wenn schwere Stunden kommen im Leben, besonders1
wenn der Tod aus ihrem engern Kreise seine Opfer holt oder

ununterbrochenem Sich-selbst-anklagen. Er wälzt sich im Staub, nachdem

er zuvor die Weichheit und das Behagen der Eiderbetten
erfahren hatte; er verdammt Weib und Genuss, nachdem er. ihrer übersatt

geworden war. Und darin ähnelt er gar häufig ^enen Frauen,
von denen ein Witzbold sagte, dass sie wohltätig werden, wenn sie
nicht mehr wohltun können. In der Tat: es ist sinnwidrig, etwas zu
tun, für das man im Nachhinein, nicht selten schon im Vorhinein das
Anathema in der Tasche bereit liegen hat. Es ist sinnwidrig, die Welt
und ihre Freuden zu negieren, wenn man — wie wir vorhin gehört
haben — die Ansicht äussert, dass »alles was der Vernunft gemäss ist,
muss auch allem, was existiert, gemäss sein«. Tolstoi zetert gegen
die Schriftgelehrten, versäumt es aber selber nicht, nicht nur Buch
auf Buch herauszugeben, sondern auch jede getane Aeusserung in
sein Tagebuch sorgsam einzutragen oder eintragen zu lassen. Er
wollte ein neues Christentum schaffen Öder vielmehr das Urchristentum

auferwecken Und glaubte der Menschheit das Heil zu bringen,
wenn er ihr von Jasnaja Poljana aus Kulturhass, Verbauern und Rückkehr

zu einem Urzustände kündete. Ja, Liebe und Frieden predigte
er — aber Liebe und Frieden setzen weder Askese noch Verneinung
der Welt und Sonne voraus. Auch bedarf es dazu keiner besonderen
Offenbarung oder der Hilfe eines persönlichen Gottes. Und auch ist
es nicht Grundbedingung, dass man barfuss herumlaufen und ein
härenes Gewand tragen müsste. Durch die Verherrlichung des Bauernr
wie auch durch die Mahnung, zur Natur zurückzukehren, nähert er
sich Jean! Jacques Rousseau, ohne aber in allem Uebrigen "ihm zu
gleichen. Rousseau preist das irdische Leben; seine Rufe stützten
sich auf die menschliche Vernunft, forderten und förderten das Recht
des Menschen, ohne irgendeine göttliche Hilfe hiefür zu
beanspruchen. Rousseau war aus einem Kreise der Not und Sorgen her-



172 DER FREIDENKER Nr. 22

an sie selbst herantritt, dann hauchen sie dem' vermeinten
Gotte wieder Leben ein; sie ertragen den Gedanken der
Vergänglichkeit nicht, weil ihnen der Gedanke des ewigen persönlichen

Bestehens von Jugend auf eingeimpft worden ist, und
müssen sich nun einen sie ewig erhaltenden Gott zurecht-
fälschen.

Dieses zähe Festhalten an der Religion oder das
Wiederaufnehmen ist nicht auf eine religiöse Anlage zurückzuführen,
von der da und dort gefabelt wird, sondern auf die geistige
Beeinflussung und Bearbeitung, deren Gegenstand der Mensch
von seinem ersten Lebenstag an ist, aufdie Kette, in die
hinein er geb o renwird.

Aus dieser Kette sich zu befreien, gelingt wenigen. Es sind
auch nur wenige, die es versuchen. Und von diesen Wenigen
sind es bloss vereinzelte, die die Kette wirklich1 von sich
abwerfen und freie Denker werden; manche lockern sie bloss,
indem sie den Begriff Gott willkürlich mit einem andern Inhalt
verstehen, beispielsweise die Natur Gott nennen oder »das Gute
im Menschen« (wie gefährlich nahe der dualistischen Auffassung

und indem sie das1 Streben naCh ethischer Veredlung
des Daseins, die Hochwertung des Guten und Wahren und die
Freude am Schönen als Religion bezeichnen.

Die Beweggründe zum Festhalten an den Wörtern Gott,
Religion u. a. für ganz andere Begriffsinhalte können verschieden

sein: sie können dem religiösen Bedürfnis entspringen
öder in einer Vertusehüngsäbsicht liegen, die irgendwelche
Nützlichkeitserwägungen als Hintergrund hat. In jedem Falle
ist die Kette, wenn auch gelockert, noch vorhanden, die
religiösen Einflüsse der frühen Jugendzeit sind noch nicht
überwunden.

Wir müssen also an dem Wahrheitsgehalt des eingangs
erwähnten Dichterwortes, so sehr es nach Freiheit klingt,
bedeutende Abstriche machen. Denn das ist die Wahrheit, dass
es der Mensch, der in Ketten hineingeboren wird, sehr schwer
hat, sich daraus zu befreien, dass insbesondere die Befreiung
aus' geistigen Ketten nur einer kleinen Anzahl gelingt.

Und weil sich die Fesselung mit diesen von der Kirche
geschmiedeten Ketten so sehr' verhängnisvoll auswirkt, wie
die Gesdrichte der christlichen Völker mit erschreckender
Deutlichkeit dartut, so dürfen wir uns nicht von einem
wohlklingenden Dichterwort täuschen und übertören lassen. Wir
müssen zu erreichen trachten, dass diese Ketten nicht
geschmiedet werden können, oder wenigstens, dass es

aufhört, eine Selbstverständlichkeit zu sein, dass die Kirche
jedem Menschen diese Kette anlegt; die Einkettung soll nur
auf besoridern Wunsch geschehen können (denn Menschen,
die gekettet sein wollen, die nur in der Abhängigkeit sich
wohl fühlen, Sklavennaturen wird es immer geben), und dieses
Bestreben verpflichtet uns nicht nur zu möglichst intensiver
Aufklärungsarbeit, es fasst in sich! auch den Kampf gegen die
Bevormundung des Volkes durch die Kirche, den Kampf für
Trennung von Staat und Kirche, Schule und Kirche, öffent-

Uorgegangen — Tolstoi war als ein Sonnenkind geboren worden.
Um ihn war stets Reichtum, Ueberfluss, gräflicher Lebensgenuss.
Denn auch sein angebliches Verbauern liegt weltenweit von dem,
was in Wirklichkeit Bauersein heisst. Von der Not und dem
wühlenden Elend russischen Bauerntums wusste er nicht viel — oder
zumindest er blickte nicht tief in sie hinein. »Wir kritisieren Beethoven«

— machte er sich einmal selbst zum Vorwurf, als er der Not
des Bauern Erwähnung tat. Erwähnung nur — sie ist ihm nicht
Herzensproblem, noch weniger Lebensaufgabe. Mit diesem seinem
Bauergewordensein war es nicht weit her. Nach der Meinung Me-
resChkowskijs war es eher Spiel, war es die Maskerade eines
gebildeten, übersättigten Genussmenschen, der nach einer Orgie den
Katzenjammer kriegt. Tolstois Bauernrock war aus anderem Zeug
angefertigt als das grobe, wirkliche Bauernwams; seine vegetarische
Kost war riach den Vorschriften des feinsten französischen Kochbuchs
zubereitet; vollends seine Bauernarbeit war nur eine Art Erholung
nach geistiger Arbeit. Sie war ihm nicht Beruf geworden, daraus
das tägliche Brot sich zu erarbeiten. Und selbst der »Bauer«. Tolstoi
hatte ein livriertes Gesinde, das nicht jedem, der beim »Propheten«
von Jasnaja Poljana sich Rats holen wollte, Einlass gewährte. Tolstoi
predigte zwar Verzicht auf irdischen Besitz; aber seine Güter hat
er — wie es Bankrotteure zu tun pflegen — auf seine Frau »inta-
bulieren« lassen. Nein! Der Graf Tolstoi war auch als »Bauer« nur
maskierter Bauer und wirklicher Graf geblieben. Nur reiche, weiche
Jünglinge vermögen es, an seinem Bauerntum sich zu entzücken
und zu dem als Bauer verstellten Grafen verzückt hinaufzusehen.
In seinem Bauerwerden und Heiligwerdenwollen lag zu viel Stil,
Form und Methode, als dass es restlos überzeugen könnte. Wahr
ist es, dass er Gott suchte; somit auch wahr, dass er ihn in dem

lichem Leben und Kirche, den Kampf dafür, dass die Religion
als das erkannt und gewertet werde, was sie ihrem Wesen nach
ist, eine Privatangelegenheit, die von den Interessenten zu
einer Vereinsangelegenheit gemacht werden kann, und den
Kampf dafür, dass sich der Staat solchen Vereinen gegenüber
verhalte wie gegen andere : man lässt sie gewähren, aber man
verschleudert nicht die Steuergelder der Bürger, die mit diesen
Vereinen nichts zu tun haben, zur Unterstützung solcher
privater Körperschaften. Der Staat, der etwas anderes sein will
als eine sprungbereite Bestie, hat kein Interesse daran, dass
seine Bürger in geistige Ketten hinein geboren werden. Der
Sinn des Staates, wepigstens des demokratischen, ist, eine
Gemeinschaft freier, d. h. denkender und ihren Einsichten gemäss
handelnder Männer und Frauen zu sein, die Kirche aber
erzieht Sklaven; darum noch einmal: Trennung von Staat
und Kirche, Staatsschule und Kirche, öffentlichem

Leben und Kirche E. Br.

Die christliche Wissenschaft als Hindere
nis für die menschliche Wohlfahrt.
Um die in der Ueberschrift enthaltene Behauptung zu

beweisen, muss auf die Grundzüge der Volkswirtschaft abgestellt

werden, was in möglichster Kürze geschehen soll.
Ueber die Fragen: 'wovon lebt ein Volk innerhalb seiner

politischen Grenzen? woraus besteht sein Einkommen?
herrschen allgemein ganz verworrene Vorstellungen.

Alle Völker und Völkerstämme, wilde, halbwilde und
sogenannte zivilisierte leben Von dem, was die Natur, mit oder
ohne Arbeit, bietet und von denjenigen Betrieben, welche Geld
ins Land bringen. Es sind dies:

1. Land- und Forstwirtschaft; j
2. Jagd und Fischerei;
3. Bergbau (Hebung von jBodenschätzen) ;

4. Transithandel und Transitverkehr [(durchgehende Transporte)

; j

5. Exportindustrie (Der Exporthandel erzeugt nicht
Volkseinkommen. Er dient nur dem Absatz schon vorhandener
Werte, wie industrielle und landwirtschaftliche Produkte.
Der Marktwert bleibt sich gleich, ob der Produzent die
Ware selber auf den Markt bringt, oder ob. er dies durch
einen Händler besorgen lässt);

6. Fremdenverkehr.
Dazu kommen noch die Zinsen der im Auslande angelegten

Kapitalien, deren Einkassierung nicht einen eigentlichen
Geschäftsbetrieb darstellt.

Alle andern Betriebe sind Anteilhaber am Rohertrage
dieser sechs. Sie können zum Teil als deren Hilfsbetriebe
bezeichnet werden. Fabriken, die ausschliesslich für den
Inlandkonsum arbeiten, sowie der Inlandhandel, erzeugen kein
Volkseinkommen; sie bewirken nur eine Verschiebung von schon

ihm von Jugend auf gelehrten Glauben nicht gefunden hat. Das
göttliche Daimonion im menschlichen Herzen, wie es Sokrates
eignete, hatte er nicht. Sein Herz brachte nur wirre ünd verwirrende
Laute hervor. Kein Wunder, dass er sich in ihnen nicht zurechtfinden
kennte. Die Fähigkeit des Klarsehens und Rechtgehens hatte er
dadurch eingebüsstf Und nur aus dem Bewusstsein dieser Unzulänglichkeit

sind seine stammelnden Selbstanklagen herzuleiten. »Nicht
Glück ist es« — heisst es einmal in seinem Tagebuch — »was uns
das Christentum einträgt, sondern Sicherheit: es stellt uns auf einen
festen Boden, von wo man nicht hinabfallen kann.« Seine übrigen
Bekenntnisse wie auch sein Lebenswandel zeugen für das Gegenteil.

Weder hatte er die Sicherheit, noch stand er auf festem Boden.
Sein Leben war ein immerwährender Taumel von Genuss zu Reue,
und als er nicht mehr genussfähig war und »evangelisch« leben
wollte, auch da war er von Halbheit und Unsicherheit nicht
freigeblieben. Weder nach rechts noch nach links war er zur äussersten
Konsequenz des von ihm .Gekündeten gelangt. »Ich leide immerfort
und kann mich Gott nicht ergeben. Den Stolz und den Hochmut hab'
ich nicht überwunden, und immerfort tut mir das Herz weh.« Dieses
Herzweh ist .echt. Es entquillt der Gespaltenheit seines Herzens,
das im Grunde genommen die Welt liebte (wer keinen Wein mag,
trinkt keinen) und zu einem Glauben, der die Welt leugnete, keine
Ueberbrückung finden konnte. Von diesem Glauben aber konnte er
sich ebensowenig wie von seiner Umgebung völlig lossagen. Dieser
Glaube hat ihm weder die Sicherheit im Leben gegeben, noch die
Angst vor dem Tode genommen. Eine Stelle aus seinem Tagebuch
lautet: »Gedacht an den Tod. Wie sonderbar es ist, dass man nicht
sterben will, auch wenn einen nichts mehr hält und mich erinnert,
was man von den Sträflingen sagt, dass sie sich in ihr Gefängnis


	Der Mensch ist frei

