
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 21

Artikel: "Emil"

Autor: Freuler, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 21 DER FREIDENKER 165

kannten Buches von Wiehtl auf die »Enthüllungen« Ludendorffs
zu erkennen ist. Aber das Ziel der Freimaurerei hat keine Kri-
ük zu scheuen: die äussere Gemeinschaft der im modernen
Staat Vereinigten nach Glaube und Kulturidealen Verschiedenen
zu einer inneren, sittlich geadelten Gemeinschaft zu erheben.

„Emil".
\f (Zum 150. Todesjahre Jean Jacques Rousseau's *).

v Der »Emil oder über die Erziehung« ist diejenige Schrift
Rousseau's, welche ihm die schwersten und nachhaltigsten
Verfolgungen zugezogen hat. Wie sehr er mit seinem kühnen
Werk ins Volle schoss, erkennen wir daran, dass noch heute
die Klerikalen aller Schattierungen es für unentbehrlich halten,

ihn zu verleumden und zu verfehmen. Und in der Tat
wird damit erreicht, dass Rousseau's Emil vom Volke nicht
gelesen wird. Welcher gesittete Mensch möchte sich bei der
Lektüre von Schriften verrufener Menschen ertappen lassen?

Was steht denn im Emil, vor dem unsere Theologen so
Angst haben? Gar vielerlei. Indessen halte ich es für unmöglich,

dieses Vielerlei in einem Zeitungsartikel gedankentreu
zu resümieren. Der Raummangel zwingt mich, mich auf einen
einzigen Punkt in Rousseau's Schrift zu beschränken, und auch
diesen vermag ich nur in ganz verstümmelter Weise wiederzugeben,

namentlich was Rousseau's zwingende, glänzende
Beweisführung anbelangt.

Rousseau greift so nebenbei im Emil die kirchliche Morallehre

an. »Eure Institutionen,« beschuldigt er die Kirche, »eure
Gesetze, eure Kultusse, selbst eure Tugenden quälen und
degradieren die Menschen. Die Pflichten, die ihr ihnen aufbürdet,
sind deprimierend: Fasten, Entbehrungen, Zerknirschungen,
Verstümmelungen, Selbstanklagen, Klaustrierungen. Ihr macht
dem Menschen zur Pflicht nur, was ihn erniedrigt und was e:
nur widerwillig tut; ihr veranlasst ihn, das Leben zu hassen
und die Mittel zu missachten, es zu erhalten; eure Frauen sind
ohne Männer; eure Güter sind vernachlässigt; ihr verschmauset
die Tiere und ihr ermordet die Menschen; ihr liebt das menschliche

Blut und die Scheiterhaufen; alle eure Anstalten scho-
kieren die Natur und erniedrigen die Menschen; und1 unter
dem doppelten Joch des Despotismus und des Fanatismus
erdrückt ihr ihn mit euern Regierungen und euern Göttern. Ihr
züchtet die Intoleranz und den Fanatismus. Eure Bussübungen
und eure Sittengebote nützen niemandem etwas. Kurzum, die
kirchliche Moral ist steril und verderblich, weil sie rein
willkürlich (arbitraire) ist.«

Rousseau bestreitet ferner, dass der Mensch von Natur
schlecht sei, wie die kirchliche Morallehre es will. Was die

*) Jean Jacques Rousseau, französischer Pädagoge, Philosoph
Tind Schriftsteller, geb. 28. Juni 1712 in Genf, gest. 2. Juli 1778 in
Ermenonville (Depart. Oise). 1

überhaupt kein Pferd. Abbildungen von Reitern stammen wohl erst
aus römischer Zeit. 2)

Noch mehr muss man sich wundern, dass kein »Zeitgenosse
Christi« ihn oder seinen wundersamen Tod, wobei sich die Sonne
verfinsterte, erwähnt; auch nichts weiss »von Petrus oder Paulus. Ich
Tiabe schon in meinem Buche »Biblischer Stumpfsinn« S. 55 ff.
erwähnt, dass Herodes 4 Jahre ,nach seinem Tode den Bethlehemiti-
Kindermord befahl, dass die Schätzung, die zu Jesu Geburt stattgefunden

haben soll (Luk. II, 1 —2) erst 6—7 Jahre »nach Christi
Geburt« erfolgte und dass Quirinus damals Statthalter war, während ihn
der Evangelist Cyrenius nennt; dass Lysanias, der zu Johannis Zeit
Tetrarch von Abilene gewesen sein soll, bereits 36 Jahre tot war und
es gar keine Tetrarchie Abilene gab usf. Im Hause 'des Hohenpriesters

Kaiphas trifft Petrus einen Hahn, der Gutenmorgen kräht,
wiewohl Hähne bei den Juden verpönt und als Tiere des Teufels
gefürchtet waren. Zu allem findet jnan im Talmud, der alle Namen der
Hohepriester seit Antigonus (um 200 ,vor u. Z.) aufführt, bis zur
Zerstörung des Tempels keinen einzigen Kaiphas!

Den Hohenpriester »Josef, der auch .Kaiphas hiess«, finden wir
allerdings nur noch bei josephus Flavius (Altert. 18, 2, 1 und 4, 3),
aber mit diesem jüdischen Journalisten der Zeit um das Jahr eins

-) Kirchenlichter wie Clemens von Alexandria, Eusebius, Irenäus
und Tertullian geben zu, dass während der babylonischen Gefangenschaft

das ganze hebräische Schrifttum vernichtet wurde, finden es
aber ganz natürlich, dass 70 Jahre später Esra der Levite infolge
Inspiration alle göttlichen Schriften, ohne sie gekannt zu haben,
wortwörtlich niederschrieb, samt allen Büchern Mosis (die übrigens
ohnedies erst viel später verfasst worden waren, ca. im 5. Jahrh.).

Christen vigiös und bösartig mache, sei nicht ihre angeblich
angeborene Verdorbenheit, sondern sei die Folge verkehrter
Gesetze, fehlerhafter Institutionen und naturwidriger
Sittengebote, welche den christlichen Völkern aufgezwungen werden.

Rousseau ist nun der Meinung, dass die Morallehre der
Natur und dem Bedürfnisse der Menschen entsprechen müsse;
denn Moralgesetze, welche die 'menschliche Natur vergewaltigten,

erzeugten Laster und Verbitterung, oder bewirkten den
Untergang eines Volkes. '

f

iAUe Eigenschaften der Lebewesen bezwecken deren
Selbsterhaltung. Zu diesen Eigenschaften zählen auch deren psychi-
Anlagen (Instinkte, Gefühle). Es sei Aufgabe <der Moralwissenschaft,

letztere Anlagen beim Menschen genau zu erforschen
und darauf eine Morallehre zu konstruieren, welche mit der
Natur und den Bedürfnissen der Menschheit (Brüderlichkeit
usw.) im Einklang steht. Alle Moralsysteme der Metaphysiker,
welche die wahre Natur des Menschen ignorieren, seien zu
verwerfen,

Was die psychischen Anlagen anbelangt, so beschäftigt
sich Rousseau in längerer, glänzender Ausführung mit dem
Gerechtigkeitsgefühl, das jedem Menschen angeboren sei und
das die kirchliche Morallehre total ignoriere. Es gebe keinen
normalen Menschen, welcher mit dem Laster und dem
Verbrechen sympathisiere.

Die kirchliche Morallehre stütze sich teilweise auf die
Bibel. Rousseau verwirft indessen alle biblisch-kirchlichen Dogmen,

wie namentlich auch das Dogma vom Sündenfall, der
Erbsünde und der Erlösung; nebstdem verwirft er alle
biblischen Offenbarungen, Weissagungen und Wundergeschichten;
er sägt sie ab mit wenigen, aber jedermann verständbchen
und unwiderlegbaren Argumenten.

Zum vollen Verständnis des »Emil« ist es fast unentbehrlich,

zwei ergänzende Schriften Rousseau's zum Emil zu lesen,
nämlich seinen offenen Brief an Chr. de Beaumont, Erzbischof
von Paris, und seine noch berühmteren und entscheidenderen
»Lettres ecrites de la Montagne«, in denen er sich mit der
Genfer Theokratie auseinandersetzt.

Jean Jacques Rousseau gehört zu den mutigsten und
unabhängigsten Denkern aller Zeiten; seine philosophischen Werke
haben noch immer aktuellen Wert. Vor den Schriften der
zünftigen Philosophen haben sie den grossen Vorzug, dass sie von
jedermann verstanden werden können; auch hierin zeigt er
sich als ein unentwegt aufrichtiger und unverfälschter
Volksfreund. B. Frealer.

Eine Karte
an die Geschäftsstelle der ,»F. V. S.«, Postfach, Zürich 18,
genügt, um Probenummern des' »Freidenkers« zu erhalten oder

um sich als Abonnent oder Mfitglied anzumelden.

herum hat es eine eigene Bewandtnis. Lange hatte man es peinlich
empfunden, dass Josephus nichts von Jesus wusste. Und siehe da,
eines schönen Tages fand man mitten in einer Skandalgeschichte von
der schönen Paula, die zwei ägyptische Offiziere verführten:

»Zu dieser Zeit trat ein gewisser Jesus, ein weiser Mann, auf,
wenn anders man ihn einen Menschen nennen soll. Er war nämlich
ein Täter wunderbarer Werke Der Messias war dieser. Und als
ihn auf Anzeige der ersten Männer bei uns Pilatus bestraft hatte

usf.«
Nun war Josephus ein rechtgläubiger Jude, also konnte er keinen

Messias anerkennen. Auch buhlte er um die Gunst der Römer und
hätte nie so etwas geschrieben, noch schreiben können, weil er
.wusste, dass Pilatus seit 36 .n. u. Z. nicht mehr in Palästina war,
kein Recht zur Verurteilung; hatte usf. Die Stelle ist also längst als
Einschiebsel und plumpe Fälschung bekannt.

Es vergeht aber fast kein Jahr, wo man nicht doch neue
Beweise finden will, dass Josephus doch etwas über Jesus geschrieben
habe — einmal in griechisch, dann in aramäisch. Erst im Vorjahr
wurde von »neuaufgefundenen Handschriften« des Jos*ephus geflunkert,

aber es nützte nichts.
An einer zweiten Stelle wird »Jakobus, der Bruder Jesu«,

erwähnt. Aber noch der Kirchenvater Origenes kennt diese Stelle nicht,
sie muss also erst nach seiner Zeit in den griechischen Text des
Josephus hineingeschmuggelt worden sein. Dagegen zitiert er eine noch
plumpere Unredlichkeit, wo die Zerstörung Jerusalems als Strafe für
die Hinrichtung des Jakobus gedeutet wird. Dass das ein Christ,
nicht aber der römische Bürger Josephus, der sich nach seinem
kaiserlichen Gönner »Flavius« nannte, geschrieben hatte, ist natürlich.

Der fachkundige Theologe Paul Schmiedl hat in der »Neuen

X


	"Emil"

