Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 11 (1928)

Heft: 21

Artikel: Der politische Sinn der Freimaurerei

Autor: Seber, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407618

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 21

DER FREIDENKER 163

einzig und allein von der Oxydations- und Reduktionsfahigkeit
des Eisens als des eigentlich' titigen Prinzips konstituiert wird.
Nach den in vorstehenden Ausfithrungen besprochenen
Erkenntnissen wurde nun die Frage aufgeworfen, ob denn nur
das Eisen infolge seines lebenzeugenden chemischen Verhal-
tens €ine Vorzugsstelle in der Reihle der Grundstoffe einnehme,
oder ob nicht etwa auch andere Elemente in der Lage seien,
echte Stoffwechselvorginge in Erscheinung treten zu lassen,
Besondere Aufmerksamkeit wurde in diesem Belange dem
Kohlenstoff gewidmet, da dieser sich ja iiberall dort vor-
findet, wo wir »Leben« feststellen. Eine seiner chemischen Ver-
bindungen, die Cyansiure (bestehend aus je 1 Atom Koh-
lenstoff. Stickstoff, Wasserstoff und Sauerstoff), besitzt die
dem Eiweiss zukommende Eigenschaft, gleichen Stoff in sich
aufzunehmen, ohne jedoch dadurch in eine Molekelgruppe
ilberzugehen, sondern durch Einverleibung des aufgenommenen
Stoffes in den Rahmen des fritheren, jetzt bloss grdsser ge-
wordenen Molekiils (Polymerie). ‘Ausserdem besitzt die Cyan-
sdure noch die Fahigkeit, durch Aufnahme von Wasser Kohlen-
sdure und Harnstoff. abzuspalten. Da sie also einerseits ihre
Substanz aufbaut, andererseits Stoffe ausscheidet und den sol-
cherart eingetretenen Substanzverlust durch Neuaufnahme von
aufbauenden Stoffen wieder wettmacht, fiithrt sie uns einen
richtigen Stoffwechsel vor Augen. Pfliiger erblickt deshalb in
der Cyansiure geradezu eine »halblebende« Substanz. Dieses
iiberaus geniale Denkresultat ist von weittragendster Bedeu-
tung, da es tiefgriindige und iiberraschende Schliisse auf die
Entstehung des ersten organischen Lebens auf unserem Erdball
gestattet, Wenn nidmlich der Kohlenstoff es ist, dessen Stoff-
wechselbefahigung den Anstoss zur Entwicklung organischen
Lebens gegeben hat, so miissen die ersten Anfinge von Stoff-
wechseltitigkeit auf der Erde, also der Zeitpunkt der natiir-
lichen Urzeugung, in ein sehr frithes Entwicklungsstadium
unseres Planeten zuriickverlegt werden, da sich Kohlenstoff
und Stickstoff nur in Glithhitze zu dem Gase Cyan verbinden
konnen. Allerdings hat die Wissenschaft in diesem Punkte noch
nicht ihr letztes Wort gesprochen, denn es ist nicht ausge-
schlossen, dass eines Tages neue Kohlenstoffverbindungen auf-
gefunden werden, die mit gleichem Recht Anspruch auf die
Urheberschaft der ersten Stoffwechselproduktionen erheben
konnten. Wie dem jedoch immer sei, diirfte das Element Koh-
lenstoff, als zum Stoffwechsel befahigt, den eigentlichen Ueber-
gang vom »Toten« zum »Lebendigen« darstellen. Vielleicht
auch waren Kohlenstoff, Eisen sowie andere Elemente und
deren Verbindungen vor ungezihlten Jahrmillionen an der
allmdhlichen Heranbildung organischen Lebens gleichzeitig
oder wechselweise beteiligt — allein, solche gemutmassten
Zusammenhinge bilden nicht mehr den Kernpunkt des Pro-
blems der kiinstlichen Lebenserzeugung.
- Die grossen Erfolge, die der synthetischen und der experi-
mentellen Biologie und Hand in Hand damit der philosophi-
schen Spekulation beschert wurden, sind gleichzeitig das end-

giiltige Pensionsdekret fiir -den »Schopfer« der Bibel, der héch-
stens noch im Exil eines kindlichen Altweiberaberglaubens ein
klagliches und schattenhaftes Dasein fristet. Die von den Vita-
listen heute noch postulierte besondere »Lebenskraft« hat ihren
iibernatiirlichen Nimbus verloren und stellt sich uns als ein
rein mechanisches Spiel mathematisch erfassbarer Kraftfunk-
tionen dar,

Der nachste, absolut sicher zu gewirtigende Schritt nach
vorwirts wird aber der sein, auf synthetischem Wege echte
Eiweissubstanzen darzustellen, denen bei ihrer Erzeugung die
Funktion »Leben« schon von selbst anhaften wird, genau so,
wie ein Produkt schon gegeben ist, wenn alle seiner Faktoren
festgestellt sind. 2 :

Der politische Sinn der Freimaurerei.
Dr. Max Seber.

Durch Ludendorffs blamable sog. Enthiillungsschrift sind
der so harmlosen deutschen Freimaurerei Hintergriinde ange-
dichtet worden, in denen das eigentliche Wesen der Freimau-
rerei enthalten sein soll. Gefahren fiir Volk und Staat sollen
da verborgen sein, die nur das Genie eines Ludendorff mit
blauer Brille und schwedischem Reisepass entdecken konnte,
Es ist zum grossten Teil blanker Unsinn, was da von Luden-
dorff und Gattin herausgeangelt worden ist. Viel besser als
Ludendorif weiss der Klerikalismus um das wahre Wesen des
Freimaurertums, wenn er es auch nicht ausspricht, was er
weiss. Er kann es gar nicht offen aussprechen, warum er die
Freimaurerei so fanatisch bekampft und muss daher allerlei
Masken erfinden, die er ihr aufsetzt. Auch Ludendorif steht mit
seiner Schrift, wenn auch wunabsichtlich, durchaus 'im Dienst
des Klerikalismus, der seit jhrem Bestehen die Freimaurerei
systematisch durch Verdichtigungen aller Grade bekampift,
nicht aus Unkenntnis der Freimaurerei, sondern weil er es fiir
erlaubt hilt, das freimaurerische Prinzip mit allen Mitteln zu
bekidmpfen, Denn'der Klerikalismus erkennt in der Freimaurerei
seinen absoluten Gegensatz und darum hasst er sie todlich.
In den pipstlichen Kundgebungen gegen die Freimaurerei wird
dieser Gegensatz mehrfach beriihrt, jedoch nie in voller Klar-
heit ausgesprochen, Er wiirde ja wenigstens in den Augen der
heutigen Menschheit gar keinen Kampf rechtfertigen. Die Ver-
mischung der Glaubensbekenntnisse und die dabei erfolgende
Verwischung der Unterschiede ist ja- noch lange nicht das, was
der Klerikalismus am Freimaurertum so infernalischi ‘hasst. Der
eigentliche Grund liegt in dem politischen Sinn der
Freimaurerei, insofern sie als gemeinschaftsbildende Macht
allein das Staatsprinzip anerkennt, nicht aber das/ Kirchenprin-
zip.” Das Kirchenprinzip will die Organisierung der Menschen
zu geschlossenen Gemeinschaften auf der Grundlage des ge-
meinsamen Glaubensbekenntnisses durchgefithrt wissen, das
gleichzeitig eine starke Bindung in allen wichtigen kulturellen

lich fest iiberzeugt, ein gutes Werk vollbracht zu ‘haben, das der
allessehende Vater im Himmel bereits gebucht hat,

Einige Tische weiter hat ein Journalist, der mit der Gesellschaft
reiste, seinen Notizblock hervorgezogen, Etwa~in Erwartung einen
Ohrfeige »a la Bethlen«, oder gar eines Attentates? Jedenfalls scheint
er nichts der Notiznahme wiirdiges zu erleben; der Herr Kanzler
ist hierzulande nicht Gegenstand tiefster 'Verehrung, kaum hatte man
den Neuangekommenen bemustert, ist er jedem gleichgiiltig.

Neben dem Journalisten hatte ein Geheimpolizist Platz genom-
men. Aber Herr Prilat, wo bleibt denn das Vertrauen auf géttlichen
Schutz und Gottes allmichtigen Willen? Sollte es Gott gefaljen, Sie
durch den Dolch eines Anarchisten ins bessere Jenseits zu beférdern,
wiirde ein von Ihnen geduldeter oder gar bestellter sprungbereiter
Polizist seinen Willen zu verhindern suchen? Welch eine Todsiinde!
Oder darf ich annehmen, dass .Sie mit mir einig gehen und der Auf-
fassung sind, der. weltliche Schutz sei dem géttlichen vorzuziehen?
Sehen Sie, Herr Kanzler, Sie Sind ein Gottesmann, ich aber ein
Ketzer; konnte jedoch jemand in lhr mildes Herz blicken, er wiirde
bestimmt entdecken, wie Sie auch in andern Beziehungen mit. niir
einig gehen, )

Wie -felsenfest das Vertrauen der geistlichen Herren zu Gott ist,
beweist mir deutlich der Blitzableiter auf den Kirchen. Ich ziehe
daraus folgende Schliisse:

1. Der gute Gott zerstort absichtlich sein eigen Haus, verdiente
deshalb nach weltlichem Recht bestraft zu werden.

2. Der Mensch baut Blitzschutzvorrichtungen auf die Kirchen, um
den Willen Gottes zu vereiteln, und Gott duldet dies?

3. Die menschlichen Schutzmassregeln zeigen sich wirksam, Gott
ist folglich ohnmichtig, besser gesagt: einen allméichtigen,
gottlichen Willen gibt es nicht!

Ebenso wenig gross und felsenfest ist der Glaube an einen Him-
mel. Lasst nicht jedes Pfafflein den Arzt rufen, sobald es sich in
Lebensgefahr glaubt? Die Herren Bischéfe und gar der Papst, rufen
sie nicht die ersten Grossen der Medizin an ihr Krankenlager, statt
sich des Todes und des Antritts des bessern Lebens zu freuen? Wo
wir hinsehen, nichts als Lug' .und Trug und Doppelmoral! Dies alles,
um sich auf dieser Welt schon giitlich zu tun und den Platz an der
Sonne jener einzunehmen, die ihn durch ihrer Héinde Arbeit mehr
als verdient hitten.

O Mensch, lerrie denken! Du brauchst kein Gelehrter zu sein;
kleine Vorkommnisse des tiglichen Lebens vermogen dich oft besser
zu iiberzeugen als weise Theorien, an die du auch wieder »glauben«
musst, weil du sie nicht kontrollieren kannst,

Solche Betrachtungen begleiteten mich auf dem Heimweg. Von
der Begegnung mit dem Herrn Prilaten und Kanzler verblieb einzig
die Ueberzeugung, einem geistig unfreien Mann gegeniibergesessen
zu haben. G

Filschungen zur hjhern Ehre Gottes.
Vorn O. Wolfgang, Wien.

Das biirgerliche Gesetzbuch bestraft zwar falsche Vorspiegelun-
gen und Filschungen; aber wie es als boswillige »Gefihrdung der
korperlichen Sicherheit« geahndet wird, wenn dir der Wind einen
Blumentopf vom Fenster auf die Strasse wirft — auch wenn der Topf



164 DER FREIDENKER

Nr. 21

Fragen auferlegt. Die notwendige Einheitlichkeit des Gemein-
wesens soll durch eine erzwungene Einférmigkeit und Gleich-
heit herbeigefiihrt werden. Das Recht auf eigne Meinung und
eigne Lebensbestimmung wird dem Einzelnen nicht zuerkannt.
Anders das Staatsprinzip, das man auch als das weltlichz Ge-
meinschaftsprinzip gegeniiber dem geistlich-kirchlichen bezeich-
nen kann, Es verlangt von den einzelnen Staatsangehdrigen
nicht mehr die Bindung auf das gleiche, staatlich befohlene
Glaubensbekenntnis, es ldsst in diesen Dingen mehr oder we-
niger volle Freiheit, es will die' Einheitlichkeit nicht durch die
Fesselung des Geisteslebens erreichen, sondern unter voller
Freigabe der geistigen Betitigung durch Bindung an den ge-
meinsamen praktischen Zweck, der durch Staatsgebiet, Wirt-
schaft, politische Konstellation usw. gegeben ist. Das Staats-
prinzip erlaubt es Menschen verschiedener Weltanschauungen
und Religionen zu einer Staatsgemeinschaft zu einen, es findet
den gemeinsamen Einigungspunkt ausserhalb der religidsen
Sphire. Nur so ist es heutzutage natiirlich moglich, grosse
Massen zu gemeinsamer Arbeit am Staat zu vereinen. Solche
Vereinigung Verschiedenartiger setzt aber Toleranz voraus,
die Anerkennung des Rechts auf eigne Meinung fiir jeden. Von
all diesen Dingen will der Klerikalismus nichts wissen. Er er-
kennt niemand das Recht zu, in Glautensdingen selbstindig
viorzugehen, er will auch nichts von Toleranz wissen, von keiner
Gemeinschaft unter verschieden Denkenden, er will nur die
Gemeinschaft der Glidubigen gleicher Art als wahre Gemein-
schaft und notwendiges Fundament der Staatsgemeinschaft an-
erkennen, Wenn er auch in der Gegenwart sein Prinzip nicht
unmittelbar verwirklichen kann, so arbeitet er doch stindig
auf die Ausbreitung seines Einflusses und die Vermehrung
seiner Anhingerschaft hin, Und in letzter Linie geht die Kampf-
arbeit des Klerikalismus immer dorthinaus, zur alten Glaubens-
einheit zuriickzufiithren, wofiir kein Mittel unangewendet bliebe,
wenn die entsprechende Macht vorhanden wire.

In diesem historischen Kampf zwischen Staat und Kirche,
der nicht bloss ‘ein Ringen um die Vorherrschaft im Staat, ein

Streit zwischen Staatsmacht und Kirchenmacht ist, sondern .

auch einer zwischen Staatsidee und Kirchenidee in Hinsicht
auf die Vereinigungsprinzipien der Menschen, hat nun von
‘Anfang an die Freimaurerei die Partei des Staates genommen
und sich ganz ausdriicklich zu dem Prinzip der Anerkennung
der Verschiedenartigkeit der in staatlichen-Gemeinschaften ver-
einigten Menschen bekannt. Sie sieht ihre Aufgabe darin, die
Verschiedenartigkeiten zu iiberbriicken, ohne sie zu zerstdren.
Sie lehrt, dass es sehr wohl méglich sei, verschiedenartig den-
kende Menschen in eine briiderliche Gemeinschaft einzureihen,
wenn man eben das Trennende, besonders in religiosen Din-
gen, zuriickstellt und sich auf die gemeinsame Menschlichkeit
besinnt. Wenn man weiterhin das gemeinschaftliche Ziel der
Menschenveredlung im Auge’ behilt, einer erdumspannenden
Humanitit. So hat die Freimaurerei aus der Notwendigkeit des
Verschiedenseins der Menschen und aus der Notwendigkeit

der individuellen Verschiedenheit Raum zu gewihren ein neues
Gemeinschaftsideal geschaffen, Sie hat die praktische Not-
wendigkeit entwickelten Staats- und Kulturlebens idealisiert .
und dem sich von selber durchsetzenden staatlichen Gemein-
schaftsprinzip eine hohere Weihe erteilt. Gegeniiber dem Kir-
chenprinzip Gemeinschaft durch Glaubenseinheit
hat sie das Staatsprinzip Gemeinschaft trotz und iiber
Glaubensverschiedenheit in die Sphire sittlichen Stre-
bens erhoben. Damit aber ist sie zum schirfsten Gegner des
Kirchenprinzips geworden. Daher der Hass der Kirche. Daher
der stindige Kampf mit allen Mitteln.

Dabei ist das Freimaurertum seiner Idee nach nicht etwa
religionsfeindlich. Sie bekdmpft nicht die religiésen Ideen als
solche, sondern nur den Zwang in religiésen Dingen.
Den Zwang, der sich in dem Streben ausdriickt, die Glaubens-
einheit innerhalb der Staaten durchzusetzen bezw. sie zur
Grundlage der Staatstitigkeit zu machen und den Zwang, der
von der Kirche auf ihre eignen Angehérigen durch die Auf-
stellung dogmatischer Bindungen ausgeiibt wird. Die Freimau-
rerei ist die Feindin jeder dogmatischen Religion. Da aber
das Dogma die Grundlage der Kirche und der Kirchenmacht
darstellt, ist sie auch Feindin der Kirche. Sie ist aber nicht
prinzipielle Feindin der Religionsgemeinschaften. In dieser Hin-
sicht unterscheidet sie sich vom Freidenkertum. Sie will ihren
Mitgliedern volle Freiheit lassen, wie sie in religiésen Ange-
legenheiten denken wollen. Nur der gezwungenen Unfreiheit,
dem Dogmatismus, will sie diese Freiheit nicht gewihren, wenn
sie sich selbst recht versteht. So ist ihr Gegensatz zu Religion
und Kirche eigentlich weniger scharf als die Gegnerschaft des
Freidenkertums, Trotzdem wird sie von der Kirche schlimmer
befehdet, Wohl gerade darum, weil sie, ohne Religionsfeind-
schaft zu propagieren. das Gemeinschaftsleben auf nichtreli-
gidse weltliche, sittlich verklirte Grundlagen heben will. Das
scheint der Kirche fiir ihren Bestand offenbar gefihrlicher als
die prinzipielle Gegnerschaft des Freidenkertums.

Das eine wird man aus diesen Darlegungen entnommen
haben dass nimlich die Freimaurerei, obwohl von Haus ganz
unpolitisch - doch einen politischen Sinn hat, dass sie
eine politische Funktion erfiillt. Sie verficht die sittliche Idee
des die religiosen Verschiedenartigkeiten respektierenden Staa-
tes gegeniiber der sie mit aller Macht verfolgenden Kirche.
Die Freimaurerei ist daher notwendig antiklerikal. In Lindern.
in denen der klerikale Druck sehr stark ist, tritt dies besonders
deutlich hervor.

Was es mit ihrer angeblichen Staatsgefihrlichkeit auf sich
hat, kann man danach ermessen. Der Klerikalismus handelt hier
nach’ der Methode: haltet den Dieb! Leider findet er umnebelte
Gehirne genug, bei denen er mit seinen Verdichtigungen Glau-
ben findet. Die gesamte Hetzpropaganda gegen die Freimau-
rerei geht ja von der klerikalen Partei aus, die auch den Vél-
kischen Propagandamaterial iibelster Sorte liefert, wie aus dem
Einfluss der jesuitisch durchtrinkten Schmihschrift des be-

niemanden traf — wihrend es als Verdienst um die Auifrechterhal-
tung der goéttlichen  Ordnung gefeiert wird, wenn Ordnungsbestie
(lies Polizisten) in Demonstranten schiesst, hunderte tétet und tau-
sende verwundet, so ist es etwas anderes auch, ob nun ein armer
Teufel wagt, Banknoten zu filschen, um sich und seiner Kinder in
iieser géttlichen Ordnung das Leben linger zu fristen, oder ob die
Klerisei ihre und anderer Leute Dokumente filscht, um ihren eigenén
‘Bankrott noch einige Jdhrchen hinzuziehen.. . ..

Mittel und Zweck haben selten Abwechslung gezeigt. Die Bibel
erzihlt bekanntlich von 7 fetten und 7 mageren Jahren in Aegypten;
letztere als Strafe Jahwes. Nun, auch Agyptische Priester erzdhlten
von 7 Hungerjahren, jedoch als Strafe des siiddgyptischen Wasser-
gottes Chnubis, dessen Kult im Nonden frither unbekannt war, Nach
der Restaurationszeit gewannen die Siidpriester auch im Deltagébiet
Einfluss und schrieben auf einen Felsen der Kataraktinsel Sehél in
moglichst altem Stil eine Schenkungsurkunde an sie, angeblich ver-
fasst vom Konig Doser-Sa (Tosertasis) aus der 3. Dynastie. Damit
spiegelten sie eine mehr als 3000jihrige Anwartschaft vor, die sich
nicht mehr iiberpriifen liess. Wie.durch Zufall, wurde zur richtigen
Zeit diese »Urkunde« entdeckt, ebenso.wie just der Hohepriester
Hilkia im Hause des Herrn dessen Gesetzbuch fand, nach einer Frist
von 350 gottverlassenen Jahren (2. Kon. XX, 8),1)

1) Selbst mit Bibelversen wurde gemogelt: In der Bergpredigt
lisst Jesus den Moses sagen: »Du sollst deinen Nichsten lieben und
deinen Feind hassen.« Diese Forderung erscheint weder im Alten
Testament noch bei den Rabbinern, im Gegenteil, im 3. Mos. XIX, 18
wird auch geboten, den Fremdling und Auslinder zu ieben und an
die Knechtschaft in Aegypten stets zu denken, und 2. Mos. XXIII,

Nun, bis auf diese von beiden Priesterschaften ausgebeuteten
7 bosen Jahre (die wahrscheinlich auch nur auf der Mystik der bésen
Sieben beruhten, ohne historischen Untergrund), findet man in den
tausenden von &gyptischen Inschriften gar nicht, was die Bibelbe-
richte stiitzen kénnte, Abgesehen davon, dass es damals noch kein
einheitliches Bibelvolk gab, bezweifelt man sogar, ob sich selbst
Teile desselben je in Aegypten aufgehalten hitten. Auf Erntefeldern,

" vor der Tenne, in den Kornspeichern und Magazinen, im Brauhaus,

der Vorratskammer.. . iiberall notierte der pedantische Aegypter
gewissenhaft alles: die Zahl der Vorrite oder erteilter Stockprigel,
den Wasserstand des Nil usf, usf. Aber nichts iiber ein aus Aegypten
ausziehendes Volk, nichts iiber einen Mose, der uns z. B. von Hand-
miihlen egzdhlte (2. Mos. XI, 5), die uns sonderbarerweise noch nie
auf einem Gemilde von altigyptischer Hand begegnet sind, daher
wohl auch unbekannt waren, »Mit Ross und Reitern« schlug Gott die
Aegypter (vgl. 1. Mos. 50, 9 und 2. Mos. 15, 19), aber auf altigyp-
tischen Denkmilern findet man nur typische Auslinder auf Rossen
und auf Inschriften vor der 18, Dynastie (1700 v. u, Z.) findet man

4 ff. wird auch offene Feindesliebe gepredigt (findet sich als Plagiat

dann bei Lukas X, 33 ff.). Mehrfach verbieten auch die Spriiche, vol-
lends aber der Talmud, Feindeshass (Menachoth 18, Pessachim 113,
Jalkut 20 b usf.). .

Nach Lukas II, 22 ff. geht Maria, nachdem sie die erste Reini-
gung nach der Geburt Jesu iiberstanden hat, in den Tempel, um
3. Mos. XII, 6 zu geniigen, nimmt aber das Kind mit, wozu kein An-
lass war. Das wird ganz falsch mit 2. Mos, XIII, 2 bemintelt, wo
nur ganz allgemein davon gesprochen wird, dass die Erstgeburt Gott
geheiligt ist. Dies wird aber verdreht, um die Simeonfabel einschie-
ben zu kénnen, die auf buddhistische Vorbilder zuriickgeht.



Nr. 21

DER FREIDENKER . 165

kannten Buches von Wichtl auf die »Enthiillungen« Ludendorffs
zu erkennen ist. Aber das Ziel der Freimaurerei hat keine Kiri-
tik zu scheuen: die dussere Gemeinschaft der im modernen
Staat Vereinigten nach Glaube und Kulturidealen Verschiedenen
zu einer inneren, sittlich geadelten Gemeinschaft zu erheben.

o Emiléc.

?\/ (Zum 150, Todesjahre Jean - Jacques Rousseau’s *). !

™ Der »Emil oder iiber die Erziehung« ist diejenige Schrift
Rousseau’s, welche ihm die schwersten und nachhaltlgsten
Verfolgungen zugezogen hat. Wie sehr er mit seinem kiihnen
Werk ins Volle schoss, erkennen wir daran, dass noch heute
die Klerikalen aller Sch;attierung_en es fiir unentbehrlich hal-
ten, ihn zu verleumden und zu verfehmen. Und in der Tat
wird damit erreicht, dass Rousseau’s Emil vom Volke nicht
gelesen wird. Welcher gesittete Mensch méchte sich bei der
Lektiire von Schriften verrufener Menschen ertappen lassen?

Was steht denn im Emil, vor dem unsere Theologen so
Angst haben? Gar vielerlei. Indessen halte ich es fiir unmog-
lich, dieses Vielerlei in einem Zeitungsartikel gedankentreu
zu resiimieren. Der Raummangel zwingt mich, mich auf einen
einzigen Punkt in Rousseau’s Schrift zu beschrinken, und auch
diesen vermag ich nur in ganz verstiimmelter Weise wiederzu-
geben, namentlich was Rousseau’s zwingende, glinzende Be-
weisfithrung anbelangt.

Rousseau greift so nebenbeiim Emil die kirchliche Moral-
lehre an, »Eure Institutionen,« beschuldigt er die Kirche, »eure
Gesetze, eure Kultusse, selbst eure Tugenden quilen und de-
gradieren die Menschen. Die Pflichten, die ihr ihnen aufbiirdet,
sind deprimierend: Fasten, Entbehrungen, Zerknirschungen,
Verstiimmelungen, Selbstanklagen, Klaustrierungen. Ihr macht
dem Menschen zur Pflicht nur, was ihn erniedrigt und was e:
nur widerwillig tut; ihr veranlasst ihn, das Leben zu hassen
und die Mittel zu missachten, es zu erhalten; eure Frauen sind
ohne Ménner; eure Giiter sind Vernachléissigt; ihr verschmauset
die Tiere und ihr ermordet die Menschen; ihr liebt das mensch-
liche Blut und die Scheiterhaufen; alle eure Anstalten scho-
kieren die Natur und erniedrigen die Menschen; und unter
dem doppelten Joch des Despotismus und des Fanatismus er-
driickt ihr ihn mit euern Regierungen und euern Géttern. Ihr
ziichtet die Intoleranz und den Fanatismus. Eure Bussiibungen
und eure Sittengebote niitzen niemandem etwas. Kurzum, die
kirchliche Moral ist steril und verderblich, weil sie rein will-
kirlich (arbitraire) ist.«

Rousseau bestreitet ferner, dass der Mensch von Natur
schlecht sei, wie die kirchliche Morallehre es will. Was die

*) Jean Jacques Rousseau, franzésischer Pidagoge, Philosoph
und Schriftsteller, geb. 28. jum 1712 in Genf, gest 2. Juli 1778 in
Ermenonville (Depart Oise).

Christen vigiés und bosartig mache, sei nicht ihre angeblich
angeborenc Verdorbenheit, sondern sei die Folge. verkehrter
Gesetze, fehlerhafter Institutionen und naturwidriger Sitten-
gebote, welche den christlichen Volkern aufgezwungen werden,

Rousseau ist nun der Meinung, dass die Morallehre der
Natur und dem Bediirfnisse der Menschen entsprechen miisse;
denn Moralgesetze, . welche die “menschliche Natur vergewal-
tigten, erzeugten Laster und Verbitterung, oder bewxrkten den
Untergang eines Volkes,

jAlle Eigenschaften der Lebewesen bezwecken deren Selbst-
erhaltung, Zu diesen Eigenschaften zihlen auch deren psychi-
Anlagen (Instinkte, Gefiihle). Es sei. Aufgabe der Moralwissen-
schaft, letztere Anlagen beim Menschen genau zu erforschen
und darauf eine Morallehre zu konstruieren, welche mit der
Natur und den Bediirfnissen der Menschheit (Briiderlichkeit
usw.) im Einklang steht. Alle Moralsysteme der Metaphysiker
welche die wahre Natur des Menschen ignorieren, seien zu
verwerfen,

Was die psychischen Anlagen anbelangt, so beschaftigt
sich Rousseau in lingerer, glinzender Ausfithrung mit dem
Gerechtigkeitsgefithl, das jedem Menschen angeboren sei und
das die kirchliche Morallehre total ignoriere. Es gebe keinen
normalen Menschen, welcher mit dem Laster und dem Ver-
brechen sympathisiere,

Die kirchliche Morallehre stiitze sich teilweise auf die
Bibel. Rousseau verwirft indessen alle biblisch-kirchlichen Dog-
men, wie namentlich auch das Dogma vom Siindenfall, der
Erbsiinde und der Erlésung; nebstdem verwirft er alle bibli-
schen Offenbarungen, Weissagungen und Wundergeschichten;
er sidgt sie ab mit wenigen, aber jedermann verstindlichen

.~ und unwiderlegbaren Argumenten.

Zum vollen Verstindnis des »Emil« ist es fast unentbehr-
lich, zwei ergidnzende Schriften Rousseau’s zum Emil zu lesen,
namlich seinen offenen Brief an Chr. de Beaumont, Erzbischof
von Paris, und seine noch' berithmteren und entscheidenderen
sLettres écrites de la Montagne«, in denen er snch mit der
Genfer Theokratie auseinandersetzt.

Jean Jacques Rousseau gehort zu den mutigsten und unab-
hingigsten Denkern aller Zeiten; seine philosophischen Werke
haben noch immer aktuellen Wert., Vor den Schriften der ziinf-
tigen Philosophen haben sie den grossen Vorzug, dass sie von
jedermann verstanden werden  koénnen; auch hierin zeigt er
sich’ als ein unentwegt aufrichtiger und unverfilschter Volks-
freund. B. Freuler.

Eine Karte

an dic Geschiftsstelle der »F. V. S, Postfach, Ziirich 18, ge-
niigt, um Probenummern des »Freidenkers« zu erhalten oder
um sich als Abonnent oder Miitglied anzumelden.

iiberhaupt kein Pferd. Abbildungen von Reitern stammen wohl erst
aus romischer Zeit, 2)

Noch mehr muss man sich wundern, dass kein »Zeitgenosse
Christic ihn oder seinen wundersamen Tod, wobei sich die Sonne
verfinsterte, erwihnt; auch nichts weiss yon Petrus oder Paulus. Ich
habe schon in meinem Buche »Biblischer Stumpfsinn« S. 55 ff. er-
wihnt, dass Herodes 4 Jahre .nach seinem Tode den Bethlehemiti-
Kindermord befahl, dass die Schitzung, die zu Jesu Geburt stattge-
funden haben soll (Luk. II, 1—2) erst 67 Jahre »nach Christi Ge-
burt« erfolgte und dass Quirinus damals Statthalter war, wihrend ihn
der Evangelist Cyrenius nennt; ‘dass Lysanias, der zu Johanhis Zeit
Tetrarch von Abilene gewesen sein soll, bereits 36 Jahre tot war und
es gar keine Tetrarchie Abilene gab usf. Im Hause des Hohenprie-
sters Kaiphas trifft Petrus einen Hahn, der Gutenmorgen kriht, wie-
wohl Hihne bei den Juden verpoént und als Tiere des Teufels ge-
fiirchtet waren. Zu allem findetman im Talmud, der alle Namen der
Hohepriester seit Antigonus (um 200 vor u. Z.) auffuhrt bis zur Zer-
storung des Tempels keinen einzigen Kaiphas!

Den Hohenpriester »Josef, der auch .Kaiphas hiess¢, finden wir
allerdings nur noch bei Josephus Flavius (Altert. 18, 2, 1 und 4, 3),
aber mit diesem jidischen Journalisten der Zeit um das Jahr eins

?) Kirchenlichter wie Clemens von Alexandria, Eusebius, Irendus
und Tertullian geben zu, dass wihrend der babylonischen Gefangen-
schaft das ganze hebriische Schrifttum vernichtet wurde, finden es
aber ganz natiirlich, dass 70 Jahre spiter Esra der Levite infolge
Inspiration alle gotﬂlchen Schriften, ohne sie gekannt zu haben,
wortwortlich niederschrieb, samt allen Biichern Mosis (die ubngens
ohnedies erst viel spiter verfasst worden w. aren, ca. im 5. Jahrh).

herum hat es eine eigene Bewandtnis. Lange hatte man es peinlich
empfunden, dass Josephus nichts von Jesus wusste, Und siehe ‘da,
eines schonen Tages fand man mitten in einer Skandalgeschichte von
der schonen Paula, die zwei dgyptische Offiziere verfithrten:

»Zu dieser Zeit trat ein gewisser Jesus, ein weiser Mann, auf,
wenn anders man ihn einen Menschen nennen soll. Er war namlich
ein Tater wunderbarer Werke ..., Der ,Messias war dieser. Und als
ihn auf Anzeige der ersten. Madnner bei uns Pilatus... bestraft hatte

. usfx :

Nun war Josephus ein rechtgliubiger Jude, also konnte er keinen
Messias anerkennen. Auch buhlte er um die Gunst der Rémer und
hitte nie so etwas geschrieben, noch schreiben konnen, weil er
wusste, dass Pilatus seit 36 .n. u. Z nicht mehr in Paldstina war,
kein Recht zur Verurteilung hatte usf. Die Stelle ist also ldngst als
Einschiebsel wnd plumpe Féalschung bekannt.

Es vergeht aber fast kein Jahr, wo man nicht doch neue Be-
weise finden will, dass Josephus doch etwas iiber Jesus geschrieben
habe — einmal in griechisch, dann in aramiisch. Erst im Vorjahr
wurde von »neuaufgefundenen Handschriften« des Josephus geflun-
kert, aber es niitzte nichts,

An einer zweiten Stelle wird »Jakobus, der Bruder Jesu«, er-
wihnt. Aber noch der Kirchenvater Orlgenes kennt diese Stelle nicht,
sie muss also erst nach seiner Zeit in den griechischen Text des Jo-
sephus hineingeschmuggelt worden sein. Dagegen zitiert er eine noch
plumpere Unredlichkeit, wo die Zerstorung Jerusalems als Strafe fiir
die Hinrichtung des Jakobus gedeutet wird, Dass das ein Christ,
nicht aber der romische Biirger Josephus, der sich nach seinem kai-
serlichen Gonner »Flavius« nannte, geschrieben hatte, ist natiirlich.

Der fachkundige Theologe ‘Paul Schmiedl hat in der »Neuen



	Der politische Sinn der Freimaurerei

