
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 21

Artikel: Der politische Sinn der Freimaurerei

Autor: Seber, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407618

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 21 DER FREIDENKER 163

einzig und allein von der Oxydations- und Reduktionsfähigkeit
des Eisens als des eigentlich tätigen Prinzips konstituiert wird.

Nach den in vorstehenden Ausführungen besprochenen
Erkenntnissen wurde nun die Frage aufgeworfen, ob denn nur
das Eisen infolge seines lebenzeugenden chemischen Verhaltens1

eine Vorzugsstelle in der Reihe der Grundstoffe einnehme,
oder ob nicht etwa auch andere Elemente in der Lage seien,
echte Stoffwechselvorgänge in Erscheinung treten zu lassen.
Besondere Aufmerksamkeit wurde in diesem Belange dem
Kohlenstoff gewidmet, da dieser sich ja überall dort
vorfindet, wo wir »Leben« feststellen. Eine seiner chemischen
Verbindungen, die Cyansäure (bestehend aus je 1 Atom
Kohlenstoff. Stickstoff, Wasserstoff und Sauerstoff), besitzt die
dem Eiweiss zukommende Eigenschaft, gleichen Stoff in sich
aufzunehmen, ohne jedoch dadurch in eine Molekel gruppe
überzugehen, sondern durch Einverleibung des aufgenommenen
Stoffes in den Rahmen des früheren, jetzt bloss grösser
gewordenen Moleküls (Polymerie). 'Ausserdem besitzt die Cyansäure

noch die Fähigkeit, durch Aufnahme von Wasser Kohlensäure

und Harnstoff abzuspalten. Da sie also einerseits ihre
Substanz aufbaut, andererseits Stoffe ausscheidet und den
solcherart eingetretenen Substanzverlust durch Neuaufnahme von
aufbauenden Stoffen wieder wettmacht, führt sie uns einen
richtigen Stoffwechsel vor Augen. Pflüger erblickt deshalb in
der Cyansäure geradezu eine »halblebende« Substanz. Dieses
überaus geniale Denkresultat ist von weittragendster Bedeutung,

da es tiefgründige und überraschende Schlüsse auf die
Entstehung des ersten organischen Lebens auf unserem Erdball
gestattet. Wenn nämlich der Kohlenstoff es ist, dessen
Stoffwechselbefähigung den Anstoss zur Entwicklung organischen
Lebens gegeben hat, so müssen die ersten Anfänge von
Stoffwechseltätigkeit auf der Erde, also der Zeitpunkt der natürlichen

Urzeugung, in ein sehr frühes Entwicklungsstadium
unseres Planeten zurückverlegt werden, da sich Kohlenstoff
und Stickstoff nur in Glühhitze zu dem Gase Cyan verbinden
können. Allerdings hat die Wissenschaft in diesem Punkte noch
nicht ihr letztes Wort gesprochen, denn es ist nicht
ausgeschlossen, dass eines Tages neue Kohlenstoffverbindungen
aufgefunden werden, die mit gleichem Recht Anspruch auf die
Urheberschaft der ersten Stoffwechselproduktionen erheben
könnten. Wie dem jedoch immer sei, dürfte das Element
Kohlenstoff, als zum Stoffwechsel befähigt, den eigentlichen Uebergang

vom »Toten« zum »Lebendigen« darstellen. Vielleicht
auch waren Kohlenstoff, Eisen sowie andere Elemente und
deren Verbindungen vor ungezählten Jahrmillionen an der
allmählichen Heranbildung organischen Lebens gleichzeitig
oder wechselweise beteiligt — allein, solche gemutmassten
Zusammenhänge bilden nicht mehr den Kernpunkt des
Problems der künstlichen Lebenserzeugung.

Die grossen Erfolge, die der synthetischen und der
experimentellen Biologie und Hand in Hand damit der philosophischen

Spekulation beschert wurden, sind gleichzeitig das endlich

fest überzeugt, ein gutes Werk vollbracht zu "haben, das der
allessehende Vater im Himmel bereits gebucht hat.

Einige Tische weiter hat ein Journalist, der mit der Oesellschaft
reiste, seinen Notizblock hervorgezogen. Etwa "in Erwartung einen.
Ohrfeige »ä la Bethlen«, oder gar eines Attentates? Jedenfalls scheint
er nichts der Notiznahme würdiges zu erleben; der Herr Kanzler
ist hierzulande nicht Gegenstand tiefster 'Verehrung, kaum hatte man
den Neuangekommenen bemustert, ist er jedem gleichgültig.

Neben dem Journalisten hatte ein Geheimpolizist Platz genommen.
Aber Herr Prälat, wo bleibt denn das Vertrauen auf göttlichen

Schutz und Gottes allmächtigen Willen? Sollte es Gott gefallen, Sie
durch den Dolch eines Anarchisten ins bessere Jenseits zu befördern,
würde ein von Ihnen geduldeter oder gar bestellter sprungbereiter
Polizist seinen Willen zu verhindern suchen? Welch eine Todsünde!
Oder darf ich annehmen, dass Sie mit mir einig gehen und der
Auffassung sind, der weltliche Schutz sei dem göttlichen vorzuziehen?
Sehen Sie, Herr Kanzler, Sie sind ein Gottesmann, ich aber ein
Ketzer; könnte jedoch jemand in Ihr mildes Herz blicken, er würde
bestimmt entdecken, wie Sie auch in andern Beziehungen mit rriir
einig gehen.

Wie felsenfest das Vertrauen der geistlichen Herren zu Gott ist,
beweist mir deutlich der Blitzableiter auf den Kirchen. Ich ziehe
daraus folgende Schlüsse:

1. Der gute Gott zerstört absichtlich sein eigen Haus, verdiente
deshalb nach weltlichem Recht bestraft zu werden.

2. Der Mensch baut Blitzschutzvorrichtungen auf die Kirchen, um
den Willen Gottes zu vereiteln, und Gott duldet dies?

gültige Pensionsdekret für den »Schöpfer« der Bibel, der höchstens

noch im Exil eines kindlichen Altweiberaberglaubens ein
klägliches und schattenhaftes Dasein fristet. Die von den
Vitalisten heute noch postulierte besondere »Lebenskraft« hat ihren
übernatürlichen Nimbus verloren und stellt sich1 uns als ein
rein mechanisches Spiel mathematisch erfassbarer Kraftfunktionen

dar.
Der nächste, absolut sicher zu gewärtigende Schritt nach

vorwärts wird aber der sein, auf synthetischem Wege echte
EiweisSubstanzen darzustellen, denen bei ihrer Erzeugung die
Funktion »Leben« schon von selbst anhaften wird!, genau so,-
wie ein Produkt schon gegeben ist, wenn alle seiner Faktoren
festgestellt sind. > -v

Der politische Sinn der Freimaurerei.
Dr. Max Seber.

Durch Ludendorffs blamable sog. Enthüllungsschrift sind
der so harmlosen deutschen Freimaurerei Hintergründe
angedichtet worden, in denen das eigentliche Wesen der Freimaurerei

enthalten sein soll. Gefahren 'für Volk und Staat sollen
da verborgen sein, die nur das Genie eines Ludendorff mit
blauer Brille und schwedischem Reisepass entdecken konnte.
Es ist zum grössten Teil blanker Unsinn, was da von Ludendorff

und Gattin herausgeangelt worden ist. Viel besser als
Ludendorff weiss der Klerikalismus um das wahre Wesen des
Freimaurertums, wenn er es auch nicht ausspricht, was er
weiss. Er kann es gar nicht offen aussprechen, warum er die
Freimaurerei SO fanatisch bekämpft und muss daher allerlei
Masken erfinden, die er ihr aufsetzt. Auch Ludendorff steht mit
seiner Schrift, wenn auch unabsichtlich, durchaus im Dienst
des Klerikalismus, der seit ihrem Bestehen die Freimaurerei
systematisch durch Verdächtigungen aller Grade bekämpft,
nicht aus Unkenntnis der Freimaurerei, sondern weil er es für
erlaubt hält, dasi freimaurerisehe Prinzip mit allen Mitteln zu
bekämpfen. Denn der Klerikalisimus erkennt in der Freimaurerei
seinen absoluten Gegensatz und darum hlasst er sie tödlich.
In den päpstlichen Kundgebungen gegen die Freimaurerei wird
dieser Gegensatz mehrfach berührt, jedoch nie in voller Klarheit

ausgesprochen. Er würde ja wenigstens in den Augen der
heutigen Menschheit gar keinen Kampf rechtfertigen. Die
Vermischung der Glaubensbekenntnisse und die dabei erfolgende
Verwischung der Unterschiede ist ja noch lange nicht das, was
der Klerikalismus am Freimaurertum so infernalisch hasst. Der
(eigentliche Grund liegt in dem politischen] Sinn der
Freimaurerei, insofern sie als gemeinschaftsbildende Macht
allein das Staatsprinzip anerkennt, nicht aber das! Kirchenprinzip.

Das Kirehenprinzip will die Organisierung der Menschen
zu geschlossenen Gemeinschaften auf der Grundlage des
gemeinsamen Glaubensbekenntnisses durchgeführt wissen, das

gleichzeitig eine starke Bindung in allen wichtigen kulturellen

3. Die menschlichen Schutzmassregeln zeigen sich wirksam, Gott
ist folglich ohnmächtig, besser gesagt: einen allmächtigen,
göttlichen Willen gibt es nicht!

Ebenso wenig gross und felsenfest ist der Glaube an einen Himmel.

Lässt nicht jedes Pfäfflein den Arzt rufen, sobald es sich in
Lebensgefahr glaubt? Die Herren Bischöfe und gar der Papst, rufen
sie nicht die ersten Grössen der Medizin an ihr Krankenlager, statt
sich des Todes und des Antritts des bessern Lebens zu freuen? Wo
wir hinsehen, nichts als Lug.und Trug und Doppelmoral! Dies alles,
um sich auf dieser Welt schon gütlich zu tun und den Platz an der
Sonne jener einzunehmen, die ihn durch ihrer Hände Arbeit mehr
als verdient hätten.

O Mensch, lerne denken! Du brauchst kein Gelehrter zu sein;
kleine Vorkommnisse des täglichen Lebens vermögen dich oft besser
zu überzeugen als weise Theorien, an "die du auch wieder »glauben«
musst, weil du sie nicht kontrollieren kannst.

Solche Betrachtungen begleiteten mich auf dem Heimweg. Von
der Begegnung mit dem Herrn Prälaten und Kanzler verblieb einzig
die Ueberzeugung, einem geistig unfreien Mann gegenübergesessen
zu haben. -|G!-,

Fälschungen zur höhern Ehre Gottes.
Von O. Wolfgang, Wien.

Das bürgerliche Gesetzbuch bestraft zwar falsche Vorspiegelungen
und Fälschungen; aber wie es als böswillige »Gefährdung der

körperlichen Sicherheit« geahndet wird, wenn dir der Wind einen
Blumentopf vom Fenster auf die Strasse wirft — auch wenn der Topf



164 DER FREIDENKER Nr. 21

Fragen auferlegt. Die notwendige Einheitlichkeit des Gemeinwesens

soll durch eine erzwungene Einförmigkeit und Gleichheit

herbeigeführt werden. Das Recht auf eigne Meinung und
eigne Lebensbestimmung wird dem Einzelnen nicht zuerkannt.
Anders das Staatsprinzip, das man auch als das weltliche
Gemeinschaftsprinzip gegenüber dem geistlich-kirchlichen bezeichnen

kann. Es verlangt von den einzelnen Staatsangehörigen
nicht mehr die Bindung auf das gleiche, staatlich befohlene
Glaubensbekenntnis, es lässt in diesen Dingen mehr oder
weniger volle Freiheit, es will die Einheitlichkeit nicht durch die
Fesselung des Geisteslebens erreichen, sondern unter voller
Freigabe der geistigen Betätigung durch Bindung an den
gemeinsamen praktischen Zweck, der durch Staatsgebiet,
Wirtschaft, politische Konstellation usw. gegeben ist. Das
Staatsprinzip erlaubt es Menschen verschiedener Weltanschauungen
und Religionen zu einer Staatsgemeinschaft zu einen, es findet
den gemeinsamen Einigungspunkt ausserhalb der religiösen
Sphäre. Nur so ist es heutzutage natürlich möglich, grosse
Massen zu gemeinsamer Arbeit am Staat zu vereinen. Solehe

Vereinigung Verschiedenartiger setzt aber Toleranz voraus,
die Anerkennung des Rechts auf eigne Meinung für jeden. Von
all diesen Dingen will der Klerikalismus nichts wissen. Er
erkennt niemand das Recht zu, in Glaubensdingen selbständig
vorzugeben, er will auch nichts von Toleranz wissen, von keiner
Gemeinschaft unter verschieden Denkenden, er will nur die
Gemeinschaft der Gläubigen gleicher Art als wahre Gemeinschaft

und notwendiges Fundament der Staatsgemeinschaft
anerkennen. Wenn er auch in der Gegenwart sein Prinzip nicht
unmittelbar verwirklichen kann, so arbeitet er doch ständig
auf die Ausbreitung seines Einflusses und die Vermehrung
seiner Anhängerschaft hin. Und in letzter Linie geht die Kampfarbeit

des Klerikalismus immer dorthinaus, zur alten Glaubenseinheit

zurückzuführen, wofür kein Mittel unangewendet bliebe,
wenn die entsprechende Macht vorhanden wäre.

In diesem historischen Kampf zwischen Staat und Kirche,
der nicht bloss ein Ringen um die Vorherrschaft im Staat, ein
Streit zwischen Staats macht und Kirchen macht ist, sondern
auch einer zwischen Staats idee und Kirchen idee in Hinsicht
auf die Vereinigungsprinzipien der Menschen, hat nun von
Anfang an die Freimaurerei die Partei des Staates genommen
und sich ganz ausdrücklich zu dem Prinzip der Anerkennung
der Verschiedenartigkeit der in staatlichen Gemeinschaften
vereinigten Menschen bekannt. Sie sieht ihre Aufgabe darin, die
Verschiedenartigkeiten zu überbrücken, ohne sie zu zerstören.
Sie lehrt, dass es sehr wohl möglich sei, verschiedenartig
denkende Menschen in eine brüderliche Gemeinschaft einzureihen,
wenn man eben das Trennende, besonders in religiösen Dingen,

zurückstellt und sich auf die gemeinsame Menschlichkeit
besinnt. Wenn man weiterhin das gemeinschaftliche Ziel der
Menscbenveredlung im Auge' behält, einer erdumspannenden
Humanität. So hat die Freimaurerei aus der Notwendigkeit des
Versichiedenseins der Menschen und aus^ der Notwendigkeit

.niemanden traf — während es als Verdienst um die Aufrechterhaltung
der göttlichen Ordnung gefeiert wird, wenn Ordnungsbestie

(lies Polizisten) in Demonstranten schiesst, hunderte tötet und
tausende verwundet, so ist es etwas anderes auch, ob nun ein armer
Teufel wagt, Banknoten zu fälschen, um sich und seiner Kinder in
dieser göttlichen Ordnung das Leben länger zu fristen, oder ob die
Klerisei ihre und anderer Leute Dokumente fälscht, um ihren eigenen
Bankrott noch einige Jährchen hinzuziehen

Mittel und Zweck haben selten Abwechslung gezeigt. Die Bibel
erzählt bekanntlich von 7 fetten und 7 mageren Jahren in Aegypten;
letztere als Strafe Jahwes. Nun, auch ägyptische Priester erzählten
von 7 Hungerjahren, jedoch als Strafe des südägyptischen Wassergottes

Chnubis, dessen Kult im Noriden früher unbekannt war. Nach
der Restaurationszeit gewannen die Südpriester auch im Deltagebiet
Einfluss und schrieben auf einen Felsen der Kataraktinsel Sehel in
möglichst altem Stil eine Schenkungsurkunde an sie, angeblich ver-
fasst vom König Doser-Sa (Tosertasis) aus der 3. Dynastie. Damit
spiegelten sie eine mehr als 3000jährige Anwartschaft vor, die sich
nicht mehr überprüfen liess. Wie. durch Zufall, wurde zur richtigen
Zeit diese »Urkunde« entdeckt, ebenso wie just der Hohepriester
Hilkia im Hause des Herrn dessen Gesetzbuch fand, nach einer Frist
von 350 gottverlassenen' Jahren (2. Kön. XX, 8).

Selbst mit Bibelversen wurde gemogelt: In der Bergpredigt
lässt Jesus den Moses sagen: »Du sollst deinen Nächsten lieben und
deinen Feind hassen.« Diese Forderung erscheint weder im Alten
Testament noch bei den Rabbinern, im Gegenteil, im 3. Mos. XIX, 18
wird auch geboten, den Fremdling und Ausländer zu lieben und an
die Knechtschaft in Aegypten stets zu denken, und 2. Mos. XXIII,

der individuellen Verschiedenheit Raum zu gewähren ein neues
Gemeinschaftsideal geschaffen. Sie hat die praktische
Notwendigkeit entwickelten Staats- und Kulturlebens idealisiert
und dem sich von selber durchsetzenden staatlichen
Gemeinschaftsprinzip eine höhere Weihe erteilt. Gegenüber dem
Kirchenprinzip Gemeinschaft durch G lau b en s ei n h e i t
hat sie das Staatsprinzip Gemeinschaft trotz und über
Glaubens versch ied e n hei t in die Sphäre sittlichen Strebens

erhoben. Damit aber ist sie zum schärfsten Gegner des
Kirchenprinzips geworden. Daher der Hass der Kirche. Daher
der ständige Kampf mit allen Mitteln.

Dabei ist das Freimaurertum seiner Idee nach nicht etwa
religionsfeindlich. Sie bekämpft nicht die religiösen Ideen als
solche, sondern nur den Zwang in religiösen Dingen.
Den Zwang, der sich in dem Streben ausdrückt, die Glaubenseinheit

innerhalb der Staaten durchzusetzen bezw. sie zur
Grundlage der Staatstätigkeit zu machen und den Zwang, der
von der Kirche auf ihre eignen Angehörigen durch die
Aufstellung dogmatischer Bindungen ausgeübt wird. Die Freimaurerei

ist die Feindin jeder dogmatischen Religion. Da aber
das Dogma die Grundlage der Kirche und der Kirchenmacht
darstellt, ist sie auch Feindin der Kirche. Sie ist aber nicht
prinzipielle Feindin der Religionsgemeinschaften. In dieser
Hinsicht unterscheidet sie sich vom Freidenkertum. Sie will ihren
Mitgliedern volle Freiheit lassen, wie sie in religiösen
Angelegenheiten denken wollen. Nur der gezwungenen Unfreiheit,
dem Dogmatismus, will sie diese Freiheit nicht gewähren, wenn
sie sich selbst recht versteht. So ist ihr Gegensatz zu Religion
und Kirche eigentlich weniger scharf als die Gegnerschaft des
Freidenkertums. Trotzdem wird sie von der Kirche schlimmer
befehdet. Wohl gerade darum, weil sie, ohne Religionsfeindschaft

zu propagieren das Gemeinschaftsleben auf nichtreligiöse

weltliche, sittlich verklärte Grundlagen heben will. Das
scheint der Kirche für ihren Bestand offenbar gefährlicher als
die prinzipielle Gegnerschaft des Freidenkertums.

Das eine wird man aus diesen Darlegungen entnommen
haben dass nämlich die Freimaurerei, obwohl von Haus ganz
(unpolitisch doch einen politischen Sinn hat, dass sie
eine politische Funktion erfüllt. Sie verficht die sittliche Idee
des die religiösen Verschiedenartigkeiten respektierenden Staates

gegenüber der sie mit aller Macht verfolgenden Kirche.
Die Freimaurerei ist daher notwendig antiklerikal. In Ländern.
in denen der klerikale Druck sehr stark ist, tritt dies besonders
deutlich hervor.

Was es mit ihrer angeblichen Staatsgefährlichkeit auf sich
hat, kann man danach ermessen. Der Klerikalismus handelt hier
nach der Methode: haltet den Dieb! Leider findet er umnebelte
Gehirne genug, bei denen er mit seinen Verdächtigungen Glauben

findet. Die gesamte Hetzpropaganda gegen die Freimaurerei.

geht ja von der klerikalen Partei aus, die auch den
Völkischen Propagandamaterial übelster "Sorte liefert, wie aus dem
Einfluss der jesuitisch durchtränkten Schmähschrift des be-

Nun, bis auf diese von beiden Priesterschaften ausgebeuteten
7 bösen Jahre (die wahrscheinlich auch nur auf der Mystik der bösen
Sieben beruhten, ohne historischen Untergrund), findet man in den
tausenden von ägyptischen Inschriften gar nicht, was die Bibelbe-
riichte stützen könnte. Abgesehen davon, dass es damals noch kein
einheitliches Bibelvolk gab, bezweifelt man sogar, ob sich selbst
Teile desselben je in Aegypten aufgehalten hätten. Auf Erntefeldern,
vor der Tenne, in den Kornspeichern und Magazinen, im Brauhaus,
der Vorratskammer überall notierte der pedantische Aegypter
gewissenhaft alles: die Zahl der Vorräte oder erteilter Stockprügel,
den Wasserstand des Nil usf. usf. Aber nichts über ein aus Aegypten
ausziehendes Volk, nichts übtsr einen Mose, der uns z. B. von
Handmühlen erzählte (2. Mos. XI, 5), die uns sonderbarerweise noch nie
auf einem Gemälde von altägyptischer Hand begegnet sind, daher
wohl auch unbekannt waren. »Mit Ross und Reitern« schlug Gott die
Aegypter (vgl. 1. Mos. 50, 9 und 2. Mos. 15, 19), aber auf altägyptischen

Denkmälern findet man nur typische Ausländer auf Rossen
und auf Inschriften vor der 18. Dynastie (1700 v. u. Z.) findet man

4 ff. wird auch offene Feindesliebe gepredigt (findet sich als Plagiat
dann bei Lukas X, 33 ff.). Mehrfach verbieten auch die Sprüche,
vollends aber der Talmud, Feindeshass (Menachoth 18, Pessachim 113,
Jalkut 20 b usf.).

Nach Lukas II, 22 ff. geht Maria, nachdem sie die erste Reinigung

nach der Geburt Jesu überstanden hat, in den Tempel, um
3. Mos. XII, 6 zu genügen, nimmt raber das Kind mit, wozu kein
Anlass war. Das wird ganz falsch rnit 2. Mos. XIII, 2 bemäntelt, wo
nur ganz allgemein davon gesprochen wird, dass die Erstgeburt Gott
geheiligt ist. Dies wird aber verdreht, um die Simeonfabel einschieben

zu können, die auf buddhistische Vorbilder zurückgeht.



Nr. 21 DER FREIDENKER 165

kannten Buches von Wiehtl auf die »Enthüllungen« Ludendorffs
zu erkennen ist. Aber das Ziel der Freimaurerei hat keine Kri-
ük zu scheuen: die äussere Gemeinschaft der im modernen
Staat Vereinigten nach Glaube und Kulturidealen Verschiedenen
zu einer inneren, sittlich geadelten Gemeinschaft zu erheben.

„Emil".
\f (Zum 150. Todesjahre Jean Jacques Rousseau's *).

v Der »Emil oder über die Erziehung« ist diejenige Schrift
Rousseau's, welche ihm die schwersten und nachhaltigsten
Verfolgungen zugezogen hat. Wie sehr er mit seinem kühnen
Werk ins Volle schoss, erkennen wir daran, dass noch heute
die Klerikalen aller Schattierungen es für unentbehrlich halten,

ihn zu verleumden und zu verfehmen. Und in der Tat
wird damit erreicht, dass Rousseau's Emil vom Volke nicht
gelesen wird. Welcher gesittete Mensch möchte sich bei der
Lektüre von Schriften verrufener Menschen ertappen lassen?

Was steht denn im Emil, vor dem unsere Theologen so
Angst haben? Gar vielerlei. Indessen halte ich es für unmöglich,

dieses Vielerlei in einem Zeitungsartikel gedankentreu
zu resümieren. Der Raummangel zwingt mich, mich auf einen
einzigen Punkt in Rousseau's Schrift zu beschränken, und auch
diesen vermag ich nur in ganz verstümmelter Weise wiederzugeben,

namentlich was Rousseau's zwingende, glänzende
Beweisführung anbelangt.

Rousseau greift so nebenbei im Emil die kirchliche Morallehre

an. »Eure Institutionen,« beschuldigt er die Kirche, »eure
Gesetze, eure Kultusse, selbst eure Tugenden quälen und
degradieren die Menschen. Die Pflichten, die ihr ihnen aufbürdet,
sind deprimierend: Fasten, Entbehrungen, Zerknirschungen,
Verstümmelungen, Selbstanklagen, Klaustrierungen. Ihr macht
dem Menschen zur Pflicht nur, was ihn erniedrigt und was e:
nur widerwillig tut; ihr veranlasst ihn, das Leben zu hassen
und die Mittel zu missachten, es zu erhalten; eure Frauen sind
ohne Männer; eure Güter sind vernachlässigt; ihr verschmauset
die Tiere und ihr ermordet die Menschen; ihr liebt das menschliche

Blut und die Scheiterhaufen; alle eure Anstalten scho-
kieren die Natur und erniedrigen die Menschen; und1 unter
dem doppelten Joch des Despotismus und des Fanatismus
erdrückt ihr ihn mit euern Regierungen und euern Göttern. Ihr
züchtet die Intoleranz und den Fanatismus. Eure Bussübungen
und eure Sittengebote nützen niemandem etwas. Kurzum, die
kirchliche Moral ist steril und verderblich, weil sie rein
willkürlich (arbitraire) ist.«

Rousseau bestreitet ferner, dass der Mensch von Natur
schlecht sei, wie die kirchliche Morallehre es will. Was die

*) Jean Jacques Rousseau, französischer Pädagoge, Philosoph
Tind Schriftsteller, geb. 28. Juni 1712 in Genf, gest. 2. Juli 1778 in
Ermenonville (Depart. Oise). 1

überhaupt kein Pferd. Abbildungen von Reitern stammen wohl erst
aus römischer Zeit. 2)

Noch mehr muss man sich wundern, dass kein »Zeitgenosse
Christi« ihn oder seinen wundersamen Tod, wobei sich die Sonne
verfinsterte, erwähnt; auch nichts weiss »von Petrus oder Paulus. Ich
Tiabe schon in meinem Buche »Biblischer Stumpfsinn« S. 55 ff.
erwähnt, dass Herodes 4 Jahre ,nach seinem Tode den Bethlehemiti-
Kindermord befahl, dass die Schätzung, die zu Jesu Geburt stattgefunden

haben soll (Luk. II, 1 —2) erst 6—7 Jahre »nach Christi
Geburt« erfolgte und dass Quirinus damals Statthalter war, während ihn
der Evangelist Cyrenius nennt; dass Lysanias, der zu Johannis Zeit
Tetrarch von Abilene gewesen sein soll, bereits 36 Jahre tot war und
es gar keine Tetrarchie Abilene gab usf. Im Hause 'des Hohenpriesters

Kaiphas trifft Petrus einen Hahn, der Gutenmorgen kräht,
wiewohl Hähne bei den Juden verpönt und als Tiere des Teufels
gefürchtet waren. Zu allem findet jnan im Talmud, der alle Namen der
Hohepriester seit Antigonus (um 200 ,vor u. Z.) aufführt, bis zur
Zerstörung des Tempels keinen einzigen Kaiphas!

Den Hohenpriester »Josef, der auch .Kaiphas hiess«, finden wir
allerdings nur noch bei josephus Flavius (Altert. 18, 2, 1 und 4, 3),
aber mit diesem jüdischen Journalisten der Zeit um das Jahr eins

-) Kirchenlichter wie Clemens von Alexandria, Eusebius, Irenäus
und Tertullian geben zu, dass während der babylonischen Gefangenschaft

das ganze hebräische Schrifttum vernichtet wurde, finden es
aber ganz natürlich, dass 70 Jahre später Esra der Levite infolge
Inspiration alle göttlichen Schriften, ohne sie gekannt zu haben,
wortwörtlich niederschrieb, samt allen Büchern Mosis (die übrigens
ohnedies erst viel später verfasst worden waren, ca. im 5. Jahrh.).

Christen vigiös und bösartig mache, sei nicht ihre angeblich
angeborene Verdorbenheit, sondern sei die Folge verkehrter
Gesetze, fehlerhafter Institutionen und naturwidriger
Sittengebote, welche den christlichen Völkern aufgezwungen werden.

Rousseau ist nun der Meinung, dass die Morallehre der
Natur und dem Bedürfnisse der Menschen entsprechen müsse;
denn Moralgesetze, welche die 'menschliche Natur vergewaltigten,

erzeugten Laster und Verbitterung, oder bewirkten den
Untergang eines Volkes. '

f

iAUe Eigenschaften der Lebewesen bezwecken deren
Selbsterhaltung. Zu diesen Eigenschaften zählen auch deren psychi-
Anlagen (Instinkte, Gefühle). Es sei Aufgabe <der Moralwissenschaft,

letztere Anlagen beim Menschen genau zu erforschen
und darauf eine Morallehre zu konstruieren, welche mit der
Natur und den Bedürfnissen der Menschheit (Brüderlichkeit
usw.) im Einklang steht. Alle Moralsysteme der Metaphysiker,
welche die wahre Natur des Menschen ignorieren, seien zu
verwerfen,

Was die psychischen Anlagen anbelangt, so beschäftigt
sich Rousseau in längerer, glänzender Ausführung mit dem
Gerechtigkeitsgefühl, das jedem Menschen angeboren sei und
das die kirchliche Morallehre total ignoriere. Es gebe keinen
normalen Menschen, welcher mit dem Laster und dem
Verbrechen sympathisiere.

Die kirchliche Morallehre stütze sich teilweise auf die
Bibel. Rousseau verwirft indessen alle biblisch-kirchlichen Dogmen,

wie namentlich auch das Dogma vom Sündenfall, der
Erbsünde und der Erlösung; nebstdem verwirft er alle
biblischen Offenbarungen, Weissagungen und Wundergeschichten;
er sägt sie ab mit wenigen, aber jedermann verständbchen
und unwiderlegbaren Argumenten.

Zum vollen Verständnis des »Emil« ist es fast unentbehrlich,

zwei ergänzende Schriften Rousseau's zum Emil zu lesen,
nämlich seinen offenen Brief an Chr. de Beaumont, Erzbischof
von Paris, und seine noch berühmteren und entscheidenderen
»Lettres ecrites de la Montagne«, in denen er sich mit der
Genfer Theokratie auseinandersetzt.

Jean Jacques Rousseau gehört zu den mutigsten und
unabhängigsten Denkern aller Zeiten; seine philosophischen Werke
haben noch immer aktuellen Wert. Vor den Schriften der
zünftigen Philosophen haben sie den grossen Vorzug, dass sie von
jedermann verstanden werden können; auch hierin zeigt er
sich als ein unentwegt aufrichtiger und unverfälschter
Volksfreund. B. Frealer.

Eine Karte
an die Geschäftsstelle der ,»F. V. S.«, Postfach, Zürich 18,
genügt, um Probenummern des' »Freidenkers« zu erhalten oder

um sich als Abonnent oder Mfitglied anzumelden.

herum hat es eine eigene Bewandtnis. Lange hatte man es peinlich
empfunden, dass Josephus nichts von Jesus wusste. Und siehe da,
eines schönen Tages fand man mitten in einer Skandalgeschichte von
der schönen Paula, die zwei ägyptische Offiziere verführten:

»Zu dieser Zeit trat ein gewisser Jesus, ein weiser Mann, auf,
wenn anders man ihn einen Menschen nennen soll. Er war nämlich
ein Täter wunderbarer Werke Der Messias war dieser. Und als
ihn auf Anzeige der ersten Männer bei uns Pilatus bestraft hatte

usf.«
Nun war Josephus ein rechtgläubiger Jude, also konnte er keinen

Messias anerkennen. Auch buhlte er um die Gunst der Römer und
hätte nie so etwas geschrieben, noch schreiben können, weil er
.wusste, dass Pilatus seit 36 .n. u. Z. nicht mehr in Palästina war,
kein Recht zur Verurteilung; hatte usf. Die Stelle ist also längst als
Einschiebsel und plumpe Fälschung bekannt.

Es vergeht aber fast kein Jahr, wo man nicht doch neue
Beweise finden will, dass Josephus doch etwas über Jesus geschrieben
habe — einmal in griechisch, dann in aramäisch. Erst im Vorjahr
wurde von »neuaufgefundenen Handschriften« des Jos*ephus geflunkert,

aber es nützte nichts.
An einer zweiten Stelle wird »Jakobus, der Bruder Jesu«,

erwähnt. Aber noch der Kirchenvater Origenes kennt diese Stelle nicht,
sie muss also erst nach seiner Zeit in den griechischen Text des
Josephus hineingeschmuggelt worden sein. Dagegen zitiert er eine noch
plumpere Unredlichkeit, wo die Zerstörung Jerusalems als Strafe für
die Hinrichtung des Jakobus gedeutet wird. Dass das ein Christ,
nicht aber der römische Bürger Josephus, der sich nach seinem
kaiserlichen Gönner »Flavius« nannte, geschrieben hatte, ist natürlich.

Der fachkundige Theologe Paul Schmiedl hat in der »Neuen

X


	Der politische Sinn der Freimaurerei

