
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 15

Buchbesprechung: An den Grenzen des Wissens : [1. Teil]

Autor: Haenssler, Ernst

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


116 DER FREIDENKER Nr. 15

Nicht vergessen wollen wir noch die Haltung Napoleons
anlässlich seiner Krönung in der Notre-Dame-Kirche in Paris.
Als ihm Kardinal Fenk in Vertretung des Papstes die Krone
aufsetzen wollte, riss er sie ihm aus der Hand mit den Worten :

»Die Krone setze ich mir selber auf.« Damit war der
Standpunkt, die Krone steht über dem Altar, ausdrücklich festgestellt

und die alte, usurpierte Gewohnheit des Papstes, Kaiser
und Könige zu krönen, zum erstenmal und zwar auf gründlichste

Weise erledigt worden.
Das Christentum bedeutete für ihn niemals: das Wunder

der Fleisch w erdung, sondern nichts anderes, als

einfach: die soziale Ordnung. Er transferiert dabei das

Problem des christlichen Mythus ganz einfach vom Einzelindividuum

auf den Menschheitsverband, auf den Staat. Dafür hat

ihm selbstverständlich von allen Religionsformen nur der
Katholizismus allein die Hand geboten, indem derselbe es ihm

ermöglichte, das Gewissen des Einzelnen in der Masse selbst
weit über die Grenzen römischer Dogmatik hinaus noch
autoritativ zu binden. In seiner Jugendzeit nahm er leidenschaftlich
Stellung gegen jede Vergewaltigung der Gewissensfreiheit und
bezeichnete jede Beeinträchtigung der Vernunft als eine
Gaunerei, einen Betrug. Damals war er eben noch vom »Staate

Rousseaus« beherrscht. Das änderte sich aber mit dem
Moment, als er den Staat für kein Erzeugnis verstandesmässiger
Uebereinkunft mehr ansah, sondern für eine Schöpfung seiner
persönlichen Veranlagung. Jetzt setzte Napoleon an die Stelle
der Gewissensfreiheit die Gewissensbindung als Voraussetzung
des, d. h. seines Staates. Toleranz duldete er nur in Bezug auf
die Wahl und die Ausübung einzelner Religionen, so weit sie
sich nicht in den Staat hineinmischten. Niemals hätte er einem

päpstlichen Nuntius, zudem noch 'italienischer Herkunft,
gestattet, Politik zu treiben, ein Unterfangen, dem wir in unseren
heutigen modernen Staatsformen aus »Toleranz« ruhig zusehen.
Als der Vatikan im Konkordat verlangte, dass Napoleon die
römischkatholische Konfession zur Staatsreligion machen sollte,

lehnte er d ies ausdrücklich ab und genehmigte nur die
Fassung: »dass die römischkatholische Religion die Religion der

grossen Mehrzahl der Franzosen sei.« Er, der die Macht der
Kurie nur zu gut kannte, übte über dieselbe eine dauernde
Aufsicht durch seine Polizeiorgane aus und verschonte damit auch
nicht die Predigten der niedrigsten katholisch-kirchlichen
Organe. Da diese Aufsicht bei den Wanderpriestern, oder wie wir
heute sagen würden, bei der »inländischen Mission«, erschwert
war, verbot er diese kurzerhand. Um überall klare Verhältnisse

vor sich zu haben, gestattete er der Kurie nur eine
einzige Zeitung, nämlich das offizielle Kirchenblatt, dessen
Redaktor zur Ernennung seiner Zustimmung bedurfte. So
vermochte er, aus den Priestern, den Schädlingen des modernen
Staates, offensichtlich Nutzen für seinen Staat zu ziehen. Die
Priester nannte er daher auch scherzweise : »Gendarmerie
sacree«. Dies führte er systematisch durch, und auch die
höchsten geistlichen Würdenträger müssten durch einen Eid

sich verpflichten zu Händen des Staates, für dessen Sicherheit
unablässig zu waChen und von staätsgefährlichen Umtrieben,
die sie erfahren könnten, den staatlichen Behörden sofort
Kenntnis zu geben. Der innerste Grund ist, dass er versuchte,
die Kirche in Frankreich von ihrer ausserstaatliehen Leitung in
Rom unabhängig zu machen, und er äusserte sich auch einmal
darüber: »Man wird die Sachen bei uns so einrichten, wie sie
sein müssen und auf endgültige Art, als ob es keinen Papst in
Rom gäbe.« Aber auch die inneren Gnadenmittel, über welche
der Papit verfügt, will er ihm entziehen, indem er sagte: »Da
es unser Grundsatz ist, dass die Gnadenerweise der Kirche den
Gläubigen nur auf dem Weg über die Bischöfe zuteil werden
können, so sollen alle, die sich melden, an ihren Bischof
gewiesen werden. Ich habe dem Papst und den Kardinälen
bedeuten lassen, dass sie sich in nichts hinein zu mischen haben
und in keiner Weise die Angelegenheit des Staates stören
dürfen.« Dabei wurden die Hirtenbriefe der Bischöfe der Zensur
der Präfekten unterstellt. Er stellte fest: »dass die Kurie nicht
glauben sollte, die Rechte des Thrones seien weniger geheiligt,

als die der Tiara, es hätte Könige gegeben, bevor es
Päpste gab.« Ein Papst, der dies negieren sollte, wäre für
Napoleon ein Antichrist, der die Welt zerstören wollte. Der Papst
beklagte sich auch einmal darüber, dass der Kaiser ihn sogar
einen geradezu »Ignoranten in geistlicher Angelegenheit« ;

genannt habe. Die. Versuche des Papstes, seine Rechte mit
äussern Machtmitteln, geistlicher oder gar weltlicher Natur, zu
verteidigen, werden in den Augen Napoleons zu einer
einzigen Kette, nicht etwa staatsverräterischer, sondern wohlverstanden

schwerster sittlicher Verfehlungen. (schluss folgt)
Dr. L. B.

An den Grenzen des Wissens.
(Eine Buchbesprechung.)

In wiederholten zähen und bis über Mitternacht hinaus
dauernden Auseinandersetzungen haben wir uns gemessen und
haben wir miteinander gerungen, mein wackerer Kollege, der
einer stark orthodoxen Ausprägung des evangelischen Glaubens

mit inniger Aufrichtigkeit anhängt, und ich, der ich die
monistische, universal-wissenschaftliche Auffassung vertrete. Als
wir letzten Frühling getrennt wurden, schenkte er mir zum
Abschied eben dies Buch, das den Gegenstand unserer
heutigen Besprechung darstellt. Gerne habe ich das Werklein
durchstudiert, legt es doch einen uns immer und immer wieder
entgegengehaltenen Einwand etwas schärfer und ausführlicher
dar, den Einwand nämlich, dass das Wissen des Menschen
beschränkt sei, und dass darüber hinaus Dinge seien, von denen
der gewöhnliche Menschenverstand keine Ahnung habe. So
ungefähr ist mir anlässlich einer öffentlichen Versammlung in
Zürich von pfarrherrlicher Seite entgegengehalten worden : »Wo

zogen wird, dass der Unglaube Sünde sei — so würde es mich sehr
interessieren, die Gründe zu kennen, welche Sie bestimmen, den
Offenbarungscharakter der Genesis in 'Abrede zu stellen.

Favre : Diese Gründe sollen Sie gleich kennen lernen. Indessen
werden Sie zugeben müssen, dass man nicht diskutieren kann mit
Leuten, denen der Gebrauch der Vernunft verboten worden ist.
Verzeihen Sie meinen Freimut, aber diese Frage muss erst abgeklärt
sein: Getrauen Sie sich, das gestellte Problem sachlich und vernünftig
mit_mir zu untersuchen

Dr. Durisch : Ich glaube, Ihnen die gewünschte Zusicherung
bereits gegeben zu haben.

Favre : Sip sagten soeben beiläufig, das Schweizervolk werde
im Glauben erzogen, dass der Unglaube Sünde sei. Mit andern Worten
—¦ falls ich Ihre Worte richtig interpretiere — wer in Ihrem Lande
die Lehren Ihrer Theologen nicht gläubig hinnimmt, wird als Sünder
gebrandmarkt. Man wagt es zwar nicht mehr, wie weiland Calvin,
für ihn einen Scheiterhaufen zu errichten auf dem Marktplatz, weil
man offenbar fürchtet, die Rauchwolken könnten bemerkt werden in
Frankreich, Jn Rom, in Belgrad', in -Stambul, in Aegypten, in China
und Japan; man fürchtet sich vor der Entrüstung und dem Abscheu,
welchen der Scheiterhaufen in diesen Ländern hervorrufen würde. Man
stranguliert dfen Ungläubigen deshalb auf unsichtbare und unfass-
bare Weise, indem man ihn moralisch boykottiert. Das ist dezenter,
einverstanden, aber das Resultat für den Betroffenen ist dasselbe.

Ich bitte Sie, lieber Herr Doktor, beantworten Sie sich selber die
Frage, ob Lehren, die sich nur unter Zuhilfenahme so verwerflicher
Druckmittel über Wasser halten können, wahr und gut sein können?
Können Sie glauben, dass für die Richtigkeit dieser Lehren irgend
etwas beiwSesen eef damit, dass Ihre kantonalen Regierungen noch

heute die Machtmittel besitzen, um dem Volke den Verstand zu
vernageln? Denn was anderes ist es, als 'dem Volke den Verstand
vernageln, "wenn man es zwangsweise im Glauben erzieht, der sog.
Unglaube sei Sünde?

Dr. D u r i s c h : Gewiss ist damit für die Richtigkeit dieser Lehren

nichts bewiesen, und ich will auch gerne zugeben, dass diese
Lichtscheue: o/uf Andersgläubige einen schlechten Eindruck machen
muss. Aber däs alles scheint mir noch nicht hinreichend, um Ihr
abschätziges- Urteil über die Genesis zu rechtfertigen. Denn Ihre
bisherigen Ausführungen haben m. E. nur den Wert von Praesomptionen
und nicht den eines strikten Beweises.

Favre : Ohne Zweifel. In der Tat liegen denn auch die Gründe
zu meinem Urteil über die Genesis in ihr selber. Und da Ihnen so
sehr daran gelegen ist, diese Gründe kennen zu lernen, so werde ich
sie Ihnen an zwei Beispielen demonstrieren.

Sie dürften sich daran erinnern, dass der ranonyme Verfasser der
Genesis seine Erzählung mit der Behauptung beginnt: »Am Anfange
schuf Javeh das Universum und die Erde.«

Woher wusste er das? War er Zeuge gewesen dieses Vorganges?
Dr. D u r i s c h : Unmöglich ; denn er selber verlegt den Geburtsakt

Adams und Evas an den Schluss der Schöpfung, und es ist auch
ausgeschlossen, dass er das erste Menschenpaar kannte. 'Bleibt die
Möglichkeit, dass Javeh selbst ihm einst den ganzen 'Werdegang der
Schöpfung erzählte. Freilich ist auch das unwahrscheinlich, weil der
Genesisredaktor ein so erstaunliches Ereignis sicherlich nicht
verschwiegen hätte in seinen Schriften.

Da er es leider unterlassen hat, seine Informationsquellen zu
erwähnen, so steht sein ganzer Schöpfungsbericht — [ich vermag das
leider nicht abzuleugnen — in der Luft.



'Nr. 15 DER FREIDENKER 117

•das Wissen aufhört, da fängt das Glauben an.« Dieses Argument

findet sich in allen populär-religiösen Traktaten und
Vorträgen wieder. Angesichts der grossen Bedeutung dieses
Arguments ist es gewiss nicht unangebracht, hier einmal
genauer auf die Frage einzugehen, und dazu bietet prächtigen
Anlass eben das Büchlein von Prof. Dr. Hamann: »An den Grenzen

des Wissens«.

Der Verfasser, 1925 gestorben, ist Naturwissenschaftler
gewesen und hat als solcher seinen Mann gestellt. Besonders die
Zoologie verdankt ihm einige bedeutende Veröffentlichungen.
Er weist nun aus reicher Kenntnis heraus nach, wie gerade
auf dem Gebiet der exakten Wissenschaften die Wissenschaft
da und dort stockt und nicht weiter kommt (Lehre vom Licht,
Elektrizität, Wärmelehre, Erhaltung und Entwertung der Energie,

Gravitation, Gastheorie etc.), dass auch in der Chemie und
Biologie die Forschung sowie die Bildung von Theorien vor
den letzten Fragen stehen bleibt und stehen bleiben muss.
Hamann selbst begnügt sich in seiner Schrift mit diesen Feststellungen

und zieht die letzten religiösen Konsequenzen nicht;
wohl aber zieht sie dann im Nachwort seine Tochter, wenn
sie sagt, dass ihn gerade der Forschergeist »zu der festen
Ueberzeugung geführt hat, dass der Mensch nichts wissen
kann im letzten, höchsten Sinne dass ein höherer Wille
bessere Erkenntnis haben muss, als es mit den begrenzten
und unvollkommenen Sinneswerkzeugen des homo sapiens
möglich ist. Trotz aller Veränderlichkeit der Wissenschaft
kommt der Mensch doch stets zu einer in der Gefühlswelt
abgesteckten Grenze, die ihn zum Glauben zwingt«. Das ist
der Grundton und Endzweck! Irgendwo hört das Wissen auf,
ergo: Glaube! Als Grundstimmung tönt es uns aus M. Claudius'

schönem Abendlied entgegen: »Wir armen Menschenkinder

sind eitel arme Sünder und wissen gar nicht viel
Gott lass uns Dein Heil schauen, auf nichts Vergängliches
trauen « Bezeichnenderweise ist der Verfasser auch
Mitglied des Keppler-Bundes gewesen, der es sich zur Aufgabe
macht, Wissen und Glauben mit einander auszusöhnen, und
ebenfalls bezeichnend ist es, dass Hamanns »Grenzen des
Wissens« in der Bücherreihe »Natur und Bibel« erschienen ist.

Wir haben bei der Besprechung nur eine Sorge: Ob wir
der anstürmenden Gedanken und Einwände Herr werden, ob
wir sie ordnen und verständlich vorführen können. Versuchen
wir es!

Dass die Forschung überall auf Grenzen stösst, ist natürlich

eine Binsenwahrheit. Wertvoll ist die gute Zusammenstellung,

die Hamann gibt. Nicht richtig dagegen ist die
Behauptung, dass deswegen, weil alle Theorien immer wieder
schwanken und widerlegt werden, das Zutrauen zum
wissenschaftlichen Denken erschüttert wird. Einmal vergehen nicht
alle Theorien — einzelne bleiben und halten ihrer Verifizierung
an der Realität Stand — und gerade daraus, dass einige Theorien,

vielleicht viele, umgestossen werden, um bessern Plate
zU machen, muss dem wissenschaftlichen Denken als rein

Favre : Ausser er hätte ihn nachträglich ergänzt durch einen
soliden Indizienbeweis, gegründet auf unumstössliche, jederzeit und
von jedermann kontrollierbare Tatsachen. (Georges Qe'menceau, au
Soir de la Pensee, 1827.) Wo ist dieser Indizienbeweis? Wissen Sie
etwas davon?

Dr. D u r i s c h : Ich weiss nichts davon.
Favre: Sie wissen nichts davon Was bleibt dann übrig von

dieser pompösen Schöpfungserzählung?
Dr. Durisch : Belieben Sie selber auf Ihre Frage zu antworten.
Favre : Nichts bleibt davon übrig, als dass der Genesismann

ein vulgärer Schwätzer und Charlatan ist. Und zwar qualifizierte sich-
seine Erzählung auch dann als Quatsch, wenn die modernen
Wissenschaftler sie noch nicht hätten widerlegen können, denn alle
Schöpfungsgeschichten ohne wissenschaftlichen Indizienbeweis sind gleich
wertlos und gehören in die Kategorie der dichterischen, unterhaltenden

Literatur.
(Schluss folgt.)

Wer Freiheit und Wahrheit nicht liebt, kann Vielleicht ein mächtiger,

niemals aber ein grosser Mann sein. Voltaire.

* * *
Die Wahrheit verkünden, den Menschen nützliche Vorschläge

machen, ist ein sicheres Mittel, verfolgt zu werden. Voltaire.

formal-methodischem Denken grösstes Zutrauen erwachsen und
entgegengebracht werden. Die Theorien konvergieren deutlich
und zusehends gegen einen einheitlichen Erklärungsgrund hin;
was in das einheitliche Weltbild, in den eindeutigen
Wissenszusammenhang nicht eingeordnet werden kann, muss eliminiert

werden, um bessern Einsichten und Theorien Platz zu
machen. Dass einzelne Theorien über Gebühr geschätzt werden,

ist der Fehler derer, die sie einschätzen, nicht der Fehler
der Theorien selbst. Das "Wissensgebäude, erst in den
Fundamenten und in den Umrissen fertig, bedarf nun ständigen
Ausbauens, im Gegensatz zum Glaubensgebäude, dessen Dogmenbestand

bekanntlich tabu ist (oder doch sein möchte, in
Wirklichkeit natürlich auch ständiger Aenderung unterliegt). Der
Relativismus, zu dem Hamann so gelangen muss, wird nur dem
Ueberzeugungsgehalt seiner eigenen Wissenschaftstheorie
gefährlich; denn wenn jede Theorie einmal zusammenbricht, so
auch seine Theorie vom ewigen Wechsel der Theorien!

Hamann wiederholt unermüdlich, dass Wissenschaft wohl
das Atom kenne, die Materie, die Energie, die Wärme, aber
doch nicht wisse, nicht begreiflich machen könne, nicht
verstehe und nicht erklären könne, was denn eigentlich Energie,
Materie etc. ihrem eigensten Wesen nach ist. Nun, da wäre
zuerst mit dem Verfasser ein Wörtlein zu reden über die
Unterschiede 'im Bedeutungsgehalt von Erklären, Verstehen,
Begreifen und Wissen. Das muss hier leider übergangen werden.
Aber die Frage ist erlaubt: Kann man von der Wissenschaft
überhaupt verlangen, dass sie die letzten Dinge, aus denen sie
alles erklärt, nun ihrerseits auch wieder erklärt aus noch tiefer
liegenden Dingen? Dann wären die erstem ja doch nur die
vorletzten Dinge. Und wenn auch hier tatsächlich nicht mehr
erklärt werden kann, ist damit die Existenz des Atoms (über
dessen Modell die Physik sich ruhig weiter streiten kann) die
Wirksamkeit der Energie, der Wärme in Frage gestellt?
Resultiert aus dem Nichterklärenkönnen die Nichtexistenz all'
dieser Dinge? Doch wohl nicht! Und auf deren Existenz und
Wirksamkeit kommt es vor allem an. Gegen diese Argumentation

dürfte der Verfasser nichts einzuwenden haben, denn
p. 65 und 70 wird genau so dargelegt, dass zwar die Plan-
mässigkeit und zweckmässige Selbstregulation der
Lebenserscheinungen keiner weitern Erklärung mehr zugänglich, aber
deswegen in ihrer Wirksamkeit und Tatsächlichkeit nicht im
Geringsten anzutasten sei.

In den Fragen der Biologie plädiert der Verfasser
selbstredend für scharfe Trennung zwischen Anorganischem und
Organischem, zwischen Leib und Seele. Wir geben gerne zu, dass
hier viele Fragen ungelöst sind, die Problematik wahrscheinlich
eine fliessende bleiben wird; aber alles, was Psychologie und
Naturwissenschaft über die Einheit von Leib und Seele
aussagen, mag es noch so unbefriedigend sein, ist doch tausendmal

plausibler als die aller Tatsächlichkeit ins Gesicht
schlagende Behauptung, dass der Mensch aus zwei total getrennten
Einheiten bestehe, aus Leib und Seele. Mögen die Lösungen

Heilige.
Oft, wenn ein frommer Wundertäter
Verdienstlich für den Glauben ficht,
Passiert es ihm, dass man ihn später
In allem Ernste heilig spricht.
Dann muss er wieder neu beginnen,
An Gottes Glaubensrad zu spinnen.

Zuerst, und zwar vor allen Dingen,
Bekommt er nun den Titel Sankt,
Dann hat er Wunder zu vollbringen,
Dass drob die ganze Erde wankt.
Und schliesslich steht er im Kalender
Als ganz besondrer Segenspender.

Der Eine nennt sich stolz Franziskus,
Der Andere heisst Florian,
Der Eine bettelt für den Fiskus,
Der Andre zündet Häuser an.
Ein Dritter bringt den Kranken Heilung;
Die Wissenschaft nennt's Arbeitsteilung!

So kommt ein jeder Erdenpilger
Zu seinem guten Schutzpatron,
Nur ich hab' keinen Schuldentilger
Als Atheist; das kommt davon.
Und kann ihn auch sehr gut entbehren;
Ich habe Bess'res zu verehren!

J. Stebler.



118 DER FREIDENKER Nr. 15

und Theorien über die Entstehung des Lebens und des
Menschen noch so problematisch sein, sie sind tausendmal
vernünftiger und weiser, als die kindliche Auffassung, dass Gott
den Menschen aus einem Lehmkloss geformt habe. In der Kos-
mogenie sind alle die naturwissenschaftlichen Fragwürdigkeiten

tausendmal imposanter und zutreffender als das Dogma von
der Schöpfung aus dem Nichts.

Wir stellen die Frage noch präziser: Wenn auch alle Theorien

und Hypothesen der Wissenschaft in ihrer Unzulänglichkeit
erkannt und. durchschaut sind, wenn das alles zugegeben

ist, ist dadurch positiv für die Glaubenslehren des Christentums

auch nur das Geringste erwiesen oder glaubhaft gemacht?
Gewinnt z. B. daraus, dass das Leib-Seele-Problem noch keine
allseitig befriedigende Lösung gefunden hat, das Kindermärchen

aus der Kinderzeit der Menschheit, dass Gott dem Lehmkloss

seinen Odem eingeblasen hat, auch nur den geringsten
Zuschuss an Ueberzeugungsgehalt? Nein, niemals! Man komme

mir nicht mit symbolischen Deutungen der Absurditäten
aus1 dem Alten Testament! Diese Symbolisierungen sind feige
Ausflüchte und Kompromisse mit der menschlichen Vernunft.

Und auf einen Punkt sei noch mit aller Schärfe
hingewiesen : Worauf stützt sich der Verfasser, um die wissenschaftlichen

Probleme und Streitfragen vorzuführen und sie bis dorthin

zu begleiten, wo ein Weiterkommen vorderhand oder
prinzipiell unmöglich ist? Stützt er sich auf das wissenschaftliche
oder das religiöse Denken? Doch sicher auf das wissenschaftliche!

Dieses dient ihm also dazu, das Problem zu gestalten,
auszubauen und zu formulieren; der Verfasser glaubt an die
das Problem vorbereitenden Argumente und Voraussetzungen,
er hält also wenigstens dazu das logische Denken für zuverlässig

und glaubhaft; er hält seine Problemstellungen für richtig.

Warum wird dann das wissenschaftliche Denken
verabschiedet und als inkompetent erklärt, noch weiter zu gehen?
Warum werden die dargebotenen Lösungen nicht angenommen?

Begründung: Weil sie seinen kritisch-wissenschaftlichen
Anforderungen nicht mehr genügen. Und nun wird hier also
nur noCh geglaubt. Ein sonderbares Gebahren : Aus lauter
kritischer Einstellung heraus lehnt man alle bisher gefundenen
Lösungen ab, um sich die Antwort — offenbar eben aus dieser
kritisch-wissenschaftlichen Einstellung heraus — von einem

ganz unwissenschaftlichen Denken, vom Glauben, geben zu
lassen. Man will hier aus menschlich wohl begreiflichen Gründen

ganz kritiklos glauben und vertrauen, verbrämt und überzieht

aber diese menschliche Sehnsucht mit einem hier gar
nicht passenden Mäntelchen von schärfster Kritik und Wissen-
schaftlichkieit. Nicht wahr, so ist es? Wir wissen es heute aus
der Psychologie und Psychanalyse, dass der Gläubige die von
der Wissenschaft dargebotenen letzten Lösungsversuche gar
nicht annehmen kann! Es sind emotional-psychologische
Beweggründe, die ihn Halt machen lassen an gewissen Grenzen.
Er meint, er tue das aus Wissenschaftlichkeit und brüstet sich
noch mit seiner scharf kritischen Einstellung. Wären auch die
besten und letztmöglichen Lösungsmöglichkeiten gefunden, er
würde sie immer ablehnen, mit scheinbar sachlich-wissenschaft-
liCher Begründung, in Wirklichkeit aus Ursachen, die ihm
selbst nicht zum Bewusstsein kommen. Er kann diese
Lösungen nicht annehmen, um nicht in innern Konflikten
zerrissen zu werden. Dieser Pseudo*Wissenschaftler, der vielleicht
auf einigen Gebieten ganz Tüchtiges leistet, hat keine Ahnung
vom universalen Prinzip aller Wissenschaft sowie vom Prinzip
des1 eindeutigen Wissenszusammenhangs; wo sie ihm
entgegentreten, bekämpft er sie mit aller Schärfe als modernes
Götzentum. Und gerade dieser methodische Wissenschaftsmonismus

hat uns nun auf dem Spezialgebiet der
Religionswissenschaft und Religionspsychologie über das Wesen der
Religion in letzter Zeit wichtige Aufschlüsse gegeben, hat uns
gezeigt, dass die religiösen Glaubensvorstellungen Illusionen
sind, notwendige Illusionen, vielleicht sogar lebenswichtige,
aber notwendig immer nur für den Gläubigen selbst, nicht für
alle Menschen. Und da mutet man uns zu, die vorhandenen
wissenschaftlichen Lösungen abzulehnen, weil sie noch nicht
die letzten Lösüngen sind, um sie dann gegen etwas
einzutauschen, das von uns klar und unwidersprechlich als Illusion
durchschaut worden ist? Eine Annäherungswahrheit '

gegen
eine komplette Illusion? Wir danken!

Die ganze Untersuchung Hamanns ist mir ein Beweis
mehr dafür, dass die letzten Entscheide für oder gegen die Re¬

ligion nicht der Wissenschaft, sondern der Philosophie vorbehalten

bleiben müssen. Es steht nicht Wissenschaft gegen
Christentum, sondern eine auf der Wissenschaft gegründete
Philosophie dem Christenrum gegenüber. Hamann hat Wissenschaft,

aber nur auf Teilgebieten; er weiss aber nichts damit
anzufangen, und seine Erkenntnisse fallen ihm kraftlos aus
den schwachen Händen. Er will nichts damit anfangen, will
seine Erkenntnisse nicht auswerten, weil er im Grunde nicht
Wissenschaftler im schärfsten Sinne des Wortes ist, sondern:
gläubiger Christ. Eine Zerrissenheit und Halbheit ohnegleichen
ist die unausbleibliche Folge, eine innere Unklarheit, die sich
denn auch in einem ganz unklaren philosophischen Standpunkt
deutlich äussert. Hamann bekennt sich offen zum Positivismus

eines Ernst Mach und schreibt dementsprechend p. 52:
»Um die Tatsache ist nun einmal nicht herum zu kommen, dass
es keine andere Realität gibt, als unsere Empfindungen. Sie
sind das eigentliche und einzige Element der Welt.« Im weitern

Verlauf spricht er aber immer von der Realität und
Objektivität der Aussenwelt und tritt für einen erkenntnistheoretischen

Realismus ein. Wer schon in diesen Grundfragen so
zweideutig und unklar denkt, darf nicht verlangen, philosophisch

ernst genommen zu werden. Auch seine kantianisie-
rende Erkenntnistheorie ist in keiner Weise auf der Höhe ihrer
Aufgabe und müsste sich den Nachweis mehrerer Widersprüche
und Unzulänghchkeiteh gefallen lassen.

Und doch wissen wir den Leuten vom Schlage Hamanns.
Dank! Mit ihrem ewigen Kritisieren zwingen sie die Wissenschaft,

nie auszuruhen auf scheinbar fertigen Theorien, sondern

rastlos weiterzuarbeiten. Der Wissenschaftsmonismus
kennt prinzipiell keinen Agnostizismus und keine müde
Resignation! Es bleibt den kläglichen Hälblingen vom Schlage
Hamanns überlassen, zu schreiben: »Für alle andern (ausser
der Empirie hegenden) Dinge fehlt uns das Mittel, sie
aufzufassen, daher wir nicht weiter nach ihnen fragen sollten, weil
eine Antwort auf solche Fragen doch unmöglich, und wenn
sie möglich wäre, uns unverständlich bleiben muss.« (p. 47.)

- Im Schlusswort schreibt die Tochter Hamanns: » dass
die Lücken der menschlichen Erkenntnis ausgefüllt werden
müssen durch Erkenntnisse einer andern Natur, die dem
Menschen nicht gegeben ist«. Woher wissen wir etwas von einer
andern Natur, wenn sie. dem Menschen doch nicht gegeben
ist? Wie können wir aus einer dem Menschen nicht gegebenen
Natur Erkenntnisse schöpfen? Nein, wir halten uns gerne und.
zuversichtlich an die Lösungen und Wahrheiten —
Annäherungswahrheiten, gewiss — die uns eine dem Menschen
gegebene Welt und Natur geradezu aufzwingt.

Zum Schlüsse noch eine Frage: Haben die Herren
Grenzregulatoren des wissenschaftlichen Denkens auch schon etwas
nachgedacht über die Begrenztheit, die Grenzen des religiösen
Wassens und Glaubens? Was sagen sie z. B. zu folgender
Feststellung des Hamiltonschülers Mansel in seiner
Untersuchung »Grenzen des religiösen Denkens«: »Ein Denkobjekt
existiert als solches nur in und vermöge seiner Relation zu
einem denkenden Wesen, während das Absolute als solches
von aller Relation unabhängig ist. Die Vorstellung vom Absoluten

erfordert also gleichzeitig die An- und Abwesenheit der
Relation, durch welche das Denken bedingt wird ; und unsere
manigfaltigen Bemühungen, dieselben wiederzugeben, sind
nichts weiter als ebensoviele modifizierte Formen des
Widerspruchs, der in unserer ursprünglichen Annahme versteckt
liegt.« Dr. Ernst Haenssler.

Betschwester S. B. B.
Wenn ich ein Zeichner wäre, so würde ich die S. B. B.r

die einst unter dem Losungswort »Die Schweizerbahnen dem
Schweizervolk!« vom Volk dem Staat erworben wurde,
folgendermassen symbolisch darstellen: Ein Hauptbahnhof. Nach
lallen Seiten gehen strahlenförmig Schienenstränge aus. Auf
allen sind lange Bahhzüge im Begriff auszufahren. Doch nein,
das war eine Sinnestäuschung. Sie sind sehr im Begriff,
stillezustehen, denn bei näherem Zusehen gewahrt man: die
Lokomotiven liegen auf den Vorderachsen und erheben die gefalteten

Räder zum Gebet. Es ist nämlich Oster-, beziehungsweise

Pfingst-, beziehungsweise Weihnachtsheilig tag. Des
Rätsels Lösung:


	An den Grenzen des Wissens : [1. Teil]

