Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 11 (1928)

Heft: 15

Buchbesprechung: An den Grenzen des Wissens : [1. Teil]
Autor: Haenssler, Ernst

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

116 H .~ DER FREIDENKER

Nr. 15

Nicht vergessen wollen wir noch die Haltung Napoleons
anlisslich seiner Krénung in der Noire-Dame-Kirche in Paris,
Als ihm Kardinal Fenk in Veriretung des Papstes die Krone
aufseizen wollte, riss er sie ihm aus der Hand mit den Worten:
»Die Krone seize ich mir selber auf« Damit war der Stand-
punkt, die Krone steht ‘iiber dem Altar, ausdriicklich festge-
stellt und die alte, usurpierte Gewohnheit des Papstes, Kaiser
und Konige zu kronen, zum ersienmal und zwar aui griind-
lichste Weise erledigt worden.

Das Christentum bedeutete fiir ihn niemals: das Wun-
der der Fleischwerdung, sondern nichis anderes, als
einfach: die soziale Ordnung. Er transferiert dabei das
Problen: des chrisilichen Mythus ganz einfach vom Einzelindi-
viduum auf den Menschheiisverband, auf den Staat. Dafiir hat
ihm selbsiverstindlich von allen Religionsformen nur der Ka-
tholizismus allein die Hand geboten, indem derselbe es ihm
ermoglichie, das Gewissen des Einzelnen in der Masse selbst

weit diber die Grenzen romischer Dogmatik hinaus noch auto- -

ritativ zu binden. In seiner Jugendzeit nahm er leidenschaftlich
Stellung gegen jede Vergewaltigung der Gewissensfreiheit und
bezeichneie jede Beeintrichtigung der Vernunft als eine Gau-
nerei, einen Beirug. Damals war er eben noch vom »Staate
Rousseaus« beherrscht. Das #nderte sich aber mit dem Mo-
ment, als er den Staat fiir kein Erzeugnis verstandesméssiger
Uebereinkunft mehr ansah, sondern fiir eine Schopfung seiner
personlichen Veranlagung. Jeizt setzte Napoleon an die Stelle
der Gewissensfreiheit die Gewissensbindung als Voraussetzung
des, d. h. seines Staates. Toleranz duldete er nur in Bezug auf
die Wahl und die Ausiibung einzelner Religionen, so weit sie
sich nicht in den Staat hineinmischten. Niemals hitte er einem
pépstlichen Nuntius, zudem noch. italienischer Herkunit, ge-

stattet, Politik zu treiben, ein Unterfangen, dem wir in unseren
heutigenn modernen Staatsformen aus »Toleranz« ruhig zusehen..

Als der Vatikan imi Konkordat verlangte, dass Napoleon die
romischkatholische -Konfession zur Staatsreligion machen soll-

te, lehnte er dies ausdriicklich ab und genehmigte nur die Fas- .

sung: »dass die romischkatholische Religion die Religion der
grossen Mehrzahl der Franzosen sei« Er, der die Macht der
Kurie nur zu gut kannte, iibte iiber dieselbe eine dauernde Auf-
sicht durch seine Polizeiorgane aus und verschonte damit auch
nicht die Predigten der niedrigsten katholisch-kirchlichen Or-
gane. Da diese Aufsichi bei den Wanderpriestern, oder wie wir
heute sagen wiirden, bei der »inlindischen Mission«, erschwert
war, verbot er diese kurzerhand. Um iiberall klare Verhilt-
nisse vor sich zu haben, gestattete er der Kurie nur eine ein-
zige Zeitung, nimlich das offizielle Kirchenblatt, dessen Re-
dakior zur Ernennung seiner Zustimmung bedurfte. So ver-
mochte er, aus den Priestern, den Schidlingen des modernen
Staates, offensichtlich Nutzen fiir seinen Staat zu.ziehen. Die
Priester nannte er daher auch scherzweise: »Gendarmerie
sacréec«. Dies fithrie er systematisch durch, und auch die
hochsten geistlichen Wiirdentriger mussten durch einen Eid

sich ‘verpflichten zu Handen des Staates, fiir dessen Sicherheit
unabldssig zu wachen und von staatsgefihrlichen Umtrieben,
die sie erfahren konnten, den staatlichen Behorden sofort
Kenntnis zu geben, Der innerste Grund ist, dass er versuchte,
die Kirche in Frankreich von ihrer ausserstaatlichen Leitung in
Rom unabhingig zu machen, und er dusserie sich auch einmal
dariiber: »Man wird die Sachen bei uns so einrichten, wie sie
sein miissen und auf endgiiltige Art, als ob es keinen Papst in
Rom gibe.« Aber auch die inneren Gnadenmiitel, iiber welche
der Papst verfiigt, will er ihm entziehen, indem er sagte: »Da
es unser Grundsaiz ist, dass die Gnadenerweise der Kirche den
Glaubigen nur auf dem Weg iiber die Bischofe zuieil werden
konnen, so sollen alle, die sich melden, an ihren Bischof ge-
wiesen werden. Ich habe dem Papst und den Kardinilen be-
deuten lassen, dass sie sich in nichts hinein zu mischen haben
und in keiner Weise die Angelegenheit des Staates stéren diir-
fen.« Dabei wurden die Hirtenbriefe der Bischéfe der Zensur
der Prifekien unterstellt. Er stellte fest: »dass die Kurie nicht
glauben sollte, die Rechte des Thrones seien weniger gzhei-
ligt, als die der Tiara, es hitte Konige gegeben, bevor es
Pipste gab.« Ein Papst, der dies negieren sollte, wire fiir Na-
peleon ein Antichrist, der die Welt zerstéren wollte, Der Papst
beklagte sich auch einmal dariiber, dass der Kaiser ihn sogar
einen geradezu »Ignoranten in geistlicher Angelegenheit«; ge-
nannt habe. Die Versuche des Papstes, seine Rechte mit dus-
sern Machtmitteln, geistlicher oder gar weltlicher Natur, zu
verieidigen, werden in den Augen Napoleons zu einer ein-
zigen Keite, nicht etwa staatsverriterischer, sondern wohlver-
standen schwerster sittlicher Verfehlungen. (Schluss folgt.)

Dr. L. B.

An den Grenzen des Wissens.
(Eine Buchbesprechung.)

In wiederholien zdhen  und bis iiber Mitternacht hinaus
dauernden Auseinanderseizungen haben wir uns gemessen und
haben wir miteinander gerungen, mein wackerer Kollege, der
einer stark orthodoxen Ausprigung des evangelischen Glau-
bens mit inniger Aufrichtigkeit anhingt, und ich, der ich die
monistische, universal-wissenschaftliche Auffassung vertrete. Als
wir letzten Frithling getrennt wurden, schenkte er mir zum
Abschied eben dies Buch, das den Gegenstand unserer heu-
tigen Besprechung darstellt. Gerne habe ich das Werklein
durchstudiert, legt es doch einen uns immer und immer wieder
enigegengehaltenen Einwand etwas schirfer und ausfithrlicher
dar, den Einwand ndmlich, dass das Wissen des Menschen be-
schrinki sei, und dass dariiber hinaus Dinge seien, von denen
der gewohnliche Menschenverstand keine Ahnung habe. So
ungefihr ist mir anldsslich einer offentlichen Versammlung in
Ziirich von pfarrherrlicher Seite entgegengehalten worden: »Wo

zogen wird, dass der Unglaube Siinde sei — so wiirde es mich sehr
interessieren, die Griinde zu kennen, welche Sie bestimmen, den Of-
fenbarungscharakter der Genesis in Abrede zu stellen,

Favre : Diese Griinde sollen Sie gleich kennen lernen, Indessen
werden Sie zugeben miissen, dass man nicht diskutieren kann mit
Leuten, denen der Gebrauch der Vernunft verboten worden ist, Ver-
zeihen Sie meinen Freimut, aber diese Frage muss erst abgeklirt
sein: Getrauen Sie sich, das gestellte Problem sachlich und verniinftig
mit mir zu untersuchen?

Dr. Durisch : Ich glaube, Thnen die gewiinschte Zusicherung
bereits gegeben zu haben, 5

Favre : Sie sagten soeben beildufig, das Schweizervolk werde
im Glauben erzogen, dass der Unglaube Siinde sei, Mit andern Worten
— falls ich Thre Worte richtig interpretiere — wer in lhrem Lande
die Lehren Ihrer Theologen nicht gliubig hinnimmt, wird als Siinder
gebrandmarkt, Man wagt es zwar nicht mehr, wie weiland Calvin,
fiir ihn einen Scheiterhaufen zu errichten auf dem Marktplatz, weil
man offenbar fiirchtet, die Rauchwolken kénnten bemerkt werden in
Frankreich, in' Rom, in Belgrad, in Stambul, in Aegypten, in China
und Japan; man fiirchtet” sich vor der Entriistung und dem Abscheu,
welchen der Scheiterhaufen in diesen Lindern hervorrufen wiirde, Man
stranguliert dien ‘Ungldubigen deshalb auf unsichtbare und unfass<
bare Weise, indem man ihn moralisch boykottiert, Das ist dezenter,
einverstanden, aber das Resultat fiir den Betroffenen ‘ist dasselbe,

Ich bitte Sie, lieber Herr Doktor, beantworten Sie sich selber die
Frage, ob Lehren, die sich nur unter Zuhilfenahme so verwerflicher
Druckmittel iiber Wasser halten konnen, wahr und gut sein kénnen?
Kénnen Sie glauben, dass fiir die Richtigkeit dieser Lehren irgend
etwas bewfesen set damit, dass Ihre kantonalen Regierungen noch

heute die Machtmittel besitzen, um dem Volke den Verstand zu ver-
nageln?. Denn was anderes ist es, als ‘dem Volke den Verstand ver-
nageln, ‘“wenn man es zwangsweise im Glauben erziehi, der sog, Un-
glaube sei Siinde?

Dr. Durisch : Gewiss ist damit fiir die Richtigkeit dieser Leh-
ren nichts bewiesen, und ich will auch gerne zugeben, dass diese
Lichtscheue: nuf Andersgliubige einen schlechten Eindruck machen
muss, Aber das alles scheint mir noch nicht hinreichend, um Ihr ab-
schitziges. Urteil (iber die Genesis zu rechtfertigen, Denn Ihre bis-
herigen Ausfithrungen haben m, E. nur den Wert von Praesomptionen
und nicht-den eines strikten Beweises,

Favre : Ohne Zweifel, In der Tat liegen denn auch die Griinde
zu meinem Urteil iiber die Genesis in ihr sélber, Und da lhnen so
sehr daran gelegen ist, diese Griinde kennen zu lernen, so werde ich
sie Thnen an zwei Beispielen demonstrieren,

Sie diirften sich daran erinnern, dass der ‘anonyme Verfasser der
Genesis seine Erzdhlung mit der Behauptung beginnt: »Am Anfange
schuf Javeh das Universum und die Erde.« ) o

Woher wusste er das? War er Zeuge gewesen dieses Vorganges?

Dr. Durisch : Unmoglich; denn er selber verlegt den Geburts-
akt Adams und Evas an den Schluss der Schépfung, und es ist auch
ausgeschlossen, dass er das erste Menschenpaar kannte, Bleibt die
Moglichkeit, dass Javeh selbst ihm einst den ‘ganzen ‘Werdegang der
Schopfung erzihlte, Freilich ist auch das unwahrscheinlich, weil der
Genesisredaktor ein so erstaunliches Ereignis sicherlich nicht ver-
schwiegen hitte in seinen Schriften,

Da er es leider unterlassen hat, seine 'Informationsquellen zu er-
wihnen, so steht sein ganzer Schopfungsbericht — fich vermag das
leider nicht abzuleugnen — in der Luft,



Nr. 15

DER FREIDENKER - 117

das Wissen aufhéri, da fingt das Glauben an.« Dieses Argu-
ment findet sich in allen populdr-religiosen Traktaten und
Vortragen wieder. Angesichts der grossen Bedeutung dieses
Argumenis ist es gewiss nicht unangebracht, hier einmal ge-
nauer auf die Frage einzugehen, und dazu bietet prichtigen An-
lass eben das Biichlein von Prof. Dr. Hamann: »An den Gren-
zen des Wissens,

Der Verfasser, 1925 gesiorben, ist Naturwissenschaftler ge-
wesen und hat als solcher seinen Mann gestellt. Besonders die
Zoologie verdankt ihm einige bedeutende Veréifentlichungen.
Er weist nun aus reicher Kenntnis heraus nach, wie gerade
auf dem Gebiet der exakten Wissenschaften die Wissenschaft
da und dort stockt und nicht weiter kommt (Lehre vom Licht,
Elektrizitait, Warmelehre, Erhaltung und Entwertung der Ener-
-gie, Gravitation, Gastheorie etc.), dass auch in der Chemie und
Biologie die Forschung sowié¢ die Bildung von Theorien vor
den leizten Fragen stehen bleibt und stehen bleiben muss. Ha-
mann selbst begniigt sich in seiner Schrift mit diesen Feststel-
lungen und zieht die letzten religiésen Konsequenzen nicht;
wohl aber zieht sie dann im Nachwort seine Tochter, wenn
sie sagt, dass ihn gerade der Forschergeist »zu der festen
Ueberzeugung gefithrt hat, dass der Mensch nichts wissen
kann im letzten, hochsten Sinne (!), dass ein hoherer Wille
bessere Erkenntnis haben muss, als es mit den begrenzten
und wunvollkommenen Sinneswerkzeugen des homo sapiens
moglich ist. Trotz aller Verinderlichkeit der Wissenschaft
kommt der Mensch doch stets zu einer in der Gefiithlswelt ab-
.gesteckten Grenze, die ihn zum Glauben zwingt« Das ist
der Grundton und Endzweck! Irgendwo hort das Wissen auf,
ergo: Glaube! Als Grundstimmung toént es uns aus M. Clau-
dius’ . schonem Abendlied entgegen: »Wir armen Menschen-
kinder sind eitel arme Siinder und wissen gar nicht viel.. ...
‘Gott lass uns Dein ‘Heil schauen, auf nichts Vergingliches
trauen ... .« Bezeichnenderweise ist der Verfasser auch Mit-
glied des Keppler-Bundes gewesen, der es sich zur Aufgabe
macht, Wissen und Glauben mit einander auszuséhnen, und
ebenfalls bezeichnend ist es, dass Hamanns »Grenzen des
Wissens« in der Biicherreihe »Natur und Bibel« erschienen ist.

Wir haben bei der Besprechung nur eine Sorge: Ob wir
der anstiirmenden Gedanken und Einwinde Herr werden, ob
wir sie ordnen und verstindlich vorfithren kénnen. Versuchen
wir es! '

Dass die Forschung iiberall auf Grenzen stésst, ist natiir-
lich eine Binsenwahrheit. Wertvoll ist die gute Zusammen-
stellung, die Hamann gibt. Nicht richtig dagegen ist die Be-
hauptung, dass deswegen, weil alle Theorien immer wieder
schwanken und widerlegt werden, das Zutrauen zum wissen-
schafilichen Denken erschiittert wird. Einmal vergehen nicht
alle Theorien — einzelne bleiben und halten ihrer Verifizierung
an der Realitdt Stand — und gerade daraus, dass einige Theo-
rien, vielleicht viele, umgestossen werden, um bessern Plalz
zZu machen, muss dem wissenschaftlichen Denken als rein

formal-methodischém Denken grésstes Zutrauen erwachsen und
entgegengebracht werden. Die Theorien konvergieren deutlich
und zusehends gegen einen einheitlichen Erklirungsgrund hin;
was in das einheiiliche Weltbild, in den eindeutigen Wissens-
zusammenhang nicht eingeordnet werden kann, muss elimi-
niert werden, um bessern Einsichten und Theorien Platz zu
machen. Dass einzelne Theorien iiber Gebiihr geschitzt -wer-
den, isi der Fehler derer, die sie einschitzen, nicht der Fehler
der Theorien selbst. Das 'Wissensgebidude, erst in den Funda-
menten und in den Umrissen fertig, bedarf nun stindigen Aus-
bauens, im Gegensatz zum Glaubensgebdude, dessen Dogmen-
bestand bekanntlich tabu ist (oder doch sein méchte, in Wirk-
lichkeit natiirlich auch stindiger Aenderung unterliegt). Der
Relativismus, zu dem Hamann so gelangen muss, wird nur-dem
Ueberzeugungsgehali seiner eigenen Wissenschaftstheorie ge-
fahrlich; denn wenn jede Theorie einmal zusammenbricht, so
auch seine Theorie vom ewigen Wechsel der Theorien!

Hamann wiederholt unermiidlich, dass Wissenschaft wohl
das Atom kenne; die Materie, die Energie, die Wirme, aber
doch nicht wisse, nicht begreiflich machen koénne, nicht ver-
stehe und nicht erkldren kénne, was denn eigentlich Energie,
Materie etc. ihrem eigensten Wesen nach ist. Nun, da wire
zuerst mit dem Verfasser ein Wortlein zu reden iiber die Unter-
schiede 'im Bedeutungsgehalt von Erklidren, Verstehen, Be-
greifen und Wissen. Das muss hier leider iibergangen werden.
Aber die Frage ist erlaubt: Kann man von der Wissenschaft
iiberhaupt verlangen, dass sie die letzten Dinge, aus denen sie
alles erklart, nun ihrerseits auch wieder erkliart aus noch tiefer
liegenden Dingen? Dann wiren die erstern ja doch nur die
vorletzten Dinge. Und wenn auch hier tatsdchlich nicht mehr
erklirt werden kann, ist damit die Existenz des Atoms (iiber

-dessen Modell die Physik sich ruhig weiter streiten kann) die

Wirksamkeit der Energie, der Wirme in Frage gestellt? Re-
sultiert aus dem Nichterkldrenkonnen die Nichtexistenz all’
dieser Dinge? Doch wohl nicht! Und auf deren Existenz und
Wirksamkeit kommt es vor allem an. Gegen diese Argumen-
tation diirfte der Verfasser nichts einzuwenden haben, denn
p. 65 und 70 wird genau so dargelegi, dass zwar die Plan-
missigkeit und zweckmissige Selbstregulation der Lebenser-
scheinungen keiner weitern Erklirung mehr zuginglich, aber
deswegen in ihrer Wirksamkeit und Tatsédchlichkeit nicht im
Geringsten anzutasten sei.

In den Fragen der Biologie plidiert der Verfasser selbst-
redend fiir scharfe Trennung zwischen Anorganischem und Or-
ganischem, zwischen Leib und Seele, Wir geben gerne zu, dass

- hier viele Fragen ungel6st sind, die Problematik wahrscheinlich

eine fliessende bleiben wird; aber alles, was Psychologie und
Naturwissenschaft iiber die Einheit von Leib und Seele aus-
sagen, mag es noch so unbefriedigend sein, ist doch tausend-
mal plausibler als die aller Tatsichlichkeit ins Gesicht schla-
gende Behauptung, dass der Mensch aus zwei total getrennten
Einheiten bestehe, aus Leib und Seele. Mogen die Lésungen

Favre: Ausser er hitte ihn nachtriiglich erginzt durch einen
soliden Indizienbeweis, gegriindet auf unumstéssliche, jederzeit und
von jedermann kontrollierbare Tatsachen, (Georges Clémenceau, au
Soir de la Pensée, 1827) Wo ist dieser Indizienbeweis? Wissen Sie
-etwas davon?

Dr. Durisch : Ich weiss nichts davon.
Favre: Sie wissen nichts davon? Was bleibt dann iibrig von
-dieser pompo6sen Schépfungserzahlung ?

Dr, Durisch : Belieben Sie selber auf Ihre Frage zu antworten,
Favre: Nichts bleibt davon iibrig, als dass der Genesismann

ein vulgdrer Schwitzer und Charlatan ist. Und zwar qualifizierte sich.

seine Erzdhlung auch dann als Quatsch, wenn die modernen Wissen-
schaftler sie noch nicht hitten widerlegen kénnen, denn alle Scho-
pfungsgeschichten ohne wissenschaftlichen Indizienbeweis sind gleich
wertlos und gehéren in die Kategorie der dichterischen, unterhalten-
den Literatur,

(Schluss folgt.)

Wer Freiheit und Wahrheit nicht liebt, kann ‘vielleicht ein mach-
tiger, niemals aber ein grosser Mann sein, Voltaire.

* * *

Die Wahrheit verkiinden, den Menschen niitzliche Vorschlige
.machen, ist ein sicheres Mittel, verfolgt zu ‘werden. Voltaire.

Heilige.

Oft, wenn ein frommer Wundertiter
Verdienstlich fiir den Glauben ficht,
Passiert es ihm, dass man ihn spiter
In allem Ernste heilig spricht,

Dann muss er wieder neu beginnen,
An Gottes Glaubensrad zu spinnen,

Zuerst, und zwar vor allen Dingen,
Bekommt er nun den Titel Sankt,
Dann hat er Wunder zu vollbringen,
Dass drob die ganze Erde wankt,
Und schliesslich steht er im Kalender
Als ganz besondrer Segenspender,

Der Eine nennt sich stolz Franziskus,
Der Andere heisst Florian,

Der Eine bettelt firr den Fiskus,

Der Andre ziindet Hiuser .an,

Ein Dritter bringt den Kranken Heilung;
Die Wissenschaft nennt’s Arbeitsteilung!

So kommt ein jeder Erdenpilger
Zu seinem guten Schutzpatron,
Nur ich hab’ keinen Schuldentilger
Als Atheist; das kommt davon,
Und kann ihn auch sehr gut entbehren;
Ich habe Bess’res zu verehren!
J. Stebler.



118 . ‘ DER FREIDENKER

Nr. 15

und Theorien iiber die Enistehung des Lebens und des Men-
schen noch so problematisch sein, sie sind tausendmal ver-
niinftiger und weiser, als die kindliche Auffassung, dass Gott
den Menschen aus einem Lehmkloss geformt habe. In der Kos-
mogenie sind alle die naturwissenschaftlichen Fragwiirdigkei-
ten tausendmal imposanter und zutreffender als das Dogma von
der Schopfung aus dem Nichts.

Wir stellen die Frage noch priziser: Wenn auch alle Theo-
rien und Hypothesen der Wissenschaft in ihrer Unzuldnglich-
keit erkannt und. durchschaut sind, wenn das alles zugegeben
ist, ist dadurch positiv fitr die Glaubenslehren des Christen-
- tums auch nur das Geringste erwiesen oder glaubhaft gemacht?
Gewinnt z. B. daraus, dass das Leib-Seele-Problem noch keine
allseitig - befriedigende Losung gefunden hat, das Kindermér-
chen aus der Kinderzeit der Menschheit, dass Gott dem Lehm-
kloss seinen Odem eingeblasen hat, auch nur den geringsten
Zuschuss ‘an Ueberzeugungsgehalt? Nein, niemals! Man kom-
me mir nicht mit symbolischen Deutungen der Absurdititen
aus dem Alten Testament! Diese Symbolisierungen sind feige
Ausfliichte und Kompromisse mit der menschlichen. Vernunft,

Und auf einen Punkt sei noch mit aller Schirfe hinge-
wiesen: Worauf stiitzt sich der Verfasser, um die wissenschaft-
-lichen Probleme und Streitfragen vorzufithren und sie bis dort-
hin zu begleiten, wo ein Weiterkommen vorderhand oder prin-
zipiell unméglich ist? Stiitzt er sich auf das wissenschaitliche
icder das religiose Denken? Doch sicher auf das wissenschaft-
liche! Dieses dient ihm also dazu, das Problem zu gestalten,
auszubauen und zu formulieren; der Verfasser glaubt an die
das Problem vorbereitenden Argumente und Voraussetzungen,
er hilt also wenigstens dazu das logische Denken fiir zuver-
lissig und glaubhaft; er hilt seine Problemstellungen fiir rich-
tig. Warum wird dann das wissenschaftliche Denken verab-
schiedet und als inkompetent erklirt, moch weiter zu gehen?
Warum werden die dargebotenen Lésungen nicht angenom-
men? Begriindung: Weil sie seinen kritisch-wissenschaftlichen
Anforderungen micht mehr geniigen. Und nun wird hier also
nur noch' geglaubt. Ein sonderbares Gebahren: Aus lauter kri-
tischer Einstellung theraus lehnt man alle bisher gefundenen
Losungen ab, um sich die Antwort — offenbar eben aus dieser
krlt15»ch-w1ssenschafthchen Einstellung heraus — von einem
ganz unwissenschafilichen Denken, vom Glauben, geben zu
lassen, Man will hier aus menschlich wohl begrexfhchen Griin-
den ganz kritiklos glauben und vertrauen, verbrimt und iiber-
zieht aber diese menschliche Sehnsucht mit einem hier gar
nicht passenden Mintelchen von schirfster Kritik und Wissen-

schafilichkeit. Nicht wahr, so ist es? Wir wissen es heute aus -

der Psychologie und Psychanalyse, dass der Gliubige die von
der Wissenschaft dargebotenen letzten Losungsversuche gar
nicht annehmen kann! Es sind emotional-psychologische Be-
weggriinde, die ihn Halt machen lassen an gewissen Grenzen,
Er meint, er tue das aus Wissenschaftlichkeit und briistet sich
nioch mit seiner scharf kritischen Einstellung, Wiren auch die
besten und letztmoglichen Lésungsméglichkeiten gefunden, er
wiirde sie immer ablehnen, mit scheinbar sachlich-wissenschaft-
licher Begriindung, in Wirklichkeit aus Ursachen, die ihm
selbst nicht zum Bewusstsein kommen, Er kann diese Lo-
sungen nicht annehmen, um nicht in innern Konflikten zer-
rissen zu werden, Dieser Pseudo-Wissenschafiler, der vielleicht
auf einigen Gebieten ganz Tiichtiges leistet, hat keine Ahnung
vom universalen Prinzip aller Wissenschaft sowie vom Prinzip
des eindeutigen W1ssenszusammenhangs, wo sie ihm ent-
gegentreten, bekimpft er sie mit aller Schirfe als modernes
Gotzentum. Und gerade dieser methodische Wissenschafts-
menismus -hat uns nun auf dem Spezialgebiet der Religions-
wissenschaft und Religionspsychologie iiber das Wesen der
Religion in letzter Zeit wichtige Aufschliisse gegeben, hat uns
gezeigt, dass die religiésen Glaubensvorstellungen Illusionen
sind, notwendige Illusionen, vielleicht sogar lebenswichtige,
aber notwendig immer nur fiir den Glidubigen selbst, nicht fiir
alle Menschen. Und da mutet man uns zu, die vorhandenen
wissenschaftlichen Lésungen abzulehnen, weil sie moch nicht
die letzten Losungen sind, um sie dann gegen etwas einzu-
tauschen, das von uns klar und unwidersprechlich als Illusion
durchschaut worden ist? Eine Anndherungswahrheit’ gegen
eine kompleite Illusion? Wir danken!

Die ganze Uniersuchung Hamanns ist mir ein Beweis
g

mehr dafiir, dass die letzten Entscheide fiir oder gegen die Re-

ligion nicht der Wissenschaft, sondern der Philosophie vorbe-
halten bleiben miissen. Es steht nicht Wissenschaft gegen Chri-
stentum, sondern eine auf der Wissenschaft gegriindete Phi-
losophie dem Christentum gegeniiber. Hamann hat Wissen-
schaft, aber nur auf Teilgebieten; er weiss aber nichts damit
anzufangen. und seine Erkenninisse fallen ihm kraftlos aus
den schwachen Handen. Er will nichts damit anfangen, wilk
seine Erkenninisse nicht auswerten, weil er im Grunde nicht
Wissenschaftler im schérfsten Sinne des Wortes ist, sondern
glaubiger Christ. Eine Zerrissenheit und Halbheit ohnegleichen
ist die unausbleibliche Folge, eine innere Unklarheit, die sich
denn auch in einem ganz unklaren philosophischen Standpunkt
deuilich dussert. Hamann bekennt sich offen zum Positivis-
mus eines Ernst Mach und schreibt dementsprechend p. 52:
»Um die Tatsache ist nun einmal nicht herum zu kommen, dass
es keine andere Realitit gibt, als unsere Empfindungen. Sie
sind das eigentliche und einzige Element der Welt« Im wei-
tern Verlauf spricht er aber immer von der Realitit und Ob-
jektivitit der Aussenwelt und tritt fiir einen erkenntnistheore-
tischen Realismus ein. Wer schon in diesen Grundfragen so
zweideutig und wnklar denkt, darf nicht verlangen, philoso-
phisch ernst genommen zu werden. Auch seine kantianisie-
rende Erkenntnistheorie ist in keiner Weise auf der Hohe ihrer
Aufgabe und miisste sich den Nachweis mehrerer Widerspriiche
und Unzulinglichkeiten gefallen lassen. '

Und doch wissen wir den Leuten vom Schlage Hamanns.
Dank! Mit ihrem ewigen Kritisieren zwingen sie die Wissen-~
schaft, nie auszuruhen auf scheinbar fertigen Theorien, son-
dern rastlos weiterzuarbeiten. Der Wissenschaftsmonismus
kennt prinzipiell keinen Agnostizismus und keine miide Re-
signation! Es bleibt den klidglichen Hélblingen vom Schlage
Hamanns iiberlassen, zu schreiben: »Fiir alle andern (ausser
der Empirie liegenden) Dinge fehlt uns das Mittel, sie aufzu-
fassen, daher wir michi weiter nach ihnen fragen sollten, weil
eine Antwort auf solche- Fragen doch unmdéglich, und wenn
sie moglich wire, uns unverstdndlich bleiben muss.« (p. 47.)

- Im Schlusswort schreibt die Tochter Hamanns: »....dass
die Liicken der menschlichen Erkenntnis ausgefiillt werden
miissen durch Erkenntnisse einer andern Natur, die dem Men-
schen nicht gegeben ist«. Woher wissen wir etwas von einer
andern Natur, wenn sie, dem Menschen doch nicht gegeben
ist? Wie konnen wir aus einer dem Menschen nicht gegebenen
Natur Erkenntnisse schépfen? Nein, wir halten uns gerne und
zuversichilich an die Losungen und Wahrheiten — Annihe-
rungswahrheiten, gewiss .— die uns eine dem Menschen ge-
gebene Welt und Natur geradezu aufzwingt.

Zum Schlusse noch eine Frage: Haben die Herren Grenz-
regulaioren des wissenschaftlichen Denkens auch schon etwas
nachgedachti iiber die Begrenztheit, die Grenzen des religitsen
Wissens und Glaubens? Was sagen sie z. B. zu folgender
Feststellung des Hamiltonschiilers Mansel in seiner Unter-
suchung »Grenzen des religiésen Denkens«: »Ein Denkobjekt
existiert als solches nur in und vermdége seiner Relation zu
einem denkenden Wesen, wihrend das Absolute als solches
von aller Relation unabhingig ist. Die Vorstellung vom Abso-
luten  erfordert also gleichzeitig die An- und Abwesenheit der
Relation, durch welche das Denken bedingt wird; und unsere
manigfaltigen Bemiihungen, dieselben wiederzugeben, sind
nichis weiter als ebensoviele modifizierte Formen des Wider-
Spruchs, der in wunserer urspriinglichen Annahme versteckt
liegt.« Dr. Ernst Haenssler.

Betschwester S. B. B.

Wenn ich ein Zeichner wire, so wiirde ich die S. B. B.,
die einst unter dem Losungswort »Die Schweizerbahnen dem
Schweizervolk !« vom Volk dem Staat erworben wurde, fol-
gendermassen symbolisch darstellen: Ein Hauptbahnhof. Nach
mllen Seiten gehen strahlenférmig Schienenstringe aus. Auf
allen sind lange Bahnziige im Begriff auszufahren. Doch nein,
das war eine Sinnestduschung. Sie sind sehr im Begriff, stille-
zustehen, denn bei niherem Zusehen gewahrt man: die Loko-
motiven liegen auf den Vorderachsen und erheben die gefal-

teten Rider zum Gebet. Es ist nidmlich Oster-, beziehungs-

weise Pfingst-, beziehungsweise Weihnachtsheiligtag. Des
Ritsels Losung:



	An den Grenzen des Wissens : [1. Teil]

