
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 15

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


114 DER FREIDENKER Nr. 15

Dass erfreulicherweise diese Einsicht auch bei vielen,
vielleicht den meisten unserer Freidenker-Genossen besteht,
beweist ein Artikel, den der »Freidenker«, das Organ der

Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, am 30. Juni 19 28

aus der Feder des Genossen Dr. Hs. Wymann veröffentlicht
hat und der in den Sätzen gipfelt :

' »Die sozialdemokratische Partei will offiziell keine
Weltanschauung propagieren, die religiösen, philosophischen oder
freidenkerischen Welt- und Lebensanschauungen sind ihr
Privatsache, wesentlich ist ihr nur die Gesellschaftsanschauung.

Damit hat sich jeder Freidenker abzufinden,
wenn's auch schwer fällt. Wir müssen die Programme
der Organisationen nehmen, wie sie objektiv sind, nicht wie
wir sie subjektiv wünschen. Es ist nicht wahr, was man unter

uns oft hört: ein richtiger Sozialdemokrat müsse auch
Freidenker sein, oder ein richtiger Freidenker müsse auch
Sozialdemokrat sein. Dieser Satz ist, wie ausgeführt, theoretisch

falsch und praktisch tausendfach widerlegt.
Es gibt Freidenker, die grosse Gegner der Sozialdemokratischen

Partei sind, wie auch Religiöse, die gute
Sozialdemokraten sind. Jeder gilt der Sozialdemokratischen Partei als

guter Genosse, der den politischen, gewerkschaftlichen und
genossenschaftlichen dreiteiligen proletarischen Klassenkampf
unterstützt, gleichviel ob er daneben an die unbefleckte Empfängnis,

an das Nirwana oder das biogenetische Grundgesetz glaubt.
Jeder aber, der die Bourgeoisie unterstützt, wenn er auch dabei

weder an Gott, noch Teufel, noch Jenseits glaubt, ist ihr
Gegner.«

1

Wir, die wir — obgleich Freidenker — uns frei fühlen von
allen Ueberresten einer öden bürgerlich-freisinnigen
Kulturkämpferei, begrüssen es überaus, unter den Freidenkergenossen

solches Verständnis für diese Fragen
zu finden. Diese Einheit der Auffassung über derartige Fragen

innerhalb der Partei kann der Arbeiterbewegung insgesamt

nur zum Nutzen gereichen. Die Gehässigkeiten und die
Unwahrheiten ultramontaner Zeitungsschreiber dieser letzten
Tage aber waren schon am 30. Juni, wid erlegt durch
die Tatsache, dass sogar im Organ der »Freidenker«

selber eine derartige Kundgebung veröffentlicht werden

konnte wie jene, die wir hier zitiert haben.«

Napoleon I.
und seine Beziehungen zur Religion.

(Fortsetzung.)

Napoleon hat in einem gewissen Sinn den Weg für die
Geister der herrschenden Schicht des IQ. Jahrhunderts
vorgezeichnet, indem man an das Dasein Gottes glaubt, auch noch
eventuell an. die Menschwerdung Christi, aber das konfessionelle

Dogma ist rationell überwunden, wobei man aber gerne

Feuilleton.
Dr. Johannes Seitz:

Naturwissenschaftliche Weltanschauung eines Mediziners
(1927 Verlag Rascher & Cie., Zürich.)

Es ist der ehrlich gemeinte und ehrlich durchgeführte Versuch
eines betagten Mediziners, weltanschaulich mit sich selbst ins Reine
zu kommen. Er kennt, wie wir Freidenker auch, nur eine Welt; daher
kommt er aus dieser Grundeinstellung heraus zu denselben Ansichten
über Religion, Ethik etc. wie wir auch. Das Hauptproblem aller
Philosophie, das Bewusstseinsproblem, kennt er, er stellt natürlich, wie
wir, das Bewusstsein in die Natur hinein und nicht ausserhalb der
Natur. Damit hat er allen idealisierenden Tendenzen und christelnden
Absichten den Lebensnerv abgeschnitten. Aus diesen klaren Einsichten
heraust rennt er auch genau die Welt der Sachen und Tatsachen vom
Bewusstsein über diese Sachen und Tatsachen, eine Trennung, die
mancher Philosoph heute noch nicht durchzuführen imstande ist.
Einzelne Abschnitte sind reizend geraten, können aber hier des Raumes
wegen nicht ausgeführt werden. Der Verfasser versucht es, alle aus
den klassischen Sprachen stammenden Termini zu verdeutschen, hat
dabei allerdings nicht immer eine glückliche Hand (z. B. Metaphysik,
religio sind ungenau wiedergegeben). Nicht einverstanden sind wir
mit der p. 162 geäusserten Ansicht, dass schliesslich sich jeder unter
der Allmacht vorstellen könne, was er wolle, Kraft, Stoff, oder einen
persönlichen: Gott. Wir meinen, dass alle diejenigen, die in der
Allmacht einen persönlichen Gott sehen, damit die Welt wieder zer¬

bereit ist, ohne Bedenken die Riten im Rahmen des staatlichen
und gesellschaftlichen Notwendigen zu übernehmen. Das ist,
wir wollen sie nennen, die mittlere Linie der
Religion, wie sie heute speziell in katholischen intellektuellen
Kreisen Regel und Norm ist. Prägnant drückt sich Napoleon
anlässlich der Besprechung der Universitätspläne aus, wenn
er sagt (1806): »Man muss es so einrichten, dass die jungen
Leute weder zu frömmelnd, noch' zu ungläubig werden, sie
müssen dem Zustand der Gesellschaft angepasst werden.« So
war auch Napoleon selber, wie einer seiner geistlichen
Würdenträger sich über ihn äussert: »Napoleon war in Glaubenssachen

weder mehr noch weniger, als Soldaten und junge Leute
sein müssen, die alle auf diesem Gebiet ungefähr gleich lässig
sind.«

Da die Konfession für Napoleon niemals ein seelisches
Erlebnis geworden ist, sondern immer nur eine Aeusserlich-
keit bedeutet, unterstellt seinem staatsschöpferischen Werke,
so wurde der christliche Mythus für ihn auch nur Stoff und
Ausdruck seines politischen Werkes. So sind alle seine
staatskirchlicher Handlungen: Die Herbeiführung des Konkordates
mit allen seinen Folgen, die Gefangensetzung des Papstes, die
Einberufung des nationalen Konzils, die Aufhebung der
Orden etc. nur Ausdrücke seiner staatlichen Auffassung, niemals
aber seiner persönlichen Einstellung zur Religion. Dass dabei
oft persönliche Fragen mitunterlaufen sind, bemerkte er in der
Regel gar nicht. Ein treffendes Beispiel dafür ist folgender
Ausspruch : »Die Mönche bilden die Streitmacht des Papstes,
sie anerkennen kein anderes Oberhaupt, als ihn, deshalb sind
sie für den Staat gefährlich. Als Staatsmann kann ich mich
mit dem Fanatismus des Zölibates nicht befreunden, indem die
Kurie dadurch die Kleriker verhinderte, Bürger zu erschaffen
und selber Bürger zu werden.« Eine spezielle Abneigung hatte
er gegen die Jesuiten, welche einen »Staat im Staate«
bilden. Er verfügte, dass er weder in Frankreich, noch in Italien
oder anderswo in seinen Staaten die Niederlassung von
Jesuiten dulden werde, ja nicht einmal ihr Name sollte mehr
ausgesprochen werden. Noch kurz vor seinem Tode auf St.
Helena erklärte er sie seiner Umgebung gegenüber als seine
unversöhnlichsten Todfeinde. Was die Jesuiten sind, darüber
gibt die im Verlag Haupt in Bern kürzlich erschienene Ency-
klopädie von Hoensbrock erschöpfenden Aufschluss. Wie wir
uns in dem Sonderbundsfeldzuge und wie wir uns heute zu
diesen Leuten stellen, darauf will ich nicht weiter eintreten,
aber ich glaube, dass die sog. freisinnigen Regierungen und
besonders unsere freisinnigen Bundesräte allen Grund dazu
hätten, mit Napoleon diese Auffassung zu teilen; denn auch
wir können keinen »Staat im Staate« dulden. Interessant ist
ferner, dass Napoleon den Katechismus der Kirche entreisst,
einen neuen herstellt und der Kurie aufzwingt, in welchem
der Wille vorwaltet, die religiösen Bedürfnisse dem
Staatsinteresse dienstbar zu machen. Ein Kapitel darin ist von ihm
selbst entworfen, es ist das. siebente, worin über die Pflichten

reissen in zwei Welten, ein Diesseits und ein Jenseits (siehe Barth)
und damit der Grundeinsicht des Verfassers widersprechen, der
Einsicht nämlich, dass es nur eine Welt gibt. Wer einen methodisch-
wissenschaftlichen Monismus vertritt, darf nun auch in diesem Punkt
das Denken nicht freigeben, sondern muss es binden im Sinne der
philosophischen Voraussetzungen. Ebensowenig können wir uns
einverstanden erklären mit dem Titel des Buches: »Naturwissenschaftliche

Weltanschauung«. Das wäre nur die eine Hälfte des
Weltgeschehens (ins Auge gefasst, die Hälfte, die sich exakt-wissenschaftlich
erfassen und verarbeiten lässt. Da würden unsere Gegner frohlocken
und hinweisen auf die ganz andere Struktur des Geisteslebens, das
eben mit der Naturwissenschaft nichts zu tun habe. Besser wäre es
also gewesen, einen derart umfassenden Ausdruck zu finden, der
imstande ist, Natur- und Geisteswissenschaften, Natur- und Geisteswelt
zusammenzufassen; so wäre also »naturwissenschaftlich« zu ersetzen
vielleicht durch »realistisch« oder »monistisch«. Der Text schliesslich
ist derart aphoristisch-abrupt, dass wir befürchten, ein gut Teil der
Stosskraft der vertretenen Gedanken gehe verloren. Das ist bedauerlich,

denn' die Gedanken sind recht gut, auch tapfer und ehrlich
vertreten Trotz diesen einzelnen Feststellungen wünschen wir dem
kleinen Werk allen Erfolg. Dr. E. H.

Ueber die Genesis.

Gespräch zwischen Dr. Durisch aus Schaffhausen und Emil Favre,
französischer Parlamentarier.

Dr. Durisch: Sie sagten mir soeben, Sie hätten Ihre ganze
Ausbildung auf den öffentlichen Lehranstalten Frankreichs empfangen,



Nr. 15 DER FREIDENKER 115

der Christen gegen ihre staatlichen Obern gesprochen wird.
Napoleon wollte hier die Gehorsamspflicht gegen die ausdrücklich

bezeichnete französische Staatsregierung zu einem besonderen

kirchlichen Dogma erheben. Er bestimmte, dass seine
eigene, namentlich bezeichnete Person als der Gegenstand
der Gehorsamspflicht für 'die Gläubigen in Frankreich an die
Spitze dieses Katechismus gestellt wurde. Kaum kann mar
wohl in schärferer Weise das Glaubensbekenntnis einer staati
liehen Schöpfung demselben Staate tributpflichtig machen!
Diese Usurpation eines geistigen Machtmittels hat ihre Wurzel
nicht im weltpolitischen System des Zeitalters, wie etwa dies
im Mittelalter dir Fall war, sondern ganz, allein und ausschliess*-
lieh in der Person des Kaisers selbst. Er scheute sich durchaus
nicht, das äusserlichste und gewaltsamste seiner Machtmittel,
die Dogmaiisierung seines Staatsbegriffes in kirchlich festge-
gelegter Form als Bindung des Gewissens zu dekretieren. Die
betreffenden Stellen des Katechismus verdienen es, hier im
Wortlaut zitiert zu werden:

Frage : Welches sind die Pflichten der Christen im
Hinblick auf die Fürsten, die sie regieren, und welches sind im
Besonderen unsere Pflichten gegen Napoleon I., unseren
Kaiser?

A n tlw ort: Die Christen schulden den Fürsten, die sie

regieren, und wir im Besonderen schulden Napoleon I., unserem

Kaiser, Liebe, Ehrerbietung, Gehorsam, Treue, den Dienst
im Heere, und die Abgaben, die zur Erhaltung und Verteidigung

des Reiches und seines Thrones verordnet sind.

Frage: Gibt es nicht besondere Gründe, die uns noch
stärker an Napoleon I., unseren Kaiser, binden müssen?

Antwort : Ja, denn er ist derjenige, den Gott in schwierigen

Zeitumständen hat erstehen lassen, um den öffentlichen
Gottesdienst und die heilige Religion unserer Väter wieder
herzustellen und ihr Schützer zu sein. Er hat durch seine tiefe
und tatkräftige Weisheit die öffentliche Ordnung wieder
herbeigeführt und aufrechterhalten; er verteidigt mit seinem mächtigen

Arm den Staat ; er ist durch die Weihe, die er vom Papst,
dem Oberhaupt der allgemeinen Kirche, empfangen hat, der
Gesalbte des Herren geworden.«

Es wird also unverholen versucht, der rein persönlichen
Militärmorrarchie Napoleons die Ewigkeitsbasis einer geistlichen
Rechtfertigung zu geben, Napoleon als einen neuen Konstantin,

als Schirmherrn der göttlichen Ordnung auf Erden
aufzustellen. Dabei wird in einer folgenden Frage bei Verfehlunger.
gegen obige Gebote von Napoleon mit den Strafen ewiger
Verdammnis gedroht.

Alles dies tat der Kaiser mit einer wohlerwogenen Absicht.
Denn er wusste, dass auf dieser Plattform, viel mehr- als mit
rein staatlichen Anordnungen, das Volk in seinem gemütlich
empfänglichsten Teil beeinflusst werden konnte. Er wusste,
dass diese geistliche Vorschrift in viel dauerhafterer, aber auch
in viel unauffälligerer Weise die Jugend zu beeinflussen ver-

und dass alle diese Anstalten vollständig religionslos seien. Trotzdem
scheinen Sie über ziemlich ausgedehnte religiöse Kenntnisse zu
verfügen. Darf ich Sie fragen, wie Sie dazu kamen?

Favre : Ganz einfach durch Debatten innert der Partei oder mit
Parteigegnern, im gesellschaftlichen Verkehr, dann auch gelegentlich
durch Diskussionen in der Familie. Meine Mutter entstammt einer
alten protestantischen Bauernfamilie, was dann und wann Anlass gab
zu Rede' und Gegenrede, wobei ich mancherlei aufschnappte über die
Seltsamkeiten der Religion Calvins.

Dr. Durisch : Kennen Sie die Genesis, haben Sie sie gelesen?
Favre : Zufälligerweise ja. In einem Augenblick der Langeweile

habe ich das Zeug gelesen. Altjüdische Literatur; das bare Sägmehl!
Dr. Durisch : Ist es möglich? Sie halten die Genesis für keine

inspirierte, heilige Schrift?
Favre : Nicht nur keine inspirierte Schrift, sondern — erlauben

Sie, dass ich mich wiederhole — ungeniessbares Sägemehl,
Ueberlieferung, altjüdische Legenden, dichterische Erfindung altjüdischer
Priester.

Dr. 1 D u r i s c h : Und Sie fürchten nicht, mit Ihrer Auffassung
sich die ewige Verdammnis zuzuziehen, mit welcher Sie unsere Theologen

bedrohen?
Favre : Welch komische Einfälle Sie haben Was kümmern mich

Ihre Theologen! Was sollte mich veranlassen können, den Behauptungen

und Lehren dieser Leute irgendwelche Bedeutung zuzumessen?
Sie sind in unserem Lande nicht die Herren des Volkes wie bei Ihnen.
Sie können bei uns nicht mehr viel schaden. Man hat sie mit ihren
römischen Kollegen im Bogen aus den öffentlichen Lehranstalten
hinausfliegen lassen. Sie sind darüber wütend und zerknirscht, weil

mochte, als irgend eine Polizeigewalt. So hat er es vorzüglich
verstanden, das eigentliche Glaubensgebiet, die persönliche
Glaubensbetätigung ganz in die Sphäre seines staatlichen
Machtwillens eirtzubeziehen.

Das1 Bestreben Napoleons dem Papsttum gegenüber war
durchaus, dessen Macht über die Gewissen der Menschen zu
brechen. Die staatliche Zusammenfassung aller Untertanen
geht ihm über jegliche kirchliche Bekenntnispflicht, und
daher ist für ihn die Toleranz eine staatliche Notwendigkeit.
»Die Wohltaten der Toleranz«, sagte er einmal, »sind das erste
Recht der Menschen, diese ist der oberste Grundsatz des
Evangeliums, ist sie doch das erste Kennzeichen der Nächstenliebe.
Wenn es eine Epoche gab, wo von falschen christlichen Lehrern

die Intoleranz gepredigt wurde, so hatten diese nicht die
Interessen des Himmels, sondern die ihres weltlichen
Einflusses im Auge. Wenn ein Mönch, ein Theologe, ein Bischof,
ein Papst die Intoleranz predigt, so predigt er seine ' eigene
Verdammnis.«

• Da der Staat für Napoleon das zulässige Mass von
Gewissensfreiheit vertritt, so erfüllt er weit durchgreifender als
die Kirche, die Unterordnung des einzelnen Gewissens unter
das der Gemeinschaft. Der Glaube des einzelnen Individuums
hat seine sichtbare Vertretung in den Priestern, Bischöfen, im
Papst, und dagegen machte Napoleon Front. Das bestimmte
voll und ganz sein Verhalten im Konkordat. Napoleon wahrte
sich das Recht, Bischöfe zu erneuern, und der Papst war
verpflichtet, dieselben zu akzeptieren. Der Kaiser nahm für sich
das Recht in Anspruch, ein Konzil zusammenzuberufen. Sein
Prinzip ist, die kirchliche Verwaltung, entsprechend der
kirchlichen Verfassung des Urchristentums, zu dezentralisieren, d.
fr. sie vom Papst weg wieder den Bischöfen zu übergeben.
Die Korrespondenz zwischen Bischöfen und Papst in
kirchlichen Verwaltungssachen, in der Verwaltung der Heilsgüter
z. B., war durch staatliche Beamte auszuführen, die
Einmischung der Kardinäle wird als eine Staatsstörung abgelehnt.
Naboleon möchte in der nationalen Bischofsverfassung eine
staatliche, vom Papst unabhängige Organisation geben. Napoleon

hatte die Absicht, dem Papst nur soviel von der Kirche zu
erhalten, als ert Napoleon, von ihr für den Staat bedurfte und
was sie in dieser Beziehung zu leisten gewillt war. Diesem
Gedanken lag vielleicht die Idee zu Grunde, eine katholische Na-
tionalkirche für Frankreich und die ihm unterstellten Staaten
zu schaffen, deren höchstes Oberhaupt, nennen wir es noch
»Papst«, in Paris zu residieren hätte, also der staatlichen
Oberaufsicht an zentralster Stelle unterstellt. Vielleicht war dies
auch der innerste Grund der Verfügung Napoleons, den Papst
in Frankreich gefangen zu halten, und wer weiss, was hätte
geschehen können, wenn der Kaiser nicht militärisch durch die
Reaktion erledigt worden wäre. Hatte man doch schon in Paris
Vorkehrungen getroffen, welche die definitive Uebersiedlung
des Papstes von Fontainebleau, wo er gefangen gehalten wurde,
nach der Hauptstadt ins Auge fassten.

sie eingestehen müssen, dass sie selber schuld tragen an ihrer strengen
Massregelung. Das französische Volk will eben durchaus, dass die
öffentlichen Schulen ausschliesslich dem Interesse der Kinder dienen
und nicht demjenigen der Theologen. Wo aber der Klerus die
Schuljugend nicht mehr vergiften kann, ist es aus mit seiner gefährlichen
Allmacht.

Nennen Sie mir übrigens, vereintester Herr Doktor, die
Verdienste dieser anspruchsvollen Herren um die Menschheit. Was haben
Ihre Theologen getan zur Förderung der Geisteswissenschaften und
der Künste? Sie haben den grossartigen Aufschwung der italienischen
Renaissance während anderthalb Jahrhunderten lahmgelegt und in
ihren eigenen Ländern alle Lichter ausgelöscht. (Anatole France, le
Genie latin.) Sie werden begreifen, dass das alles nicht dazu angetan
ist, um ihnen irgendwelches Ansehen ausserhalb ihres Herrschaftsgebietes

zu verschaffen.
Ihre Prätention, dass man ihre Lehren als lautere, göttliche Wahrheit
unbesehen hinnehme, ist einfach absurd. Mit demselben Rechte

könnte ich von Ihren Theologen fordern, dass sie meine Anschauungen
über die Bibel als unumstössliches, göttliches Dogma annehmen. Die
Anmassung Ihrer Theologen kennt wirklich keine Grenzen.

Im übrigen verdienen diese Herren ihren Lebensunterhalt mit der
Bibel. Ich nicht. Sie werden daher verstehen, dass meine Einstellung
zur Bibel eine ganz andere ist als diejenige Ihrer Theologen. Die
Notwendigkeit, einen Fetisch daraus zu machen, besteht für mich nicht.

Dr. D u r i s c h : Angenommen Ihr Standpunkt sei richtig, wonach
jedermann das Recht zustehe, eine eigene, unabhängige Meinung über
den Wert der Bibel zu haben — Sie wissen doch, dass Calvin solche
Eigenmächtigkeit mit dem Tode bestrafte, und dass das Schweizervolk
auch heute noch, mit nur unerheblichen Ausnahmen, im Glauben er-



116 DER FREIDENKER Nr. 15

Nicht vergessen wollen wir noch die Haltung Napoleons
anlässlich seiner Krönung in der Notre-Dame-Kirche in Paris.
Als ihm Kardinal Fenk in Vertretung des Papstes die Krone
aufsetzen wollte, riss er sie ihm aus der Hand mit den Worten :

»Die Krone setze ich mir selber auf.« Damit war der
Standpunkt, die Krone steht über dem Altar, ausdrücklich festgestellt

und die alte, usurpierte Gewohnheit des Papstes, Kaiser
und Könige zu krönen, zum erstenmal und zwar auf gründlichste

Weise erledigt worden.
Das Christentum bedeutete für ihn niemals: das Wunder

der Fleisch w erdung, sondern nichts anderes, als

einfach: die soziale Ordnung. Er transferiert dabei das

Problem des christlichen Mythus ganz einfach vom Einzelindividuum

auf den Menschheitsverband, auf den Staat. Dafür hat

ihm selbstverständlich von allen Religionsformen nur der
Katholizismus allein die Hand geboten, indem derselbe es ihm

ermöglichte, das Gewissen des Einzelnen in der Masse selbst
weit über die Grenzen römischer Dogmatik hinaus noch
autoritativ zu binden. In seiner Jugendzeit nahm er leidenschaftlich
Stellung gegen jede Vergewaltigung der Gewissensfreiheit und
bezeichnete jede Beeinträchtigung der Vernunft als eine
Gaunerei, einen Betrug. Damals war er eben noch vom »Staate

Rousseaus« beherrscht. Das änderte sich aber mit dem
Moment, als er den Staat für kein Erzeugnis verstandesmässiger
Uebereinkunft mehr ansah, sondern für eine Schöpfung seiner
persönlichen Veranlagung. Jetzt setzte Napoleon an die Stelle
der Gewissensfreiheit die Gewissensbindung als Voraussetzung
des, d. h. seines Staates. Toleranz duldete er nur in Bezug auf
die Wahl und die Ausübung einzelner Religionen, so weit sie
sich nicht in den Staat hineinmischten. Niemals hätte er einem

päpstlichen Nuntius, zudem noch 'italienischer Herkunft,
gestattet, Politik zu treiben, ein Unterfangen, dem wir in unseren
heutigen modernen Staatsformen aus »Toleranz« ruhig zusehen.
Als der Vatikan im Konkordat verlangte, dass Napoleon die
römischkatholische Konfession zur Staatsreligion machen sollte,

lehnte er d ies ausdrücklich ab und genehmigte nur die
Fassung: »dass die römischkatholische Religion die Religion der

grossen Mehrzahl der Franzosen sei.« Er, der die Macht der
Kurie nur zu gut kannte, übte über dieselbe eine dauernde
Aufsicht durch seine Polizeiorgane aus und verschonte damit auch
nicht die Predigten der niedrigsten katholisch-kirchlichen
Organe. Da diese Aufsicht bei den Wanderpriestern, oder wie wir
heute sagen würden, bei der »inländischen Mission«, erschwert
war, verbot er diese kurzerhand. Um überall klare Verhältnisse

vor sich zu haben, gestattete er der Kurie nur eine
einzige Zeitung, nämlich das offizielle Kirchenblatt, dessen
Redaktor zur Ernennung seiner Zustimmung bedurfte. So
vermochte er, aus den Priestern, den Schädlingen des modernen
Staates, offensichtlich Nutzen für seinen Staat zu ziehen. Die
Priester nannte er daher auch scherzweise : »Gendarmerie
sacree«. Dies führte er systematisch durch, und auch die
höchsten geistlichen Würdenträger müssten durch einen Eid

sich verpflichten zu Händen des Staates, für dessen Sicherheit
unablässig zu waChen und von staätsgefährlichen Umtrieben,
die sie erfahren könnten, den staatlichen Behörden sofort
Kenntnis zu geben. Der innerste Grund ist, dass er versuchte,
die Kirche in Frankreich von ihrer ausserstaatliehen Leitung in
Rom unabhängig zu machen, und er äusserte sich auch einmal
darüber: »Man wird die Sachen bei uns so einrichten, wie sie
sein müssen und auf endgültige Art, als ob es keinen Papst in
Rom gäbe.« Aber auch die inneren Gnadenmittel, über welche
der Papit verfügt, will er ihm entziehen, indem er sagte: »Da
es unser Grundsatz ist, dass die Gnadenerweise der Kirche den
Gläubigen nur auf dem Weg über die Bischöfe zuteil werden
können, so sollen alle, die sich melden, an ihren Bischof
gewiesen werden. Ich habe dem Papst und den Kardinälen
bedeuten lassen, dass sie sich in nichts hinein zu mischen haben
und in keiner Weise die Angelegenheit des Staates stören
dürfen.« Dabei wurden die Hirtenbriefe der Bischöfe der Zensur
der Präfekten unterstellt. Er stellte fest: »dass die Kurie nicht
glauben sollte, die Rechte des Thrones seien weniger geheiligt,

als die der Tiara, es hätte Könige gegeben, bevor es
Päpste gab.« Ein Papst, der dies negieren sollte, wäre für
Napoleon ein Antichrist, der die Welt zerstören wollte. Der Papst
beklagte sich auch einmal darüber, dass der Kaiser ihn sogar
einen geradezu »Ignoranten in geistlicher Angelegenheit« ;

genannt habe. Die. Versuche des Papstes, seine Rechte mit
äussern Machtmitteln, geistlicher oder gar weltlicher Natur, zu
verteidigen, werden in den Augen Napoleons zu einer
einzigen Kette, nicht etwa staatsverräterischer, sondern wohlverstanden

schwerster sittlicher Verfehlungen. (schluss folgt)
Dr. L. B.

An den Grenzen des Wissens.
(Eine Buchbesprechung.)

In wiederholten zähen und bis über Mitternacht hinaus
dauernden Auseinandersetzungen haben wir uns gemessen und
haben wir miteinander gerungen, mein wackerer Kollege, der
einer stark orthodoxen Ausprägung des evangelischen Glaubens

mit inniger Aufrichtigkeit anhängt, und ich, der ich die
monistische, universal-wissenschaftliche Auffassung vertrete. Als
wir letzten Frühling getrennt wurden, schenkte er mir zum
Abschied eben dies Buch, das den Gegenstand unserer
heutigen Besprechung darstellt. Gerne habe ich das Werklein
durchstudiert, legt es doch einen uns immer und immer wieder
entgegengehaltenen Einwand etwas schärfer und ausführlicher
dar, den Einwand nämlich, dass das Wissen des Menschen
beschränkt sei, und dass darüber hinaus Dinge seien, von denen
der gewöhnliche Menschenverstand keine Ahnung habe. So
ungefähr ist mir anlässlich einer öffentlichen Versammlung in
Zürich von pfarrherrlicher Seite entgegengehalten worden : »Wo

zogen wird, dass der Unglaube Sünde sei — so würde es mich sehr
interessieren, die Gründe zu kennen, welche Sie bestimmen, den
Offenbarungscharakter der Genesis in 'Abrede zu stellen.

Favre : Diese Gründe sollen Sie gleich kennen lernen. Indessen
werden Sie zugeben müssen, dass man nicht diskutieren kann mit
Leuten, denen der Gebrauch der Vernunft verboten worden ist.
Verzeihen Sie meinen Freimut, aber diese Frage muss erst abgeklärt
sein: Getrauen Sie sich, das gestellte Problem sachlich und vernünftig
mit_mir zu untersuchen

Dr. Durisch : Ich glaube, Ihnen die gewünschte Zusicherung
bereits gegeben zu haben.

Favre : Sip sagten soeben beiläufig, das Schweizervolk werde
im Glauben erzogen, dass der Unglaube Sünde sei. Mit andern Worten
—¦ falls ich Ihre Worte richtig interpretiere — wer in Ihrem Lande
die Lehren Ihrer Theologen nicht gläubig hinnimmt, wird als Sünder
gebrandmarkt. Man wagt es zwar nicht mehr, wie weiland Calvin,
für ihn einen Scheiterhaufen zu errichten auf dem Marktplatz, weil
man offenbar fürchtet, die Rauchwolken könnten bemerkt werden in
Frankreich, Jn Rom, in Belgrad', in -Stambul, in Aegypten, in China
und Japan; man fürchtet sich vor der Entrüstung und dem Abscheu,
welchen der Scheiterhaufen in diesen Ländern hervorrufen würde. Man
stranguliert dfen Ungläubigen deshalb auf unsichtbare und unfass-
bare Weise, indem man ihn moralisch boykottiert. Das ist dezenter,
einverstanden, aber das Resultat für den Betroffenen ist dasselbe.

Ich bitte Sie, lieber Herr Doktor, beantworten Sie sich selber die
Frage, ob Lehren, die sich nur unter Zuhilfenahme so verwerflicher
Druckmittel über Wasser halten können, wahr und gut sein können?
Können Sie glauben, dass für die Richtigkeit dieser Lehren irgend
etwas beiwSesen eef damit, dass Ihre kantonalen Regierungen noch

heute die Machtmittel besitzen, um dem Volke den Verstand zu
vernageln? Denn was anderes ist es, als 'dem Volke den Verstand
vernageln, "wenn man es zwangsweise im Glauben erzieht, der sog.
Unglaube sei Sünde?

Dr. D u r i s c h : Gewiss ist damit für die Richtigkeit dieser Lehren

nichts bewiesen, und ich will auch gerne zugeben, dass diese
Lichtscheue: o/uf Andersgläubige einen schlechten Eindruck machen
muss. Aber däs alles scheint mir noch nicht hinreichend, um Ihr
abschätziges- Urteil über die Genesis zu rechtfertigen. Denn Ihre
bisherigen Ausführungen haben m. E. nur den Wert von Praesomptionen
und nicht den eines strikten Beweises.

Favre : Ohne Zweifel. In der Tat liegen denn auch die Gründe
zu meinem Urteil über die Genesis in ihr selber. Und da Ihnen so
sehr daran gelegen ist, diese Gründe kennen zu lernen, so werde ich
sie Ihnen an zwei Beispielen demonstrieren.

Sie dürften sich daran erinnern, dass der ranonyme Verfasser der
Genesis seine Erzählung mit der Behauptung beginnt: »Am Anfange
schuf Javeh das Universum und die Erde.«

Woher wusste er das? War er Zeuge gewesen dieses Vorganges?
Dr. D u r i s c h : Unmöglich ; denn er selber verlegt den Geburtsakt

Adams und Evas an den Schluss der Schöpfung, und es ist auch
ausgeschlossen, dass er das erste Menschenpaar kannte. 'Bleibt die
Möglichkeit, dass Javeh selbst ihm einst den ganzen 'Werdegang der
Schöpfung erzählte. Freilich ist auch das unwahrscheinlich, weil der
Genesisredaktor ein so erstaunliches Ereignis sicherlich nicht
verschwiegen hätte in seinen Schriften.

Da er es leider unterlassen hat, seine Informationsquellen zu
erwähnen, so steht sein ganzer Schöpfungsbericht — [ich vermag das
leider nicht abzuleugnen — in der Luft.



'Nr. 15 DER FREIDENKER 117

•das Wissen aufhört, da fängt das Glauben an.« Dieses Argument

findet sich in allen populär-religiösen Traktaten und
Vorträgen wieder. Angesichts der grossen Bedeutung dieses
Arguments ist es gewiss nicht unangebracht, hier einmal
genauer auf die Frage einzugehen, und dazu bietet prächtigen
Anlass eben das Büchlein von Prof. Dr. Hamann: »An den Grenzen

des Wissens«.

Der Verfasser, 1925 gestorben, ist Naturwissenschaftler
gewesen und hat als solcher seinen Mann gestellt. Besonders die
Zoologie verdankt ihm einige bedeutende Veröffentlichungen.
Er weist nun aus reicher Kenntnis heraus nach, wie gerade
auf dem Gebiet der exakten Wissenschaften die Wissenschaft
da und dort stockt und nicht weiter kommt (Lehre vom Licht,
Elektrizität, Wärmelehre, Erhaltung und Entwertung der Energie,

Gravitation, Gastheorie etc.), dass auch in der Chemie und
Biologie die Forschung sowie die Bildung von Theorien vor
den letzten Fragen stehen bleibt und stehen bleiben muss.
Hamann selbst begnügt sich in seiner Schrift mit diesen Feststellungen

und zieht die letzten religiösen Konsequenzen nicht;
wohl aber zieht sie dann im Nachwort seine Tochter, wenn
sie sagt, dass ihn gerade der Forschergeist »zu der festen
Ueberzeugung geführt hat, dass der Mensch nichts wissen
kann im letzten, höchsten Sinne dass ein höherer Wille
bessere Erkenntnis haben muss, als es mit den begrenzten
und unvollkommenen Sinneswerkzeugen des homo sapiens
möglich ist. Trotz aller Veränderlichkeit der Wissenschaft
kommt der Mensch doch stets zu einer in der Gefühlswelt
abgesteckten Grenze, die ihn zum Glauben zwingt«. Das ist
der Grundton und Endzweck! Irgendwo hört das Wissen auf,
ergo: Glaube! Als Grundstimmung tönt es uns aus M. Claudius'

schönem Abendlied entgegen: »Wir armen Menschenkinder

sind eitel arme Sünder und wissen gar nicht viel
Gott lass uns Dein Heil schauen, auf nichts Vergängliches
trauen « Bezeichnenderweise ist der Verfasser auch
Mitglied des Keppler-Bundes gewesen, der es sich zur Aufgabe
macht, Wissen und Glauben mit einander auszusöhnen, und
ebenfalls bezeichnend ist es, dass Hamanns »Grenzen des
Wissens« in der Bücherreihe »Natur und Bibel« erschienen ist.

Wir haben bei der Besprechung nur eine Sorge: Ob wir
der anstürmenden Gedanken und Einwände Herr werden, ob
wir sie ordnen und verständlich vorführen können. Versuchen
wir es!

Dass die Forschung überall auf Grenzen stösst, ist natürlich

eine Binsenwahrheit. Wertvoll ist die gute Zusammenstellung,

die Hamann gibt. Nicht richtig dagegen ist die
Behauptung, dass deswegen, weil alle Theorien immer wieder
schwanken und widerlegt werden, das Zutrauen zum
wissenschaftlichen Denken erschüttert wird. Einmal vergehen nicht
alle Theorien — einzelne bleiben und halten ihrer Verifizierung
an der Realität Stand — und gerade daraus, dass einige Theorien,

vielleicht viele, umgestossen werden, um bessern Plate
zU machen, muss dem wissenschaftlichen Denken als rein

Favre : Ausser er hätte ihn nachträglich ergänzt durch einen
soliden Indizienbeweis, gegründet auf unumstössliche, jederzeit und
von jedermann kontrollierbare Tatsachen. (Georges Qe'menceau, au
Soir de la Pensee, 1827.) Wo ist dieser Indizienbeweis? Wissen Sie
etwas davon?

Dr. D u r i s c h : Ich weiss nichts davon.
Favre: Sie wissen nichts davon Was bleibt dann übrig von

dieser pompösen Schöpfungserzählung?
Dr. Durisch : Belieben Sie selber auf Ihre Frage zu antworten.
Favre : Nichts bleibt davon übrig, als dass der Genesismann

ein vulgärer Schwätzer und Charlatan ist. Und zwar qualifizierte sich-
seine Erzählung auch dann als Quatsch, wenn die modernen
Wissenschaftler sie noch nicht hätten widerlegen können, denn alle
Schöpfungsgeschichten ohne wissenschaftlichen Indizienbeweis sind gleich
wertlos und gehören in die Kategorie der dichterischen, unterhaltenden

Literatur.
(Schluss folgt.)

Wer Freiheit und Wahrheit nicht liebt, kann Vielleicht ein mächtiger,

niemals aber ein grosser Mann sein. Voltaire.

* * *
Die Wahrheit verkünden, den Menschen nützliche Vorschläge

machen, ist ein sicheres Mittel, verfolgt zu werden. Voltaire.

formal-methodischem Denken grösstes Zutrauen erwachsen und
entgegengebracht werden. Die Theorien konvergieren deutlich
und zusehends gegen einen einheitlichen Erklärungsgrund hin;
was in das einheitliche Weltbild, in den eindeutigen
Wissenszusammenhang nicht eingeordnet werden kann, muss eliminiert

werden, um bessern Einsichten und Theorien Platz zu
machen. Dass einzelne Theorien über Gebühr geschätzt werden,

ist der Fehler derer, die sie einschätzen, nicht der Fehler
der Theorien selbst. Das "Wissensgebäude, erst in den
Fundamenten und in den Umrissen fertig, bedarf nun ständigen
Ausbauens, im Gegensatz zum Glaubensgebäude, dessen Dogmenbestand

bekanntlich tabu ist (oder doch sein möchte, in
Wirklichkeit natürlich auch ständiger Aenderung unterliegt). Der
Relativismus, zu dem Hamann so gelangen muss, wird nur dem
Ueberzeugungsgehalt seiner eigenen Wissenschaftstheorie
gefährlich; denn wenn jede Theorie einmal zusammenbricht, so
auch seine Theorie vom ewigen Wechsel der Theorien!

Hamann wiederholt unermüdlich, dass Wissenschaft wohl
das Atom kenne, die Materie, die Energie, die Wärme, aber
doch nicht wisse, nicht begreiflich machen könne, nicht
verstehe und nicht erklären könne, was denn eigentlich Energie,
Materie etc. ihrem eigensten Wesen nach ist. Nun, da wäre
zuerst mit dem Verfasser ein Wörtlein zu reden über die
Unterschiede 'im Bedeutungsgehalt von Erklären, Verstehen,
Begreifen und Wissen. Das muss hier leider übergangen werden.
Aber die Frage ist erlaubt: Kann man von der Wissenschaft
überhaupt verlangen, dass sie die letzten Dinge, aus denen sie
alles erklärt, nun ihrerseits auch wieder erklärt aus noch tiefer
liegenden Dingen? Dann wären die erstem ja doch nur die
vorletzten Dinge. Und wenn auch hier tatsächlich nicht mehr
erklärt werden kann, ist damit die Existenz des Atoms (über
dessen Modell die Physik sich ruhig weiter streiten kann) die
Wirksamkeit der Energie, der Wärme in Frage gestellt?
Resultiert aus dem Nichterklärenkönnen die Nichtexistenz all'
dieser Dinge? Doch wohl nicht! Und auf deren Existenz und
Wirksamkeit kommt es vor allem an. Gegen diese Argumentation

dürfte der Verfasser nichts einzuwenden haben, denn
p. 65 und 70 wird genau so dargelegt, dass zwar die Plan-
mässigkeit und zweckmässige Selbstregulation der
Lebenserscheinungen keiner weitern Erklärung mehr zugänglich, aber
deswegen in ihrer Wirksamkeit und Tatsächlichkeit nicht im
Geringsten anzutasten sei.

In den Fragen der Biologie plädiert der Verfasser
selbstredend für scharfe Trennung zwischen Anorganischem und
Organischem, zwischen Leib und Seele. Wir geben gerne zu, dass
hier viele Fragen ungelöst sind, die Problematik wahrscheinlich
eine fliessende bleiben wird; aber alles, was Psychologie und
Naturwissenschaft über die Einheit von Leib und Seele
aussagen, mag es noch so unbefriedigend sein, ist doch tausendmal

plausibler als die aller Tatsächlichkeit ins Gesicht
schlagende Behauptung, dass der Mensch aus zwei total getrennten
Einheiten bestehe, aus Leib und Seele. Mögen die Lösungen

Heilige.
Oft, wenn ein frommer Wundertäter
Verdienstlich für den Glauben ficht,
Passiert es ihm, dass man ihn später
In allem Ernste heilig spricht.
Dann muss er wieder neu beginnen,
An Gottes Glaubensrad zu spinnen.

Zuerst, und zwar vor allen Dingen,
Bekommt er nun den Titel Sankt,
Dann hat er Wunder zu vollbringen,
Dass drob die ganze Erde wankt.
Und schliesslich steht er im Kalender
Als ganz besondrer Segenspender.

Der Eine nennt sich stolz Franziskus,
Der Andere heisst Florian,
Der Eine bettelt für den Fiskus,
Der Andre zündet Häuser an.
Ein Dritter bringt den Kranken Heilung;
Die Wissenschaft nennt's Arbeitsteilung!

So kommt ein jeder Erdenpilger
Zu seinem guten Schutzpatron,
Nur ich hab' keinen Schuldentilger
Als Atheist; das kommt davon.
Und kann ihn auch sehr gut entbehren;
Ich habe Bess'res zu verehren!

J. Stebler.


	Feuilleton

