Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 14

Artikel: Voltaire : (zu seinem 150. Todestag)
Autor: Albin, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407585

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407585
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 14

DER FREIDENKER 109

Voltaire.
(Zu seinem 150. Todestag.)
Von A. Albin. ¥

Wir wollen heute keinen Stein gegen ihn heben und auf
seine Schwichen zu reden kommen. Was ihn als Charakter
im tiglichen Tun und Treiben beeintrachtigte, ist mehr auf
die Schuldtafel "der Zeit als auf seine eigene hinzustellen.
Er ist ein Typus des Rokoko, in dem Licht und Schatten
in gleichem Mass verteilt waren. Wir wollen vom Lichte
sprechen, das in ihm war und es in Dunkel und Dimmer
ausstrahlte, um sie verblassen und verschwinden zu lassen.
Der menschliche Geist ist zwar heute weit iiber Voltaire
hinausgegangen, aber' ohne Voltaire wire der weite Weg,
den der menschliche Geist bereits hinter sich hat,’ nicht
moglich, nicht zu denken gewesen. Einer der Bedeutendsten
in dem Pantheon menschlichen Geistes, David Friedrich
Strauss, sagt iiber Voltaire: ,Er hat die Athmosphire des
menschlichen Denkens von einer Menge fauler Diinste befreit.
Manche Fessel, die das menschliche Leben beengte, hat er
-gesprengt oder doch angefeilt. Sein Standpunkt ist wohl nicht
mehr der unsrige, wir haben Fortschritte iiber ihn hinaus
gemacht; aber wir hitten sie so schnell und sicher nicht
machen kénnen, wenn nicht seine scharfe Axt uns die Bahn
gebrochen hitte.“ Voltaire wusste, was seine Zeitgenossen
nicht wussten und was noch so viele von den mit und um
uns Lebenden nicht wissen, dass viele von den sog. offiziellen
und offenbarten Wahrheiten nur von ephemerem, manchmal
auch von gar keinem Werte seien. Er wusste es und hatte
den Mut, das zu sagen. Denn in Wahrheit, welchen Mutes
bedurfte es in jener Zeit, der jede Autoritit fiir unfehlbar
und unerschiitterlich galt, die jede Einrichtung als gottge-
boren und gottgewollt hinnahm, um laut hinauszuschreien,
dass ,Schwarmer eine Religion begriinden, Betriiger sie auf-
rechterhalten und Dummkopfe sie annehmen.“ Seine ganze
‘Wirksamkeit — und nur mit der Feder vermochte er zu
wirken — trigt durchwegs freidenkerischen und antikleri-
kalen Charakter. Sein Intellekt empoérte sich gegen alle gut-
geheissene, im Grunde aber muifige und im Wesen hohle
,Tradition“ und deckte zum Schrecken der Mitlebenden
Blossen und Eiter auf, wo man Fiille, Heil und ewige Un-
verdnderlichkeit wihnte. Er lehrte eine vollig neue Welt-
schau und zeigte eine vollig neue Einstellung zur herrschen-
den ,Weltordnung“ und allen ihren Einrichtungen. Keine
Autoritit war ihm hoch genug, dass er vor ihr haltmachte,
wenn er ihre Hohlheit durchschaut, ihre Nutzlosigkeit oder
vielmehr ihre Schidlichkeit festgestellt hatte. Nicht einmal
vor der menschlichen Dummheit war er zuriickgewichen.
Im Gegenteil: er durchstrahlte sie bis in ihre tiefsten, ver-
borgensten Winkel und Kammern, belichtete sie und hielt
ihr das fiir Gold und Wahrheit Angesehene als Tand und Liige
entgegen. Bei Licht besehen waren alle diese ,Schiatze“
nichts als Geriimpel, das wert war, auf den Haufen geworfen

zu werden. In seiner Oedipus-Tragddie bereits- greift er
tyrannische Konige und fanatische Priester an und gewinnt
sich dadurch die Herzen vieler, allzuvieler, die Herzen all
derjenigen, denen die ,Heiligkeit“ und das Gottesgnaden-
tum dieser Autoritdten nicht nur ihren Wohlstand, sondern
auch ihre Atem- und Gedankenfreiheit belastete und nieder-
driickte. Mit dem Oedipus war der bisherigen herrschenden
Auffassung von Gott, Welt, Konig, Kirche und Priester der
Fehdehandschuh hingeworfen. Nun galtes, die Fehde weiter-
zufithren — und Voltaire fithrte sie weiter, heimlich und
o6ffentlich. In seinem Poem , Henriade“ brandmarkt er Erober-
ungskriege, Intolerenz, religiose Verfolgung, gibt den Ab-
schiedsbrief dem alten, rachsiichtigen Gott fanatischer Priester
und ersetzt ihn — darin noch ein Kind seiner Zeit — durch
den nachsichtigen Gott der englischen Deisten, der sich nicht
in dem Naturlauf widersprechenden Wundern und unsinnigen
Mirakeln offenbart, sondern mit dem menschlichen Verstand -
und den natiirlichen, altmenschliehen Moralbegriffen iiber-
einstimmt. Damit wurde das kirchliche Monopol ,der unver-
dnderlichen Wahrheiten“ in seiner Wurzel getroffen, das
Monopol der sog. angeborenen Begriffe, die dem Menschen
nicht angeboren, sondern aufgezwungen worden sind. Der
Schwirmerei, dem Wahn, dem Glauben stellt er die Er-
fahrung der menschlichen Sinne, menschliches Bewusstsein,
Wissen entgegen. Ein Streiter im Namen der Vernunft und
Wabhrheit tritt er auch all diesen entgegen, die selbst des
Glaubens bar, dennoch behaupten, er miisse der Masse er-
halten bleiben und setzt mit-eiserner Konsequenz den Ge-
danken fort, der sich offensichtlich aus Newtons und Lockes
Gedankenarbeit ergab. Er spottete all jener, die da behaup-
teten, wenn Gott nicht wire, so miisste man ihn erfinden —
denn er wusste wohl schon damals, dass die im allgemeinen
als Gottesfurcht bezeichnete Furcht nicht so sehr Furcht vor
Gott als vielmehr Furcht vor Polizei und Zuchthaus sei.
Wiirden die Menschen in und zur Ethik allein erzogen, sie
konnten sehr wohl ohne Gottesfurcht auskommen. Voltaire
sah, wie diese Gottesfiirchtigen sich nicht scheuten, an gleich-
falls Gottesfiirchtigen Gewalt zu {iben (von den ,Gottlosen“
schon gar nicht zu reden!), sie zu Knechten zu entwiirdigen,
zu entmenschen. Wahrlich: nicht immer um des Himmels
willen! Es war dabei allzuviel Irdisches im Spiel. Die Him-
melskiinder selbst standen mit festen Fiissen auf der Erde.
Den Himmel génnten sie neidlos den {ibrigen — den Zahmen
sowohl wie- den ihnen unbequemen Empérern, Augenoft-
nern, Lichtbringern.

In die Reihe ‘der Lichtbringer gehdrt Voltaire. Es war
ihm nicht genug daran, selbst das Licht zu sehen, nein:
er trug es hinaus, dass es allerorts die Finsternis bezwinge
und die Welt hell mache und heiter. Darin liegt sein grosses .
Verdienst, darin der Wert seines ,, Dictionnaire philosophique“
(»Philosophisches Worterbuch«), das er fiir die von Diderot
und d’Alembert herausgegebene Enzyklopéddie bearbeitete,

einmal scharf ansehen, denn es ist keine Kunst, zu Bett zu gehen,
wenn man miide ist, oder gar — der Fall ist noch hiufiger — nie-
mals aufzustehen, und die Natur mit all ihren Unbegreiflichkeiten
und den Menschengeist mit all seinen Rheinfillen und Gewittern im
Schlaf — d. h, im Glauben — an sich voriiberziehen zu lassen. Es
ist wahr, ein Gott, wie ihn der »wahre Christ« sich denkt, passt so
vortrefflich in die grosse, krause Maschine, wie eine Welle in die
Windmiihle; aber eben, weil er so ganz erstaunlich gut passt, mécht’
ich einen solchen Gott bezweifeln. Es wir’ doch etwas mehr als
ein Wunder, wenn der menschliche Geist, der durchaus niemals eine
Ursach’ durchdringt, die erste Ursach’ alles Seins wirklich so weit
erfasste, dass er sich ohne Frechheit herausnehmen diirfte, an sie,
auf sein eigenes Zeugnis hin, zu glauben und also jede andere
midgliche mit grenzenloser Keckheit zu verneinen; ich sage, es wire
mehr als ein Wunder, mithin weniger als eine Mdoglichkeit. Ich will
nicht weitergehen; ich wiirde iiberhaupt vor Deinen Ohren ... solch
ein Thema nicht so weit abgespielt haben, wenn aicht.jener ver-
fluchte Hochmut, der den wahren Christen schon
seit 1800 Jahren zum wahren Hanswurst macht, auch
in Dir ein ganz klein wenig sich regte.... Religion ist das Produkt
hochster Ohnmacht und hochster Eitelkeit, beide miteinan-
der multipliziert.«

Aus: Hebbels Briefe. Ausgewihlt von Th, Poppe, Berlin, Leipzig,
Wien, Stuttgart (Bong & Co.) 1913, — Friedrich Hebbel, neben
Schiller wohl der grosste deutsche Dramatiker im 19. Jahrhundert,
wurde am 18. Mirz 1813 als Sohn eines schlichten holsteinischen
Bauern in Wesselburen geboren, starb am 13. Dezember 1863 in Wien,
Dramen: »Judiths, »Herodes und Marianne¢, »Die Nibelungen« (Vor-
spiel und zwei Tragodien), »Gyges und sein Ringe.

(Der »Geistesfreiheitc entnommen.)

Literatur.

Sédmtliche hier besprochenen Publikationen sind zu beziehen durch
die Literaturstelle der F. V.S.: Hans Huber Wilder-
’ mettweg 4, Bern.

Sigmund Freud, »Die Zukunft einer Illusion« Inter-
nationaler psycho-analytischer Verlag, Wien 1927,

Wir iibertreiben nicht: Es ist eines der erfreulichsten Biicher der
Gegenwart. Erfreulich durch seinen Inhalt, erfreulich aber auch durch
die Tatsache, dass Freud — einer der wenigen weissen Raben — als
Hochschuldozent den Mut und die Unerschrockenheit aufbringt, fiir
die Sache der Realitdt, des Atheismus und der Wissenschaft einzu-
treten gegeniiber allem religiésen Illusionismus,

Religiose Vorstellungen sind Illusionen; sie sind entstanden, als
die Menschheit in jhrem Kindheitstadium praktisch und intellektuell
vollig hilflos gegeniiber der Umwelt dastand, wie auch heute ‘noch
das Einzelkind. Diese Illusionen sind auch Relikte (Ueberbleibsel)
einer Vergangenheitsepoche, da die Menschen nur mit affektiven
Kriften sich den fiir ‘das Zusammenleben notwendigen Triebverzicht
erringen konnten; so zeigt die Religion denn auch unverkennbar die
Merkmale einer biogenetisch zu verstehenden Zwangsneurose. Mit
unerbittlicher Notwendigkeit aber wird die Menschheit aus diesem
entwicklungsgeschichtlich notwendigen Wachstumsphasen herauswach-
sen, und wir stehen mitten drinn in der Uebergangszeit. Wir tun gut
daran, die Neugestaltung der kommenden Dinge nirgends zu hemmen,
sie im Gegenteil zu férdern, und nur die Gewaltsamkeit gelegent-
licher Durchbriiche einzudimmen. Es besteht fiir die Kultur die gros-



110 | ' DER FREIDENKER

Nr. 14

die es'sich zur Aufgabe machte, Wahrheit und Wissen in
die weitesten Kreise zu tragen. Denn all diejenigen, die in
ihrem Dienste  standen, bildeten eine ,Sainte confédération
conire le fanatisme et tyrrahnie“ (,Heilige Konféderation
gegen Fanatismus und Tyrannei“), und die Waifen, deren
sie  sich- in diesem Kampf bedienten, waren menschliche
Vernunft und von aller Gleisnerei-freie Aufkldrung auf jedem
Gebiete. - Sie strebten die Umgestaltung einer faulgewor-
denen Weltordnung an. Sie kiindeten Freiheit, Gleichheit
und Briiderlichkeit.

Reflexionen zum Prozesse Jesus.
Von Bernhard Freuler, Yverdon.

Bekanntlich beklagt sich Pfarrer Brocher immer wieder
dariiber, dass die Bibelanbeter dieses .Buch mit vélliger
Geistesabwesenheit lesen. Denn wiirden sie die Bibel mit
gesammelter Aufmerksamkeit lesen, wie z. B. einen Kriminal-
roman und andere spannende Literatur, und mit dem Vor-
satze, ihren Inhall zu verstehen, dann wiirden sie bald ge-
wahr werden, dass sie einen Fetisch in der Hand halten
und nicht das angebliche Buch des Himmels, einen Fetisch,
dem jegliche Kraft abgeht, die verderblichen Geistermichte
zu bannen und zu besdnftigen und mit dessen Lektiire man
sich keine Chaiselongue im Himmel erwerben kann; sie
wiirden einsehen, dass dieses Buch nichts anderes ist als
ein eintraglicher Massenartikel der Buchdruckerei und der
Buchbinderei. Zur Entschuldigung der Bibelanbeter muss
freilich gesagt werden, dass die landldufigen deutschen Bi-
beln .in einem Charabia abgefasst sind, der selbst Akade-
mikern zum grossen Teil unverstindlich ist, geschweige
denn Ungebildeten. Dazu gesellt sich noch die bekannte
Unzuverldssigkeit der Uebersetzung, zum Teil herrithrend
von der technischen Unméglichkeit, den griechischen Ur-
text oder die lateinische Vulgata streng sinngemdiss ins
Deutsche zu iibertragen. \

Den Bibelanbetern entgeht es daher vollstindig, wenn
der Prozess des Nazareners auf unseren 6ffentlichen Schulen
entstellt vorgetragen und eingepriagt wird. Hofft man damit
eine verlorene Sache zu retten, namlich die Lehre vor der
Gottlichkeit Jesus? Oder ist damit bezweckt, die Schiiler
dariiber hinwegzutduschen, dass der Hauptschuldige in
diesem Prozesse weder der romische Priafekt, noch das
Volk Jerusalems ist, sondern die Domherren Jerusalems,
mit andern Worten: die oberste geistliche Behorde der
Juden, eine Behorde, der in unserem Lande der ,Synodal-
rat¢ oder das ,Konsistorium® ziemlich genau entsprechen.

Liege die Schuldfrage indessen wie sie wolle, so' lohnt
es sich, den Prozess sich etwas genauer anzusehen, weil
er in der christlichen Glaubenslehre eine entscheidende
Rolle spielt und das Fundament bildet zum Dogma des
Siihneopfers Christi. ‘

Der Prozess des Nazareners gehort zu -den wenigen
Begebenheiten, in dessen Darstellung die vier Biographen
Jesus sich nicht aufs grobste widersprechen. Auch betreffen
die Widerspriiche eher Untergeordnetes. Indessen sind sie
immer noch so in die Augen fallend, dass selbst ein Pro-

faner sie gleichsam mit Handen greifen kann, und er wider-
willig zur Erkenntnis kommt, dass auf die Zuverlissigkeit
und die Glaubwiirdigkeit der biblischen Autoren kein Ver-
lass ist. Trotzdem will ich es versuchen, im Folgenden den
Verlauf des Prosesses, wie er sich aus dem Vergleich der
vier Evangelisten annidhernd ergibt, kurz darzustellen, unter
Weglassung all des wertlosen Anekdotenquatschs, welchen
die Evangelisten in den Prozessbericht verflechten.

Einem uralten Brauche folgend, beschloss Jesus, begleitet
von seinen ergebensten Anhingern, nach Jerusalem zu wall-
fahrten, um dort das Osterfest zu feiern. Dabei war er sich
klar bewusst, dass sein Entschlnés ihn das Leben kosten
kénne. Denn durch seine iiberaus erfolgreiche antiklerikale
Propaganda hatte er sich in dén michtigen Domherren
Jerusalems Todfeinde geschaffen. Und in der Tat wartete
der Synodalrat nur auf eine giinstige Gelegenheit, um seiner
habhaft zu werden und ihn dann auf dem ordentlichen
Gerichtsweg fiir immer mundtot zu machen. Die Synode
war. nimlich nicht nur oberste religiése Autoritit, sondern
sie besass noch weitgehendste richterliche Befugnisse. Sie
konnte sogar einen Juden zum Tode verurteilen. In diesem
Falle war ireilich zum Vollzug des Urteils die Einwilligung
des romischen Prifekten erforderlich,

Trotz aliedem wallfahrtete Jesus nach Jerusalem, hoi-
fend, dass er unerkannt bleiben werde, da er sich dusser-
lich in" nichts unterschied von den anderen Pilgern, die in
hellen Scharen von allen Seiten der Stadt zustrémten. Zu
seinem Standquartiere hatte er den Garten Gethsemanee
gewihlt, der ausserhalb der Stadt lag jenseits des Tobels
Cédron und wo er schon oft: Zusammenkiinfte mit seinen
Parteifreunden gehabt hatte.. Allen Anscheine war dieser
Garten ein sehr sicheres Versteck; nebstdem waren seine
wehrhaften Genossen mit Schwertern bewaffnet. Jesus
konnte daher mit Recht sich in Gethsemanee sicher fithlen.
Allein unter seinen Kameraden befand sich der Spitzel
Judas. Dieser hatte dem Synodalrat das Versteck des Ga-
lileers verraten. Der Rat schickte daher unverziiglich ein
starkes, gut bewafinetes Polizeikontingent nach Gethsemanee,
dem es miihelos gelang, Jesus festzunehmen und ins Sy-
nodalgefingnis einzuliefern.

Gleich darauf wurde das Synodalgericht einberufen und
das erste Verhor Jesus, geleitet vom Oberpriester, begann.
Letzterer hatte zu den Verhandlungen einige Belastungs-
zeugen aufgeboten. In ihren Aussagen widersprachen sie
sich jedoch. Als der Prisident Jesus aufforderte, auf die
Zeugenaussagen zu antworten. verweigerte er die Antwort.
Der Oberpriester stellte nun an Jesus die Frage, ob er der
Messias, der Sohn Javehs sei, was Jesus bejahte. Auf die
Frage, welches seine Lehre sei, antwortete Jesus ausweichend
und insolent: er habe vor aller Welt geredet, er habe in
der Synagoge gelehrt und im Tempel, wo alle Juden zu-
sammenkommen, und er habe nichts heimlich gesagt. Warum
man ihn verhdére? Man moge diejenigen verhoren, die ihn
angehort haben. Auf diese ungehorige Art des Nazareners,
dem Gerichtsprdsidenten zu antworten, erfuhr er eine Ziich-
tigung, indem ein Gerichtsdiener ihm einen Backenstreich
versetzte.

sere Gefahr, wenn sie ihr jetziges Verhiltnis zur Religion aufrecht
erhilt, als wenn sie es 16st. »Erziehung zur Realitit« und nicht zur
Ilusion, das ist das Losungswort der Gegenwart. Alle Einwinde
gegen diés Vorhaben, alle Bedenken gegen die Proklamation des
Primats des Intellekts werden untersucht und widerlegt. Wissenschaft
ist die einzige zuverldssige Moglichkeit, sich mit der  Aussenwelt aus-
einanderzusetzen und sie so zu beherrschen, dass kulturelle Werte
‘geschaffen werden konnen.

Mit edler Resignation nimmt der greise Gelehrte alle Gefahren
und Unannehmlichkeiten einer solchen Veréffentlichung auf sich; er
sieht die bekannten Vorwiirfe und Anwiirfe voraus; fiir seine Person
kann er sich damit abfinden, wenn nur sein Werk, die Psychanalyse,
nicht darunter zu leiden- hat. :

Mehr verraten wir nicht. Ich kann mir kaum denken, dass ein
Freidenker sich dispensiert von der Lektiire eines Buches, dessen
Hauptgedanken gegenwirtig wie ein Lauffeuer durch Europa und
Amerika sich ausbreiten, das iiberall aufriitte]lt und vor Entscheidun-
gen stellt, das die Dinge ehrlich beim richtigen Namen nennt und in
tatkriftigster Weise eintritt fiir uns und unser Weltbild, Ein Riesen-
absatz des Buches muss dem greisen, tapfern Gelehrten beweisen,
dass er nicht allein steht. Dr. E. H.

Zeitschriften.

Le Traducteur, franzésisch-deutsches Sprachlehr- und Unterhal-
tungsblatt. Allen, die bereits Vorkenntnisse in der franzosischen Spra-
che besitzen, ihr Wissen aber auf unterhaltsame und zugleich bil-
dende Weise vervollkommnen wollen, wird die Zeitschrift von gros-
sem Nutzen sein. Probeheft kostenlos durch den Verlag des »Tra-
ducteur« in La Chaux-de-Fonds (Schweiz).

Die Leuchtrakete. Warum der Herr Pfarrer das erstemal be-
dauert, dass die Welt mit Brettern verschlagen ist, zeigt das beson-
ders gut gelungene Titelbild der Julinummer der sLeuchtraketec,
Interessant ist in dieser Nummer auch ein Bild, das in die Werkstatt
agyptischer Priester einen Einblick gestattet, Diese Gottesausleger
hatten tatsidchlich hohes Wissen, das sie in den Dienst des Kultes
stellten., Wir sehen, wie die Gotter die Tempeltiiren 6ffnen.

Eine Menge gelungener Spisse, Humoresken, Satiren und Kari-
katuren beleben die acht Seiten. Die Beilage »Licht iibers Land« ist
gut wie immer und bringt unter anderm zwei Seiten Bilder aus der
Freidenker- und Arbeiterbewegung. Der Nummer ist auch die Quar-
talsbeilage beigegeben, ein Kunstdruck »Der Denker« von Rodin.



	Voltaire : (zu seinem 150. Todestag)

