
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 14

Artikel: Voltaire : (zu seinem 150. Todestag)

Autor: Albin, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407585

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407585
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 14 DER FREIDENKER 109

Voltaire.
(Zu seinem 150. Todestag.)

Von A. Albin.

Wir wollen heute keinen Stein gegen ihn heben und auf
seine Schwächen zu reden kommen. Was ihn als Charakter
im täglichen Tun und Treiben beeinträchtigte, ist mehr auf
•die Schuldtafel ' der Zeit als auf seine eigene hinzustellen.
Er ist ein Typus des Rokoko, in dem Licht und Schatten
in gleichem Mass verteilt waren. Wir wollen vom Lichte
sprechen, das in ihm war und es in Dunkel und Dämmer
ausstrahlte, um sie verblassen und verschwinden zu lassen.
Der menschliche Geist ist zwar heute weit über Voltaire
hinausgegangen, aber ohne Voltaire wäre der weite Weg,
den der menschliche Geist bereits hinter sich hat," nicht
möglich, nicht zu denken gewesen. Einer der Bedeutendsten
in dem Pantheon menschlichen Geistes, David Friedrich
Strauss, sagt über Voltaire: „Er hat die Athmosphäre des
menschlichen Denkens von einer Menge fauler Dünste befreit.
Manche Fessel, die das menschliche Leben beengte, hat er
gesprengt oder doch angefeilt. Sein Standpunkt ist wohl nicht
mehr der unsrige, wir haben Fortschritte über ihn hinaus
gemacht; aber wir hätten sie so schnell und sicher nicht
machen können, wenn nicht seine schaffe Axt uns die Bahn
gebrochen hätte." Voltaire wusste, was seine Zeitgenossen
nicht wussten und was noch so viele von den mit und um
uns Lebenden nicht wissen, dass viele von den sog. offiziellen
und offenbarten Wahrheiten nur von ephemerem, manchmal
auch von gar keinem Werte seien. Er wusste es und hatte
den Mut, das zu sagen. Denn in Wahrheit, welchen Mutes
bedurfte es in jener Zeit, der jede Autorität für unfehlbar
und unerschütterlich galt, die jede Einrichtung als gottgeboren

und gottgewollt hinnahm, um laut hinauszuschreien,
dass „Schwärmer eine Religion begründen, Betrüger sie
aufrechterhalten und Dummköpfe sie annehmen." Seine ganze
Wirksamkeit — und nur mit der Feder vermochte er zu
wirken — trägt durchwegs freidenkerischen und antiklerikalen

Charakter. Sein Intellekt empörte sich gegen alle gut-
.geheissene, im Grunde aber muffige und im Wesen hohle
„Tradition" und deckte zum Schrecken der Mitlebenden
Blossen und Eiter auf, wo man Fülle, Heil und ewige
Unveränderlichkeit wähnte. Er lehrte eine völlig neue
Weltschau und zeigte eine völlig neue Einstellung zur herrschenden

„Weltordnung" und allen ihren Einrichtungen. Keine
Autorität war ihm hoch genug, dass er vor ihr haltmachte,
wenn er ihre Hohlheit durchschaut, ihre Nutzlosigkeit oder
vielmehr ihre Schädlichkeit festgestellt hatte. Nicht einmal
vor der menschlichen Dummheit war er zurückgewichen.
Im Gegenteil : er durchstrahlte sie bis in ihre tiefsten,
verborgensten Winkel und Kammern, belichtete sie und hielt
ihr das für Gold und Wahrheit Angesehene als Tand und Lüge
entgegen. Bei Licht besehen waren alle diese „Schätze"
nichts als Gerümpel, das wert war, auf den Haufen geworfen

einmal scharf ansehen, denn es ist keine Kunst, zu Bett zu gehen,
wenn man müde ist, oder gar — der Fall ist noch häufiger —
niemals aufzustehen, und die Natur mit all ihren Unbegreiflichkeiten
und den Menschengeist mit all seinen Rheinfällen uhd Gewittern im
Schlaf — d. h. im Glauben — an sich vorüberziehen zu lassen. Es
ist wahr, ein Gott, wie ihn der »wahre Christ« sich denkt, passt so
vortrefflich in die grosse, krause Maschine, wie eine Welle in die
Windmühle ; aber eben, weil er so ganz erstaunlich gut passt, möcht'
ich einen solchen Gott bezweifeln. Es wär' doch etwas mehr als
ein Wunder, wenn der menschliche Geist, der durchaus niemals eine
Ursach' durchdringt, die erste Ursach' alles Seins wirklich so weit
erfasste, dass er sich ohne Frechheit herausnehmen dürfte, an sie,
auf sein eigenes Zeugnis hin, zu glauben und also jede andere
mögliche mit grenzenloser Keckheit zu verneinen; ich sage, es Wäre
mehr als ein Wunder, mithin weniger als eine Möglichkeit. Ich will
nicht weitergehen; ich würde überhaupt vor Deinen Ohren solch
ein Thema nicht so weit abgespielt haben, wenn nicht .jener
verfluchte Hochmut, der den wahren Christen schon
seit 1800 Jahren zum wahren Hanswurst macht, auch
in Dir ein ganz klein wenig sich regte Religion ist das Produkt
höchster Ohnmacht und höchster Eitelkeit, beide miteinander

m u1 1 i p 1 i zi e rt. «

Aus: Hebbels Briefe. Ausgewählt von Th. Poppe, Berlin, Leipzig,
Wien, Stuttgart (Bong & Co.) 1913. — Friedrich Hebbel, neben
Schiller wohl der grösste deutsche Dramatiker im 19. Jahrhundert,
wurde am 18. März 1813 als Sohn eines schlichten holsteinischen
Bauern in Wesselburen geboren, starb am 13. Dezember 1S63 in Wien.
Dramen: »Judith«, »Herodes und Marianne«, »Die Nibelungen« (Vorspiel

und zwei Tragödien), »Gyges und sein Ring«.
(Der »Geistesfreiheit« entnommen.)

zu werden. In seiner Oedipus -Tragödie bereits greift er
tyrannische Könige und fanatische Priester an und gewinnt
sich dadurch die Herzen vieler, allzuvieler, die Herzen all
derjenigen, denen die „Heiligkeit" und das Gottesgnaden-
tum dieser Autoritäten nicht nur ihren Wohlstand, sondern
auch ihre Atem- und Gedankenfreiheit belastete und
niederdrückte. Mit dem Oedipus war der bisherigen herrschenden
Auffassung von Gott, Welt, König, Kirche und Priester der
Fehdehandschuh hingeworfen. Nun galt es, die Fehde
weiterzuführen — und Voltaire führte sie weiter, heimlich und
öffentlich. In seinem Poem „Henriade" brandmarkt er
Eroberungskriege, Intolerenz, religiöse Verfolgung, gibt den
Abschiedsbrief dem alten, rachsüchtigen Gott fanatischer Priester
und ersetzt ihn — darin noch ein Kind seiner Zeit — durch
den nachsichtigen Gott der englischen Deisten, der sich nicht
in dem Naturlauf widersprechenden Wundern und unsinnigen
Mirakeln offenbart, sondern mit dem menschlichen Verstand
und den natürlichen, altmenschliehen Moralbegriffen
übereinstimmt. Damit wurde das kirchliche Monopol „der
unveränderlichen Wahrheiten" in seiner Wurzel getroffen, das
Monopol der sog. angeborenen Begriffe, die dem Menschen
nicht angeboren, sondern aufgezwungen worden sind. Der
Schwärmerei, dem Wahn, dem Glauben stellt er die
Erfahrung der menschlichen Sinne, menschliches Bewusstsein,
Wissen entgegen. Ein Streiter im Namen der Vernunft und
Wahrheit tritt er auch all diesen entgegen, die selbst des
Glaubens bar, dennoch behaupten, er müsse der Masse
erhalten bleiben und setzt mit eiserner Konsequenz den
Gedanken fort, der sich offensichtlich aus Newtons und Lockes
Gedankenarbeit ergab. Er spottete all jener, die da behaupteten,

wenn Gott nicht wäre, so müsste man ihn erfinden —
denn er wusste wohl schon damals, dass die im allgemeinen
als Gottesfurcht bezeichnete Furcht nicht so sehr Furcht vor
Gott als vielmehr Furcht vor Polizei und Zuchthaus sei.
Würden die Menschen in und zur Ethik allein erzogen, sie
könnten sehr wohl ohne Gottesfurcht auskommen. Voltaire
sah, wie diese Gottesfürchtigen sich nicht scheuten, an gleichfalls

Gottesfürchtigen Gewalt zu üben (von den „Gottlosen"
schon gar nicht zu reden sie zu Knechten zu entwürdigen,
zu entmenschen. Wahrlich: nicht immer um des Himmels
willen Es war dabei allzuviel Irdisches im Spiel. Die Him-
melskünder selbst standen mit festen Füssen auf der Erde.
Den Himmel gönnten sie neidlos den übrigen — den Zahmen
sowohl wie den ihnen unbequemen Empörern, Augenöffnern,

Lichtbringern.

In die Reihe der Lichtbringer gehört Voltaire. Es war
ihm nicht genug daran, selbst das Licht zu sehen, nein :

er trug es hinaus, dass es allerorts die Finsternis bezwinge
und die Welt hell mache und heiter. Darin liegt sein grosses
Verdienst, darin der Wert seines „Dictionnairephilosophique"
(„Philosophisches Wörterbuch"), das er für die von Diderot
und d'Alembert herausgegebene Enzyklopädie bearbeitete,

Literatur.
Sämtliche hier besprochenen Publikationen sind zu beziehen durch
die Literaturstelle der F. V. S. : Hans Huber Wilder¬

mettweg 4, Bern.
Sigmund Freud, »Die Zukunft einer Illusion«.

Internationaler psycho-analytischer Verlag, Wien 1927.

Wir übertreiben nicht: Es ist eines der erfreulichsten Bücher der
Gegenwart. Erfreulich durch seinen Inhalt, erfreulich aber auch durch
die Tatsache, dass Freud — einer der wenigen weissen Raben — als
Hochschuldozent den Mut und die Unerschrockenheit aufbringt, für
die Sache der Realität, des Atheismus und der Wissenschaft einzutreten

gegenüber allem religiösen Illusionismus.
Religiöse Vorstellungen sind Illusionen; sie sind entstanden, als

die Menschheit in ihrem Kindheitstadium praktisch und intellektuell
völlig hilflos gegenüber der Umwelt dastand, wie auch heute noch
das Einzelkind. Diese Illusionen sind auch Relikte (Ueberbleibsel)
einer Vergangenheitsepoche, da die Menschen nur mit affektiven
Kräften sich den für das Zusammenleben notwendigen Triebverzicht
erringen konnten; so zeigt die Religion denn auch unverkennbar die
Merkmale einer biogenetisch zu verstehenden Zwangsneurose. Mit
unerbittlicher Notwendigkeit aber wird die Menschheit aus diesen
entwicklungsgeschichtlich notwendigen Wachstumsphasen herauswachsen,

und wir stehen mitten drinn in der Uebergangszeit. Wir tun gut
daran, die Neugestaltung der kommenden Dinge nirgends zu hemmen,
sie im Gegenteil zu fördern, und nur die Gewaltsamkeit gelegentlicher

Durchbrüche einzudämmen. Es besteht für die Kultur die gros-



110 DER FREIDENKER Nr. 14

die es sich zur Aufgabe machte, Wahrheit und Wissen in
die weitesten Kreise zu tragen. Denn all diejenigen, die in
ihrem Dienste standen, bildeten eine „Sainte confederation
contre le fanatisme et tyrrahnie" („Heilige Konföderation
gegen Fanatismus und Tyrannei"), und die Waffen, deren
sie sich in diesem Kampf bedienten, waren menschliche
Vernunft und von aller Gleisnerei freie Aufklärung auf jedem
Gebiete. Sie strebten die Umgestaltung einer faulgewordenen

Weltordnung an. Sie kündeten Freiheit, Gleichheit
und Brüderlichkeit.

Reflexionen zum Prozesse Jesus.
Von Bernhard Freuler, Yverdon.

Bekanntlich beklagt sich Pfarref Brocher immer wieder
darüber, dass die Bibelanbeter dieses Buch mit völliger
Geistesabwesenheit lesen. Denn würden sie die Bibel mit
gesammelter Aufmerksamkeit lesen, wie z. B. einen Kriminalroman

und andere spannende Literatur, und mit dem
Vorsatze, ihren Inhalt zu verstehen, dann würden sie bald
gewahr werden, dass sie einen Fetisch in der Hand halten
und nicht das angebliche Buch des Himmels, einen Fetisch,
dem jegliche Kraft abgeht, die verderblichen Geistermächte
zu bannen und zu besänftigen und mit dessen Lektüre man
sich keine Chaiselongue im Himmel erwerben kann; sie
würden einsehen, däss dieses Buch nichts anderes ist als
ein einträglicher Massenartikel der Buchdruckerei und der
Buchbinderei. Zur Entschuldigung der Bibelanbeter muss
freilich gesagt werden, dass die landläufigen deutschen
Bibeln in einem Charabia abgefasst sind, der selbst Akademikern

zum grossen Teil unverständlich ist, geschweige
denn Ungebildeten. Dazu gesellt sich noch die bekannte
Unzuverlässigkeit der Uebersetzung, zum Teil herrührend
von der technischen Unmöglichkeit, den griechischen
Urtext oder die lateinische Vulgata streng sinngemäss ins
Deutsche zu übertragen.

Den Bibelanbetern entgeht es daher vollständig, wenn
der Prozess des Nazareners auf unseren öffentlichen Schulen
entstellt vorgetragen und eingeprägt wird. Hofft man damit
eine verlorene Sache zu retten, nämlich die Lehre von der
Göttlichkeit Jesus? Oder ist damit bezweckt, die Schüler
darüber hinwegzutäuschen, dass der Hauptschuldige in
diesem Prozesse weder der römische Präfekt, noch das
Volk Jerusalems ist, sondern die Domherren Jerusalems,
mit andern Worten: die oberste geistliche Behörde der
Juden, eine Behörde, der in unserem Lande der „Synodalrat'.'

oder das „Konsistorium" ziemlich genau entsprechen.
Liege die Schuldfrage indessen wie sie wolle, so lohnt

es sich, den Prozess sich etwas genauer anzusehen, weil
er in der christlichen Glaubenslehre eine entscheidende
Rolle spielt und das Fundament bildet zum Dogma des
Sühneopfers Christi.

Der Prozess des Nazareners gehört zu den wenigen
Begebenheiten, in dessen Darstellung die vier Biographen
Jesus sich nicht aufs gröbste widersprechen. Auch betreffen
die Widersprüche eher Untergeordnetes. Indessen sind sie
immer noch so in die Augen fallend, dass selbst ein Pro-

sere Gefahr, wenn sie ihr jetziges Verhältnis zur Religion aufrecht
erhält, als wenn sie es löst. »Erziehung zur Realität« und nicht zur
Illusion, das ist das Losungswort der Gegenwart. Alle Einwände
gegen dies Vorhaben, alle Bedenken gegen die Proklamation des
Primats des Intellekts werden untersucht jind widerlegt. Wissenschaft
ist die einzige zuverlässige Möglichkeit, ,sich mit der' Aussenwelt
auseinanderzusetzen und sie so zu beherrschen, dass kulturelle Werte
geschaffen werden können.

Mit edler Resignation nimmt der greise Gelehrte alle Gefahren
und Unannehmlichkeiten einer solchen Veröffentlichung auf sich; er
sieht die bekannten Vorwürfe und Anwürfe voraus; für seine Person
kann er sich damit abfinden, wenn nur sein Werk, die Psychanalyse,
nicht darunter zu leiden hat.

Mehr verraten wir nicht. Ich kann mir kaum denken, dass ein
Freidenker sich dispensiert von der Lektüre eines Buches, dessen
Hauptgedanken gegenwärtig wie ein Lauffeuer durch Europa und
Amerika sich ausbreiten, das überall aufrüttelt und vor Entscheidungen

stellt, das die Dinge ehrlich beim richtigen Namen nennt und in
tatkräftigste^ Weise eintritt für uns und unser Weltbild. Ein Riesenabsatz

des Buches muss dem greisen, tapfern Gelehrten beweisen,
dass er nicht allein steht. Dr. E. H.

faner sie gleichsam mit Händen greifen kann, und er widerwillig

zur Erkenntnis kommt, dass auf die Zuverlässigkeit
und die Glaubwürdigkeit der biblischen Autoren kein Ver-
lass ist. Trotzdem will ich es versuchen, im Folgenden den
Verlauf des Prosesses, wie er sich aus dem Vergleich der
vier Evangelisten annähernd ergibt, kurz darzustellen, unter
Weglassung all des wertlosen Anekdotenquatschs, welchen
die Evangelisten in den Prozessbericht verflechten.

Einem uralten Brauche folgend, beschloss Jesus, begleitet
von seinen ergebensten Anhängern, nach Jerusalem zu
wallfahrten, um dort das Osterfest zu feiern. Dabei war er sich
klar bewusst, dass sein Entschlnss ihn das Leben kosten
könne. Denn durch seine überaus erfolgreiche antiklerikale
Propaganda hatte er sich in den mächtigen Domherren
Jerusalems Todfeinde geschaffen. Und in der Tat wartete
der Synodalrat nur auf eine günstige Gelegenheit, um seiner
habhaft zu werden und ihn dann auf dem ordentlichen
Gerichtsweg für immer mundtot zu machen. Die Synode
war- nämlich nicht nur oberste religiöse Autorität, sondern
sie besass noch weitgehendste richterliche Befugnisse. Sie
konnte sogar einen Juden zum Tode verurteilen. In diesem
Falle war freilich zum Vollzug des Urteils die Einwilligung
des römischen Präfekten erforderlich.

Trotz alledem wallfahrtete Jesus nach Jerusalem,
hoffend, dass er unerkannt bleiben werde, da er sich äusserlich

in nichts unterschied von den anderen Pilgern, die in
hellen Scharen von allen Seiten der Stadt zuströmten. Zu
seinem Standquartiere hatte er den Garten Gethsemanee
gewählt, der ausserhalb der Stadt lag jenseits des Tobels
Cedron und wo er schon oft' Zusammenkünfte mit seinen
Parteifreunden gehabt hatte. Allen Anscheine war dieser
Garten ein sehr sicheres Versteck; nebstdem waren seine
wehrhaften Genossen mit Schwertern bewaffnet. Jesus
konnte daher mit Recht sich in Gethsemanee sicher fühlen.
Allein unter seinen Kameraden befand sich der Spitzel
Judas. Dieser hatte dem Synodalrat das Versteck des Ga-
lileers verraten. Der Rat schickte daher unverzüglich ein
starkes, gut bewaffnetes Polizeikontingent nach Gethsemanee»
dem es mühelos gelang, Jesus festzunehmen und ins
Synodalgefängnis einzuliefern.

Gleich darauf wurde das Synodalgericht einberufen und
das erste Verhör Jesus, geleitet vom Oberpriester, begann.
Letzterer hatte zu den Verhandlungen einige Belastungszeugen

aufgeboten. In ihren Aussagen widersprachen sie
sich jedoch. Als der Präsident Jesus aufforderte, auf die
Zeugenaussagen zu antworten, verweigerte er die Antwort.
Der Oberpriester stellte nun an Jesus die Frage, ob er der
Messias, der Sohn Javehs sei. was Jesus bejahte. Auf die
Frage, welches seine Lehre sei, antwortete Jesus ausweichend
und insolent: er habe vor aller Welt geredet, er habe in
der Synagoge gelehrt und im Tempel, wo alle Juden
zusammenkommen, und er habe nichts heimlich gesagt. Warum
man ihn verhöre? Man möge diejenigen verhören, die ihn
angehört haben. Auf diese ungehörige Art des Nazareners,
dem Gerichtspräsidenten zu antworten, erfuhr er eine
Züchtigung, indem ein Gerichtsdiener ihm einen Backenstreich
versetzte.

Zeitschriften.

Le Traducteur, französisch-deutsches Sprachlehr- und
Unterhaltungsblatt. Allen, die bereits Vorkenntnisse in der französischen Sprache

besitzen, ihr Wissen aber auf unterhaltsame und zugleich
bildende Weise vervollkommnen wollen, wird die Zeitschrift von grossem

Nutzen sein. Probeheft kostenlos durch den Verlag des
»Traducteur« in La Chaux-de-Fonds ((Schweiz).

Die Leuchtrakete. Warum der Herr Pfarrer das erstemal
bedauert, dass die Welt mit Brettern verschlagen ist, zeigt das besonders

gut gelungene Titelbild der Julinummer der »Leuchtrakete«.
Interessant ist in dieser Nummer auch ein Bild, das in die Werkstatt
ägyptischer Priester einen Einblick gestattet. Diese Gottesausleger
hatten tatsächlich hohes Wissen, das sie in den Dienst des Kultes
stellten. Wir sehen, w i e die Götter die Tempeltüren öffnen.

Eine Menge gelungener Spässe, Humoresken, Satiren und
Karikaturen beleben die acht Seiten. Die Beilage »Licht übers Land« ist
gut wie immer und bringt ünter anderm zwei Seiten Bilder aus der
Freidenker- und Arbeiterbewegung. Der Nummer ist auch die
Quartalsbeilage beigegeben, ein Kunstdruck »Der Denker« von Rodin.


	Voltaire : (zu seinem 150. Todestag)

