
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 13

Artikel: Die Frau nach kirchlicher Wertung

Autor: Dorb, G.T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407580

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"Nr. 13 DER FREIDENKER 101

•(übergehend Unterkunft finden, Leib und Seele daran, eine
sittliche Ordnung zu schaffen? Nein! Ist es nun nicht unsittlich,
-empörend unsittlich, alle Kinder und deren sittliche Erziehung
für sich zu reklamieren mit dem Anspruch, die christlich-religiöse

Ethik als die einzig mögliche Sittlichkeit zu vertreten,
wenn man dann doch zugeben muss, dass das. alles nur mit
halbem Ernst betrieben wird, ohne dass der ganze Mensch da-
liinter steht, da alles Irdische für den Christen nur den Charakter

des Beiläufigen und Vorläufigen hat?
Nach allem, was hier dargestellt worden ist, kann die pro-

iestantisch-evangelische Theologie die Feuerprobe einer Kritik,
die aus dem gegenwärtigen Zeitgeist heraus das Problem
anpackt, nicht bestehen. Mit ihrer gebrochenen, gelähmten
Methodik und ihrer unklaren Zielsetzung ist sie der Universität
unwürdig; sie muss an der Universität ersetzt werden durch die
Religionswissenschaft.

Es ist möglich, dass ich jetzt noch überhört werde; die
."kommende Generation wird diese Kämpfe durchkämpfen, sie
wird mir Recht geben.

Die Frau nach kirchlicher Wertung.
Da die Frauen die treuesten Anhänger und Verfechter der

Kirche sind, mag es nichts schaden, ihnen wieder einmal vor
Augen zu führen, welche Wertung sie durch die Kirche geniessen.

Wir lassen dabei christlichen Glaubenshelden, die von der
Kirche heiliggesprochen worden sind, das Wort:

Der heilige Anselm, Erzbischof von Cantabury, eine
der mächtigsten kirchlichen Gestalten des 11. und 12. Jahrhunderts,

der noch heute wegen seiner grossen, Gelehrsamkeit und
Heiligkeit von der katholischen Kirche gefeiert wird und
verehrt wird, äusserte sich über die Frau folgendermassen: »Das
"Weib ist ein süsses Uebel (Dulcemalum) ; es zerbricht die
männliche Kraft durch seine ränkevollen Liebkosungen. Als
teufelische Hefe (faex Satanae) geht es einher mit schönen
Kleidern geschmückt, das Haar gekämmt, um zu verderben,
mit Schminke gefärbt seine Aeuglein. Nichts Schädlicheres gibt
es, als das Weib, durch nichts richtet der böse Feind mehr
Menschen zugrunde, als durch das Weib. Auf tausenderlei Art
greift das Weib uns an, und Viele zu verderben gilt ihm als

grosser Gewinn. Fliehe, heiliger Mann, die Unterhaltung mit
Frauen, Alle Feuer der Leidenschaft entzündet das Weib. Könntest

du in sie hineinsehen, du würdest sehen, welchen Schmutz
ihre weisse Haut bedeckt. O Hirten, haltet die Wölfinnen von
euren Herden fern Das Weib ist der Tod der Seele. Glaube

mir, Bruder, jeder Verheiratete ist unglücklich; hat er ein häss-
liches Weib, so hasst er es ; hat er ein schönes Weib, so fürchtet

er die Ehebrecher; wird sie schwanger, so fürchtet er, dass
das Kind nicht sein Kind ist. Das Weib scheut vor nichts
zurück; sie wagt, was immer die Sinnenlust ihr eingibt.«

Eine ähnliche niedrige' und erschreckende Auffassung von
der Frau hat der ehemalige Erzbischof Hildebert von

Freidenkertum und Religion.*)
(Eine Buchbesprechung.)

Die Tendenz des Buches ist eine durchaus versöhnliche: Die
beiden grossen Oeistesgebiete, die im Titel nebeneinander gestellt
werden, sollen sich nicht gegenseitig bekämpfen und aufreiben,
sondern in inniger Synthese vereinigen, Eins werden im Ziel und Ende
einer »Freien Religion«. Trotz allen gegenteiligen Beteuerungen kommt
der Verfasser doch um einen Kompromiss nicht herum, denn es sind
beide Gebiete, sofern sie konsequent ausgebaut worden sind,
geschlossene Kreise, und zwar der Kreis des Freidenkertums beruhend
auf der Gewissheit der Existenz einer einzigen realen Welt, der Kreis
der Religion beruhend auf der Annahme zweier Welten, einer
irdischen Welt und einer Gotteswelt. Damit haben wir die Differenz auf
die schärfste und einfachste Formel gebracht. Eine Synthese, eine
Aufhebung des in der oben formulierten Alternative angegebenen
Widerspruches, kann nun nicht anders erreicht werden als dadurch,
dass man aus beiden Kreisen Knochen und Rückgrat herausinterpretiert

und die übrig bleibenden schwammigen Gebilde zusammenknetet

zu einem unklaren Begriffsbrei. Beide Teile geben wesentliche
Stücke ihres Inhaltes und ihrer Forderungen preis, um sich gegenseitig

vertragen und homogenisieren zu können: Was braucht's noch
mehr zu einem Kompromiss? Im Einzelnen:

1. Freidenkertum: Gerne sehen wir in diesen Ausführungen

einen ehrlichen Versuch, uns und unserer Sache nach Kräften
gerecht zu werden. Nichts von den landesüblichen einfältigen
Beschimpfungen! Weithin können wir mit dem Verfasser einig gehen,

*) Oskar Ewald: Freidenkertum und Religion. Rotapfelverlag
Zürich und Leipzig. 134 S.

Tours. Er sagt: Das Weib ist treulos, ist schmutzig, ist wert
der Fesseln; sein Geist hat geringes Bewusstsein, ist unstät,
gottlos und voll von Gift. Das Weib ist eine böse Schlange,
eine lebensgefährliche Grube, ein beweglicher Abgrund. Alles
nimmt es in sich auf; Alle täuscht es, für Alle ist es zu haben.
Das Weib ist ein schrecklicher Nachtvogel, eine offene Türe,
ein häufig begangener Weg. Fressender als Feuer, grausamer
als die Natter ist dein Leben, b Weib. Wer dir vertraut, für
den sind viele Uebel bereitet. O Elende, o Unersättliche und
Unersättigte Eher bitte ich die höchste Gewalt, dass sie all
das Meinige von Grund auf zerstöre, als dass auch nur Etwas
vom Meinigen in dir in Berührung komme.«

Der heilige Chrysostomus schrieb über das Weib:
»Was ist das Weib anders, als eine Feindin der Freundschaft,
eine Strafe, der man nicht entrinnen kann, ein notwendiges
Uebel, eine natürliche Versuchung, ein Unglück, das das
Verlangen reizt, eine häusliche Gefahr, ein süsschm eckender Schaden,

ein Uebel der Natur mit schöner Farbe übertüncht?«
Warum das Weib nun in den Augen der katholischen

Kirchenväter so tief steht, erklärt uns der Lehrer des heiligen Thomas

von Aquin, Alexander von Haies, der an einer Stelle
sägt: »Der Gang, wie sich die göttliche Lehre verbreitete, ist
folgender: Sie stieg von Gott in Christus, von Christus in den
Mann und von dem Mann in das Weib hinab. In umgekehrter
Weise verbreitete sich die teuflische Lehre; sie kam zuerst ins
Weib, das ja weniger Unterscheidungsvermögen besitzt, und
vom Weibe in den Mann.« Er wollte damit also sagen, was
andere vor und nach ihm auch direkt ausgesprochen haben,
dass durch das Weib die Sünde in die Welt gekommen sei.

Es würde nun zu weit führen, wenn wir hier all das
anführen wollten, was prominente katholische Kirchenväter alles
über die Frau gesagt haben. Es ist viel Hässliches und nichts
Schmeichelhaftes für Idas weibliche Geschlecht. Noch im 17.
Jahrhundert stritten sich einige über die Frage, ob Frauen Tiere
oder Menschen seien und ob sie überhaupt eine Seele hätten.
Dass die katholische Kirche auch heute noch eine erbitterte
Feindin der Frau im allgemeinen und der modernen Frau im
besonderen ist, weiss wohl jeder, der die Zeitungen in den letzten

Jahren aufmerksam gelesen hat. Noch immer lehnt die
katholische Kirche die Gleichberechtigung der Frau und — wie
man aus den letzten von österreichischen und bayerischen
Bischöfen erlassenen Hirtenbriefen weiss — alles ab, was mit der
Ertüchtigung und Verschönerung des weiblichen Körpers
(mitunter sogar des männlichen) zusammenhängt. Körper und
Geschlechtsleben sind für den katholischen Klerus untrennbare
Dinge geworden. Und da der heilige Augustinus die »Sünde
des Geschlechtstriebes« mit dem Begriff der Erbsünde gleichstellte,

so erklärt sich dieser Kampf, der schon Jahrhunderte
lang mit grosser Energie von der Kirche geführt wird.

Wohin das aber führt, ersieht man vielleicht daraus, dass
das Brevier, das offizielle Gebet- und Erbauungsbuch: des
katholischen Priesters, vom heiligen Aloysius von Gonzaga

wenn er als die positiven und anerkennenswerten Seiten des
Freidenkertums herausstellt dessen Diesseitigkeit und daraus resultierende
Aktivität und Kulturfreudigkeit gegenüber dem passiven Kulturpessimismus

aller Jenseitsreligionen. Aber in einem Punkt versagt der
Verfasser: Er kann nicht einsehen, dass Freidenkertum — wenn wir
schon einmal diesen Namen gebrauchen wollen — steht und fällt mit
der Anerkennung des methodisch-universalen Prinzips aller Wissenschaft.

Bleibt nur eine einzige Stelle von wissenschaftlicher Betrachtung

ausgeschlossen, so baut sie der religiöse Gegner zur Angriffsposition

aus gegen unsere Auffassung. Der Verfasser steckt immer
noch in dem grossen Irrtum, als hätte es das Freidenkertum nur mit
Naturwissenschaft zu tun und nicht auch mit den Geisteswissenschaften.

Er schreibt und begründet deshalb Seite 28 die These:
»Der mö'dernen Naturwissenschaft verbietet ihr Selbstbewusstsein
geradezu, mit dem Anspruch einer philosophischen Universalerkenntnis
aufzutreten.« Sic habe es zu tun mit einem Stück Welt, unter einem
ganz bestimmten Gesichtswinkel gesehen. Dem gegenüber halten wir
fest an der Forderung der Universalität aller Wissenschaft,
beanspruchen für uns also auch die Geisteswissenschaften. Selbstredend
vertritt der Verfasser auch noch das Dogma, das als Kern und
Bollwerk aller christelnden und idealisierenden Philosophie angesehen
werden darf: Weil das Subjekt nie Ding unter Dingen, sondern
immer Voraussetzung zu allen Betrachtungen ist, gehört es einer
andern, göttlichen Welt an. Dem gegenüber wir: Gewiss ist das Subjekt

das ewige Apriori zu allen Ueberlegungen und Erwägungen,
weil es — mag es noch so banal klingen, es ist so — eben alis
instrumenrum diese Ueberlegungen erst ermöglicht; deswegen sehen
wir uns nicht im Geringsten veranlasst, das Subjekt weil es der
direkten, Olbjektivierbarkeit tatsächlich entzogen ist, nun aus der



102 DER FREIDENKER Nr. 13.

rühmend hervorhebt: »Um unreine Versuchungen zu verhindern,
vermied er sorgfältig, seine eigene Mutter anzusehen.« Andere
Heilige sollen, so wird zur Erbauung des eifrigen Priesters
erzählt, sich schon als Säuglinge geweigert haben, die Brust ihrer
Mütter oder Ammen zu nehmen, weil sie eine nackte Frauenbrust

nicht berühren wollten.
Hierzu stehen allerdings die Schriften, die die Heiligen

selbst geschrieben haben, vielfach in krassem Widerspruch. So
berichtet z. B. der heilige Augustinus in seinen »Confes-
siones«, dass er sich von seinem 16. Lebensjahre an im Wahnsinn

der Wollust, umtost von dem eklen Gewirr schändlicher
Liebeshändel gelebt« und sich »in seinem Kote wälzend die
Zügellosigkeit der Lüste gesucht« habe. Aber wer macht sich
wohl die Mühe, diese alten Schriften der Heiligen zu lesen?
Heute verurteilt die katholische Kirche jedenfalls alles, was
irgendwie mit dem Leib zusammenhängt: das Weib, das
Sexuelle, die Zeugung, den Geschlechtsverkehr, die Ehe, die
bekanntlich von Priestern nicht eingegangen werden darf, trotzdem

man ihr sakramentalen Charakter gab, Körperpflege, die
Hygiene, den Sport und die Leibesübungen. Alles das ist der
katholischen Kirche nichts oder fast nichts; »denn Gott siehet
die Seele und nicht den Körper !«

Diese frommen Weibverächter können sich auf den Apostel
Paulus stützen, der in seinem ersten Brief an die Korinther die
Männer wiederholt vor dem Heiraten warnte. Er schrieb: »Bist
du an das Weib gebunden, so suche nicht los zu werden; bist
du aber los vom Weibe, so suche kein Weib.« In
demselben Briefkapitel: »Welcher verheiratet, der tut wohl;
welcher aber nicht heiratet, der tut besser.«

G. T. Dorb.

Ueber den Ursprung offenbarter Gesetze
und Religionen.

Aus Niccolö Machiavelli: Discorsi sopra la prima Decü di Tito Livio.

König Numa Pompilius war zur Einsicht gelangt, dass die
Organisation des Staates und seine Gesetze, durch welche
Rom mächtig geworden war, den Anforderungen der
Zeitverhältnisse nicht mehr genügten, und dass deshalt eine
Reorganisation des Staates und seiner Gesetze eine dringende
Notwendigkeit sei. Allein er wusste aus vieljähriger Erfahrung, wie
überaus schwierig es sei, den Senat für Neuerungen zu
gewinnen, und wie noch viel schwieriger die Aufgabe sei, ihn
mit reinen Vernunftsgründen zu überzeugen. Denn der Staat
und seine politischen Bedürfnisse sind sehr komplizierte Dinge,
die wohl ein erfahrener und kluger Staatsmann übersehen und
richtig einschätzen kann, deren Notwendigkeit dagegen der
unerfahrene und oberflächliche Politiker nicht leicht einsieht.

real-kosmischen Seinssphäre hinaus in eine andere, göttliche Welt
zu rücken. Im Apriorismusproblem kämpft ein neuer philosophischer
Begriff um Geltung und Anerkennung: Der Begriff des relativen,
instrumentalen Apriori.

In dieser Frage der Universalität aller Wissenschaftlichkeit
versagt uns also der Verfasser unser Recht und bricht aus unserem
Wissenschaftsmonismus das Rückgrat heraus.

2. Religion: Da vertritt der Verfasser seinen eigenen,
persönlichen religiösen Standpunkt, der sich aber keineswegs deckt mit
der landläufigen Auffassung von Religion. Aehnlich Tolstoi bezeugt
er: »Die Wirklichkeit des sittlichen Prinzips, die Lebendigkeit des
Guten, das alles ist Gott.« Dieses blasse, rein ethische Gottesschemen
ist nun bei Ewald eben verlagert in dem aller Objektivierbarkeit
entzogenen Subjekt. »Nichts anderes ist aber seit jeher unter dem
Göttlichen, der Gottheit, unter Gott verstanden worden Der
Referent), wenigstens von denen, die den Sinn dieses Begriffs richtig
erfasst haben.« Wenn nur nicht jeder Gläubige meinte, gerade er
habe nun den Sinn des Gottesbegriffes klar erfasst! Der Verfasser
spricht hier einfach in seinem eigenen, ganz persönlichen Namen und
nicht im Namen dessen, was man nach Tradition und Uebereinkunft
als Religion ansprechen darf. Für uns sind diese Ausführungen in
keiner Weise verbindlich, heute weniger als je, da gerade die
bedeutendsten Konfessionen sich gründlich distanzieren von diesem
Subjektivismus und klar und deutlich, aller Menschenvernunft zum Trotz,
auf die Anerkennung einer »Objektivität« Gottes und einer konkretrealen

Geschehenswirklichkeit der Offenbarung hinarbeiten.
Mit dürren Worten : Das Freidenkertum kann das Subjekt nie

objektivieren — und gerade in diesem Subjekt sitzt nun der ganze
Gott. Wie schön doch die Rechnung aufgeht! Bekanntlich ist Gott ja
immer gerade dort, wo der Verstand und das Wissen nicht mehr
hinreicht. Haben wir uns erst einmal zu diesem Ewaldschen Standpunkt
durchgerungen, so werden wir an der Hand genommen und — nur
nicht genau hijisehem — weiter hineingeführt in heiliges Land.
Denn ohne Jenseitswelt geht's nun auch bei Ewald nicht ab, das ist

Obwohl Numa in hohem Masse das Vertrauen des Senates.
genoss, fürchtete er doch, dass für die erforderlichen
Neuerungen sein Prestige und seine Redekunst nicht ausreichten,,
um dafür die Zustimmung des Senates zu gewinnen, und dass
er dessen Widerstand nur werde überwinden können, wenn
er sich bei seinen Forderungen auf die Autorität Gottes stütze..

Er fingierte daher, mit der Nymphe Egeria eine Zusammenkunft

gehabt zu haben, und von dieser die religiösen und
bürgerlichen Gesetze empfangen zu haben, die für Rom sollen
Gültigkeit haben.

Auf gleiche Weise verfuhr Lykurg, um die Spartaner zu
veranlassen, seine Gesetze einzuführen. Er Hess seine Mitbürger

glauben, die Gesetze seien ihm von der Pythia in Delphi
offenbart worden.

Zur selben List griff Solon.
Desselben Verfahrens bedienten sich namentlich auch die

Redaktoren der biblischen Gesetze. Sie ersannen zu diesem
Zwecke die bekannte Fabel des Moses auf dem Berge Horeb
und dem Sinai.

Dasselbe tat der Araberkönig Mohammed, als er seinem
Volke bekannt gab, seine Gesetze seien ihm von einem Engel
Gottes offenbart worden.

Soweit Machiavelli.
Wäre es ihm gegeben, heute eine Investigationsreise durch

die protestantische Schweiz ausführen zu können, dann würde
er erstaunt die Wahrnehmung machen, wie jedes Dorf einem
Herrn untersteht, der nach berühmten Mustern von sich
behauptet, er sei der Diener am Worte Gottes, er lehre und
verkünde die Gebote und den Willen Gottes. Als Italiener wäre
Machiavelli noch erstaunter darüber, wie das Gros des Volkes
die unerhörte Anmassung dieser Herren leichtgläubig und
kritiklos hinnimmt. Freilich würde es seinem ungewöhnlichen
Scharfblick wohl nicht lange entgehen, dass diese unkritische
und abnormale Leichtgläubigkeit nicht spontan ist, sondern die
Frucht einer wohldurchdachten Schuldressur.

Nach Italien zurückgekehrt, würde er voraussichtlich
Mussolini dringend empfehlen, die bisherige Schul- und Lehrfreiheit

Italiens abzuschaffen und schleunigst zu ersetzen durch
das famose Schulregime der Schweiz. ...B. ,Fr. •

In= und Ausländisches.
Die französische Regierungserklärung.

Es ist bezeichnend für den heutigen Geist der »N. Z. Z.«,,
dass sie bei der Wiedergabe des Programmes der französischen

Regierung, welches am 7. Juni in der Kammer und im
Senat verlesen wurde und mit erdrückender Mehrheit von der

die beste Probe auf das oben statuierte Charakteristikum aller
Religion. »Religion ist nicht nur eine Lehre vom Jenseits (Verstehst Du
sie ist vielmehr Grundlegung des Lebens. Das Leben aber fasst
Diesseitigkeit und Jenseitigkeit in sich ; es ist vom Jenseiiigen aufs
Diesseitige gerichtet.« Da haben wir ja wieder die Zweiweltenlehre! Alle
die schönen Worte von den Ewigkeitsquellen der Unendlichkeit, die
wir in uns rauschen hören, sind phraseologische Verbrämung!

Prüfen wir zum Schluss rasch die Ausführungen zur Ethik! Hier
macht uns der Verfasser zum Vorwurf, dass wir das Problem des
Bösen zu leicht nehmen und deswegen in unserer Kulturfreudigkeit
einen etwas oberflächlichen Optimismus an den Tag legen. Wer aber
den Leidensweg des religionsfreien, wissenschaftlichen Denkens in
der Geschichte der Menschheit verfolgt (Mauthner!), steht stark unter
dem Eindruck, dass niemand so intensiv "sich mit dem Bösen habe
befassen und auseinandersetzen müssen wie gerade dieser freie
Gedanke. Aber auch grundsätzlich darf das wissenschaftliche Denken ja
keiner kosmisch-realen Erscheinung aus dem Wege gehen, muss alle
mit gleicher Sorgfalt und Genauigkeit prüfen; es hat sich sehr
angelegentlich mit dem Problem des Bösen beschäftigt, und gerade als
Resultat dieser eindringenden Arbeit am Gegenstand ist die Behandlung

dieser Spezialfrage aus moralisierend-theologischen Aspekten
immer mehr hinübergeglitten in eine psychologische und psychanalytische

Betrachtungsweise.
Wir möchten aber am Schluss nicht zurückhalten mit unserem

Dank an den Verfasser. Wer formell so anständig mit uns unterhandelt,

wird uns immer zur sachlichen Diskussion bereit finden. Die
Lektüre können wir allen Freidenkern bestens empfehlen. Sie zeigt
an einem scharf umrissenen Schulbeispiel die unhaltbare weltanchau-
liche Situation desjenigen, der, auf dem gewiss beschwerlichen Weg-
von der Religion zum Wissen im Schnittpunkt beider Geistesgebiete
erschöpft stehen bleibt und nun diesen unmöglichen Standpunkt mit
besten Gründen und Kräften sich und seinen Mitmenschen plausibel
zu machen versucht. Er schärft und stärkt damit unser eigenes
kritisches Denken und Urteilen. Dr. E. H.


	Die Frau nach kirchlicher Wertung

