Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)
Heft: 13
Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

98 ' DER FREIDENKER

Nr. 13

Daher konnte er auch in verschiedenen Abschnitten seines Le-
bens mit dem Gedanken spielen, seine angestammte Religion
zu indern, z. B. in Aegypten Mohammedaner, vor dem Kon-
kordat Protestant zu werden, Wenn er Katholik geblieben ist,
so fallen dafiir ganz andere, besonders staatliche Griinde in
Betracht, So sagte er wihrend den Konkordatsverhandlungen:
»Man wird behaupten, dass ich Papist bin, ich bin.aber gar
nichts, ich war in Aegypten Mohammedaner, hier werde_ ich
zum Wohle des Volkes Katholik sein.« Ob nicht Goethe mit
seinem Pantheismus hier von Einfluss gewesen ist? Man weiss
. ja, dass sie miteinander verkehrt haben. Fiir die geschriebenen
Dogmen: der Kirche hatte er kein Verstéindnis. Ein Beispiel da-
fiir ist ein Ausspruch auf St. Helena: »Ich bin weit davon ent-
fernt, Atheist zu sein, aber ich kann nicht glauben, was man

mich unter Missachtung meiner Vernunft lehrt, das Gegenteil -

wire Liige und Heuchelei« Die Glaubenslehren der Kirche ha-
ben schon dem ersten Ansturm seiner Verstandeskrifte nicht
standhalten kénnen, dagegen ist ihm bis an sein Lebensende
die Gottesidee in ihrer unbestimmbaren attributlosen Form mnie
abhanden gekommen, Der Mangel an Gottesglauben stellte fiir
ihn das Dasein von Mensch und Staat in Frage. Die Freimaurer
bezeichnete er als: »Leute, die zusammenkommen, um gut zu
_essen und sich zu amiisieren«. Den Wissenschaftlern, wie La-
lande, welche den Atheismus vertraten, trat er in schroffster
Weise entgegen. An seinem Hof hatten dieselben keinen Zu-
tritt. Die Freimaurer beniitzte er nur politisch gegen den Papst.
Napoleon trat fiir die Gottesidee aus rein personlichem Gefiihls-
drang ein, um die Religionsformen kiimmerte er sich wenig,
solange sich dieselben nicht in die Offentlichen Angelegen-
heiten mischten., Niemals hat er Protestanten, Orthodoxe, Ju-
iden, Mohammedaner um ihres Glaubens willen verfolgt, son-
dern sie seinem Staatswesen eingegliedert und dies nicht nur

aus Staatsriicksichten, sondern ebensosehr auch aus Gleich- .

giiltigkeit gegen die einzelnen Glaubensformen. Wichtig war
ihm dabei immer nur das zentrale Bekenntnis zum Gottesbe-
gritf. »Wenn ich religiés wire, hiitte ich wohl das, was ich
getan habe, gar nicht tun kénnen, das ist sicherlich das Tief-
ste von allen seinen Gestindnissen. Also nur die Anerkennung
des Gottesbegriffes machte ihm die Religionen geniessbar.
Wiederholt spricht er den Juden den Ruhm zu, tausend Jahre
vor den anderen Vélkern das Dasein des einen lebendigen Got-
tes erkannt zu haben. Deshalb auch gewihrte er dem Kloster
auf dem Berge Sinai seinen ganz besonderen Schutz und er-
wihnt dies in seinem Tagesbefehl vom 19. Dezember 1798 mit
den Worten: »Aus Ehrerbietung vor Moses und der jiidischen
Nation, deren Kosmogenie uns die entferntesten Zeiten vor
Augen fithrt.« Islam und Koran scheinen ihm ganz speziell am
Herzen zu liegen, die unmittelbare Sinnenkraft dieser .Reli-
gionen fithrte ihn sogar dazu, ihr den Vorzug vor dem den
Leib zu Gunsten der Seele abtdtenden Christentum zu geben,
Moses und Mohammed waren in seinen Augen Fiihrer des
Volkes, die Gesetze gaben und damit die staatlichen Ange-

" legenheiten ordneten, Christus dagegen war nur ein Prediger,

Vor allem hat Mohammed mit dem Schwert — da dringt der
Militir Napoleon im Unterbewusstsein durch — in fiinfzehn
Jahren die Welt fiir séinen Gottesglauben erobert, wihrend
das Christentum doch dreihundert Jahre dafiir gebraucht hat.
Dabei aber steht Christus doch bei ihm in grosster Achtung,
nicht der Christus der Dogmenkirche, sondern der Christus der
Urkirche. Er erklarte auf St. Helena einmal, dass er iiberzeugt
sei, wenn Alexander der Grosse und Napoleon von der Welt-
geschichte vergessen wiren, man doch noch von Christus spre-
chen wiirde, allerdings von dem “Christus der Urkirche, nicht
von dem der Dogmenkirche. Mohammed besonders wird von
Napoleon verehrt deshalb, weil seine Religion zugleich staat-
liches Handeln und staatliche Autoritit enthielt. So steht Na-
poleon ausserhalb jeder Religion, steht aber mit seiner ganzen
Personlichkeit fiir den attributlosen Gottesbegriff -ein, weil der-
selbe autoritativ' fiir ihn, d. h. fiir seinen Staat sich ma-
nifestierte,

Da ist der Ort, seine Auffassung mit der eines Friedrich

- des Grossen in einen Vergleich  zu bringen. Durchaus auf dem

gleichen Standpunkt stehen beide in ihrer prinzipiellen Auf-
fassung iiber die Religionen, »In meinem Staat kann jeder nach
seiner Fasson selig werden,« sagt Friedrich, und Napoleon
legt den verschiedenen Religionen kein Hindernis in den Weg,
solange sie sich nicht in den Staat hinein mischten. Wie steht
es aber mit dem Gottesglauben dieser beiden grossen
Minner? Den Standpunkt von Napoleon haben wir soeben er-
lautert und gesehen, dass er dariiber keine einwandfreie, ab-
geklirte Meinung hatte, fiir ihn war Gott etwas Unbestimmtes,
ein mehr Gefithlsmassiges, in Verbindung mit der Natur, Und
nun Friedrich der Grosse? Auch er ist in -Widerspriichen stek-
ken geblieben, er glaubt nicht an den christlichen, wohl aber
an einen philosophischen Gott, den er nicht von der Welt ge-
trennt, aber auch nicht als reinen Geist sich denken kann, weil
er sich von seinem Wesen, das keinen Raum einnimmt, also
nirgends existiere, keine rechte Vorstellung machen konnte.
Datei schliesst er aber doch aus der angeblichen Zweckmaissig-
keit der Welt und aus dem Wesen des menschlichen Geistes
auf ein hochstes Wesen. Also, Sie sehen klar, dass beide gros-
sen Minner auch beziiglich des Gottesbegriffes im Grunde ge-
nommen auf demselben Bbden stehen. Es scheint daher die
Annahme berechtigt, wenn wir an dem dritten Geistesheros der
damaligen Zeit, an Goethe denken, dass alle drei im Prinzip
eine pantheistische Gottesidee hatten. Ob dies nicht
ein Ausfluss der damaligen Zeitstromung war, ist eine weitere
Frage fiir sich. .

Trotzdem aber Napoleon der Religion als solcher indif-

" ferent gegeniiber steht, so bleibt er doch ein entschiedener

Parteiginger seiner ihm angestammten Glaubensformen und
zwar allerdings nur aus rein dusserlichen Griinden. Und da, ge-

_ rade weil der Kathiolizismus frei ist von Seelensubstanz und die

Seele des einzelnen Anhingers kaum in Anspruch nimmt, da-

Feuilleton.

Die Entstehung der Welt im Glauben der Vélker.

. (Schluss.)

W, A. Rn. Gehen wir in den semitischen Kulturkreis iiber, zu-
nichst zu den Babyloniern. Nach den. 1873—75 in Kujundschik
an der Stiitte des alten Ninive im heute wieder umstrittenen Irak von
George Smith ausgegrabenen Tontafeln existierten zuerst die beiden
Chacsmichte Mummu und Tidmat, Diesem Paar entsprangen dann
die jiingeren Gétter als Naturkriifte und gesetzmissig ordnende Ge-
walten unter Fithrung von Marduk. Ein furchtbarer Kampf zwischen
ersteren und letzteren entbrennt, der mit Vernichtung des Chaos
endet, Aus der Leiche der Tidmat schuf Marduk die Erde und ver-
teilte die Obliegenheiten der andern Gotter, um zuletzt aus seinem
Blute und Bein den Menschen zu erschaffen, Wie wir sehen, standen
die Verfasser der Bibel bereits unter dem Einfluss der babylonischen
Ueberlieferung, .

Was die Phonizier, diese grosse Seemacht des Altertums,
betrifft, so sind iiber deren Schopfungsmythen nur spérliche und un-
sichere Berichte zu uns gelangt. Aus diesen lassen sich folgende Prin-
zipien herausschilen: Von Anfang an bestanden eine Urmasse (Chaos)
und Luft (Pneuma), letztere als geistiges Lebensprinzip. Beide zu-
sammen erzeugen Pothos (Liebesverlangen), und daraus entsteht das
Weltei, das sich dann zur vollendeten Welt entwickelt,

Schwierig ist es, aus der altdgyptischen Religion und Ue-
berlieferung eine Schopfungsgeschichte herauszuschilen, da die be-
treffenden Mythen je nach der Lokalitit sehr verschieden sind, Nach
derjenigen von Heliopolis z, B. lagen Himmel und Erde in enger

Verschlingung, Schu (der Luftraum) trennte sie dann, und die Sonne
begann ihren Lauf, Queb und Nut produzieren dann Osiris, den Gott
des fruchtbaren Landes und des Nils, nebst Set, den Gott der Wiiste,
sowie Isis und Nephthys, und die Welt ist beisammen, Aehnlich den
Griechen gab es daneben eine Reihe von privaten auf philosophischer
Spekulation beruhenden Hypothesen,

Ven den Ueberlieferungen der Slaw e n aus vorchristlicher Zeit
ist nichts auf uns gedrungen, spitere Schopfungssagen sind ausge-
sprochen christlicher Herkunft und handeln von Gott, dem Satan und
Engeln und konnen daher hier iibergangen werden,

Nach den finnisch-tiirkischen Ueberlieferungen existier-
ten von Anfang an ein Urmeer, Gotter und merkwiirdigerweise Vogel,
Die Welt ist nach den einen aus einem Entenei, nach anderen aus
vom Grunde des Urmeers durch den ersten Menschen heraufgeholter
Erde entstanden, Viele dieser Sagen haben aber deutlich christliche
Anklinge,

In China ist ebenfalls ausser aus dunklen Quellen stammenden
vereinzelten Mirchen nicht viel iiber die Schopfungsgeschichte auf-
zutreiben, Es ist nicht zu vergessen, dass die namentlich fiir ihre
Zeit sehr hoch stehende Lehre des Konfuze in ihrer reinen Form ein
wissenschaftliches philosophisches System und keine Religion ist, das
sich bei seiner sachlich-kritischen Art moglichst vor Spekulationen
und Phantastik hiitete, Und da der damalige Stand der exakten For-
schung ein Eindringen in die Geschichte der Schépfung nicht er-
laubte, war Konfuzius so vorsichtig, auch keine Mythen dariiber auf-
zutischen, In anderen Ueberlieferungen aber taucht wieder das be-
rithmte Weltei, aus dem Chaos bestehend, auf. Das Helle und Reine
darin wurde dann zum Himmel, das Schwere und Triibe zur Erde.
Oder die Welt wurde aus dem vom Gotte Yii getteten neunkdpfigen



Nr. 13

'DER FREIDENKER. ) 99

gegen aber mit der volle Kraft der sinnlichen Einrichtungén
und Gebriuche nach aussen hin manifestiert, passt ihm diese
Richtung, indem sie seine innerste  Auffassung von einem attri-
butlosen Gott in keiner Weise touchierte. Dabei wurde diese
Seite nmoch michtig unterstiitzt durch Boden und Blut seines
Stammes. Korsika und das Elternhaus in seiner Mutter Lititia
und seinem Oheim Luzian, dem Archidiakon an der Kathedrale
von Ajaccio, besorgten dies griindlich. Beide sind typische Ver-
treter der siidlindischen Art von Katholizismus, welche der nor-
dischen Auffassung gegeniibersteht, indem sie sich nicht in die
tiefsten Probleme geistig zu versenken sucht, sondern nur die
iiberlieferten Formen iibernimmt und die vorgeschriebenen
Weihehandlungen ausfiithrt: eine sinnliche Form von Religion
entsprechend der siidlichen Landschaft in Anlehnung an die
letzten Reste vergangener heidnischer Zeiten. Dabei hat spe-
ziell Korsika mehr, als anderswo, in Luft und Boden die Trieb-
krafte antiker Kulturbildungen fast unversehrt in die neue Zeit
hiniibergerettet. Hier war der Kultus des Christengottes dem
der heidnisch-sinnlichen Religionen am nichsten geblieben, in
seinem Wesen ganz von der naiven Verehrung seiner Heiligen,

ihrer kindlichen Aeusserungen und Devotionen analog . den-

alten Gotterkulten befangen. Napoleon nahm seine religidse
Nahrung mehr aus dem Boden und der Luft Korsikas, aus den
heimatlichen Briduchen und Stammesiiberlieferungen, als aus
der Ferne, sagen wir aus Rom, der Hochburg des Katholizis-
mus, Daher ist fiir ihn die ganze Sache mehr die Ausiibung
eines reinen Augen- und Ohrenkultus, viel eher eine Stammes-
gewchnheit. Das Schlagen des Kreuzes, das Liuten der Glok-
ken sind ihm als dauernde Vergegenwirtigungen des Kirchen-
glautens geblieben. So sieht man Napoleon in vielen schwie-
rigen Lagen seines Lebens ganz triebhaft das Zeichen des Kreu-
zes iiber sich machen, genau so, wie es auch ein ganz einfil-
tiger Siidlander zu machen gewohnt ist. Was die Glocken fiir
ihn bedeuten, iiberschreitet jegliches Mass, in ihnen wirkt durch
die Macht des angeblichen Sinneseindruckes hindurch die ganze
Kraft seiner Kindheitserinnerungen und damit ihr lebendiger
Glaubensinhalt. Auf St. Helena entbehrte er vor allem den
Klang der Glocken: »Ich kann mich nicht daran gewdhnen,«
sagte er, »die Glocken. nicht.mehr zu héren; niemals hat der
Klang einer Glocke mein Ohr getroffen, ohne meine Gedanken
auf die Eindriicke meiner Kindheit zuriick zu lenken.«

Als dem Glauben seiner Kindheit, als dem Glauben seiner
‘Heimat, als dem Glauben seiner Ahnen bekennt sich Napoleon
zum romisch-katholischen Christentum. Er sagt es selbst auf
St. Helena, dass diese stammhafte Zugehorigkeit zum Katho-
lizismus, die Erinnerungen seiner von ihm durchtrinkten Kind-
heit den Ausschlag gegeben haben, als er vor dem Konkordat
im Begriffe stand, die Religion in Frankreich zu erneuern und
man ihm von vielen Seiten den Protestantismus aufzudringen
suchte: »Ich hing tatsichlich an der Religion meiner Kindheit.«
Deshalb hilt er, wie sehr er selber spiter den Sakramenten
auswich, am Wert der ersten Kommunion und der Firmung fiir

die Jugend fest. Daher fingt sein Testament mit dem Satz an:
»Ichi sterbe in der apostolischen und rémischen Religion, in der
ich geboren bin.« Daher ist es auch zu verstehen, wenn er die
Auffassung vertritt, dass jeder Mensch in der Kirche desjeni-
gen Kultus beigesetzt werden sollte, zwr dem er sich bekanrit
hatte. _ (Fortsetzung folgt.)

. . ) Dr. L. B.

Die Gegenwartsprobleine der prote=
stantischen Theologie.

4. Die Bibelofienbarung und der heutige Mensch.
) . (Schluss.) '

 Dr. E. H. Die Wissenschaft im Allgemeinen, die Natur-
wissenischaften im Besonderen haben durch jhren ungeahnten
Aufs‘chwung den Glauben gezwungen, sich gewisser Reste von
(primitiver) Wissenschaft zu entledigen, nicht, um sich auf sein
Gebiet zu beschrinken — dennder Glaube ist universell
sondern um sich die Art und Weise seiner Beziehung zu allem
Seienden deutlicher zu machen. Da Wissenschaft es mur mit
der Erforschung der raumzeitlichen Dinge und Begebenheiten
zu tun hat, kénnen die Forschungen dem Glauben gar nicht
geféhrlich werden; der Glaube hat sich auch gar nicht in diese
Dinge einzumischen. Die bedenklichste aller theologisch-apo-.
logetischen Kiinste aber ist es, sich mit Vorliebe in den Liicken
der wissenschaftlichen Theorien anzusiedeln, Sind sich beide
Gebiete, Glaube und Wissen, ihrer Kompetenzgrenizen klar be-
wusst, so ist es unmdéglich, dass irgend eine der wesentlichen
Positionen des christlichen Glaubens durch die Veridnderungen
des wissenschaftlichen Weltbildes in Mitleidenschaft gezogen
werden kann. Der Konflikt des Glaubens mit dér Wissenschaft
ist nie ein schwerer, nie einer, der aufs Zentrale geht, Dieser
schwere Kampf aber wird ausgefochten zwischen Philosophie
und Glauben. Nicht die Wissenschaft selbst, wohl aber die
Vernunftautonomie, die falschie Einschiitzung der Wissenschaft
ist der grosse, K Gegner.des Glaubens, jener .Wissenschaftsmo-
nismus und Aberglaube an eine Wissenschaft, die alle mog-
lichen Erkenntnisse in sich schliesse, Ueber die Unrichtigkeit
dieses Wissenschaftsmonismus wiirde jede besonnene Metho-
denlehre oder Erkenntnistheorie Aufschluss geben. Schon in
Bezug auf die Bibel solite dieser methodische Monismus ziu-
riickgedriangt werden und Platz lassen. einer iiber allen andern
Einzelwissenschaften stehenden Wissenschaft, die nun von den
Veraussetzungen der Bibel selbst ausgeht, die die Bibel er-
forscht unter dem Gesichtspunkt der besonderen Offenbarung,
Das wire eine theologisch-biblische Wissenschaft, und ihr me-
thodisches Kriterium wéire dasselbe wie fiir alle andern Wissen-
schaften auch: Streng methodische Durchfithrung dieses Prin-
zips.

Drachen gebildet. Oder 5 Alte (5 Elemente) setzten das Chaos scho-
pferisch in Bewegung etc,

Die vorkonfuzianische und vorbuddhistische Ueberlieferung Ja-
pans, wie sie im Kojiki und Nihongi (im 8. Jahrhundert unserer
Zeitrechnung) aufgezeichnet sind, bestehen aus einem iippigen Ran-
kenwerk sehr phantastischer Gottergeschichten und ditto Liebes-
romanen, aus denen man nur leise Spuren einer Schopfungsgeschichte
herauslesen kann, und die ich deshalb hier der Kiirze halber weg-
lasse, .

Wenden wir uns nach Amerika. Bei den nordamerika-
nischen Indianern begegnen wir einer Masse von Schopfungs-
mythen, Interessant ist die Aehnlichkeit vieler derselben mit denjeni-
gen des finnisch-turanischen Kulturkreises, wonach ebenfalls, und zwar
diesmal stets von einem Tier, Erde aus dem Grunde des Urmeers
heraufgeholt und daraus die Erde geschaffen wird, Auffallend ist die
Aehnlichkeit vieler derselben mit dem finnisch-turanischen Sagen-
kreis, Auch hier das Heraufholen von Erde aus dem Meeresgrunde,
aber stets durch Tiere, Tiere spielen iiberhaupt bei allen diesen Scho-
pfungsmythen eine grosse Rolle, ein Hinweis auf den unbewusst rich-
tigen Glauben, dass die Menschen von Tieren abstammen, Bei vielen
Stimmen gibt es ausserdem noch eine Anzahl von abweichenden Sa-
gen, dic aufzuziihlen hier zu weit fithren wiirde,

Die altamerikanischen Volker der Tolteken, deren Nachfolger
die Azteken, die Maya und Inkas, besassen bekanntlich eine
sehr hochstehende Kultur, die aber von den spanischen Eroberern
samt ihren Trigern im Namen des Christentums auf beispiellos bestia-
lische Weise ausgerottet wurde. Es ist dies eines der schwirzesten
Kapitel der Weltgeschichte, Zufolge dieser griindlichen Ausrottungs-
arbeit ist aus deren Literatur und Ueberlieferung wenig iibrig ge-

blieben. Immerhin sind verschiedene religidse und Schépfungsmythen
bekannt geworden, Der Merkwiirdigkeit halber sei daraus nur er-
wihnt, dass die mexikanischen Azteken, die damals leider noch keinen
Calles besassen, um sich gegen die Eindringlinge zu wehren, bereits
an vier Zeitalter glaubten, die dem unserigen vorausgegangen seien:
Das erste das Zeitalter des Wassers mit Vorherrschen der Fische,
dann das der Luft mit Affen (verwandelten Menschen), das der Vogel
und das der Erde mit einer Art Riesen, von denen dann die eigent-
lichen Menschen abstammen, Der ganze Glaubén sieht aus wie eine
Ahnung von moderner naturwissenschaftlicher Erkenntnis und der
Schoépfungsgeschichte, wie sie uns die moderne Geologie tatsichlich
lehrt, Unter den anderen Mythen kommt auch eine Sintflut vor, ver-
ursacht durch Verschulden der Menschen,

Primitiver und mit biblischen Einfliissen durchflochten sind die
sparlichen Schépfungsmythen ‘der heutigen Indianer Siidame-
rikas, Die Tiere werden vom Schépfer als Zweige von einem Baume
geschnitten, -Auch eine Sintflut kommt vor mit einer Ratte mit Mais-
kolben statt der Taube mit dem Oelzweig als Friedensboten,

Forschen wir nach dem Schépfungsglauben unserer Gegenfiissler,
der Urbewochner von Australien, Ozeanien und der Ma-
laien, so sind wir iiberrascht, dieselben doch nicht ganz so pri-
mitiv zu finden, wie-‘es manchem auf den ersten Blick scheinen méch-
te, Dem Charakter der Siidseeinsulaner entsprechend, befinden sich
ganz liebenswiirdige nette Geschichtlein darunter, So war die erste
menschliche Nahrung rote Erde, Nun hatte ein Konig einen schwich-
lichen Sohn, der diese nicht vertrug. Der Vater starb vor Kummer
dariiber und wurde in die Erde versenkt, Aus seinem Magen aber
wuchs der Brotfruchtbaum, der dann eine bekémmlichere Nahrung
lieferte, — Aus der bunten Sagenmenge seien hier nur folgende aus-



100 o DER FREIDENKER

Nr.-13

Das Ritsel aller Rétsel ist der Menschi selbst; dass er die-
ses Selbstverstindliche nicht weiss, ist das Merkmal des heu-
tigen Menschen. Er macht sich selbst zu einem Stiick seiner
Wissenschaft, wihrend doch die Wissenschaft ein Teil seiner
eigenen Wirklichkeit ist. Darin liegt das falsche Denken iiber
Wissenschaft, einer jener -ismen, hinter denen ein Glaube und
ein Wille steht; alle -ismen sind Gotzen, und die Theologie
kampft hier einen Kampf gegen Gotzentum. Das ist denn auch
der Sinn des Verbleibens einer christlichen Theologie an der
Universitit, dass sie schon durch ihre Existenz das kritische
Bewusstsein der die Wissenschaft betreibenden Kulturgemein-
sichaft dokumentiert, Das kann sie nur tun, wenn sie kirchliche
Wissenschaft (!) ist. ‘

‘Also Kamp$ nicht der Vernunft, sondern der Selbstherr-
lichkeit des Menschen in seiner Verniinftigkeit, Wissenschaft,
Philosophie und Kultur. Gerade der Mensch, der es mit der
Vernunft ernst nimmt, wird kritisch und beurteilt selbst die
nicht kritische Vernunft als ungriindlich und unernst.

Der Glaube sieht, wie das geschichtliche Leben in Vergan-
genheit und Gegenwart hin- und herschwankt zwischen fal-
schem Vernunftstolz und falscher Selbstwegwerfung, zwischen
Zynismus und Illusionismus, er sieht ein, dass auf dem Boden
des/ »natiirlichen« Menschen etwas Anderes als dieses Hin und
Her nicht méglich ist. Glauben heisst, diesen Boden verlassen,
vielmehr: Auf einen andern Boden gestellt sein. »Unsere Poli-
teia ist im Himmel sagt Paulus. Darum tut der Gliubige alle
Geschifte der Erde mit Ernst und doch wieder ohne Ernst,
denn er ist homo viator, Wanderer, der weiss, dass hier nur
Herberge und nicht Heimat ist._ Alle christliche Ethik ist in
diesem Sinne in Tat und Wahrheit nichts Anderes als »Interims-
ethik«. Was der Glaube hat, wirklich hat, ist die Verheissung
dessen, was er jetzt nicht hat. Verbum solum habemus.

Kritik : Brunner hilt also nur eine bestimmte Philosophie
gefihrlich fiir den Glauben, nicht aber Wissen und Wissen-
schaft. Es steckt etwas Richtiges in dieser Behauptung, leider!
Kennen wir doch Gelehrte, die bei enormem Wissen auch in
naturwissenschaftlichen Disziplinen es trotzdem fertig bringen,
der christlichen Gemeinschaft nebenher noch anzugehdren. Wer
aber die Wissenschaft selbst seiner Philosophie zu Grunde
legt, wem Philosophie nichts ist als eine zur Weltanschauung
erweiterte, ins Weltanschauliche gesteigerte Wissenschaft, muss
Br’s  Differenzierungen hier ablehnen. Diese unsere wissen-
schaftliche Philosophie stiitzt sich bei ihren Arbeiten immer
und immer wieder auf die Realitit und Wirklichkeit des realen
Kiosmos, auch sie meint ihre Urteile iiber den Menschen nicht
nur rein theoretisch, sondern immer existentiell, realistisch.
Weil Br. einen total verkriippelten Wissenschaftsbegriff mit
sich herum schleppt — »Wissenschaft hat es nur mit der raum-
zeitlichen Kontinuitit zu tun« — muss er bestindig zu falschen
Urteilen gelangen. ) .

»Jede besonnene Methodenlehre und Erkennt-
nistheorie miisste die Widersinnigkeit des Wissenschafts-

monismus dartun.« Hier treffen wir Br. auf einem vielbegan-
genen und bereits ausgetretenen Denkweg deb neusrn Theo-
logie: Die Erkenntnistheorie als willkommenes Instrument, dem
ungestiimen Forschungstrieb Ziigel anzulegen, die Erkenntnis-
theorie als ancilla theologiae! Sie setzt scheinbar dem Wissen
Grenzen, und das ist es, worauf es dem Theologen ankommn;
sind einmal Grenzen da, so hat der Theologe gewonnenes
Spiel; denn jenseits dieser Grenze kann nun der Glaube sich in
volliger Freiheit und Ungebundenheit ausleben. Daher auch
heute noch das zihe Festhalten an Kant und dessen kiigiicher
Formulierung : »Ich musste das Wissen einschrinken, um dem
Glauben Platz zu machen.« Erkenntnistheoretische Einwinde
konnen uns ohnehin ‘nicht mehr schrecken. Wenn nicht alles
tauscht, zersetzt sich gerade heute die ungesunde, hyperkriti-
sche Erkenntnistheorie (vgl. hiezu die Arbeiten von Nelson,
Schlick, Baumgarten etc.). Soviel betr. Erkenntnistheorie! Betr.
Methedenlehre zu streiten mit einem Manne, der von einer
biblischen Wissenschaft spricht, die rein von den Voraussetzun-
gen der Bibel ausgeht, das halte ich fiir ganz aussichtslos.

Nur kurz ein paar Bemerkungen zu seiner »besonne-
nen« Methodenlehre. In dieser »Besonnenheit« liegt ein Wert-
urteil. Die Giiltigkeit der Wertungen hiingt ab von dem wer-
tenden Subjekt. Fiir den Realisten ist natiirlich diese Besonnen-
heitsqualitit die hier von vorneherein so viel heisst wie: Ge-
neigtheit zum Beschrinken, zum Begrenzen, um dem Glauben
Platz zu lassen — in keiner Weise verbindlich, ebenso wenig
wie der hiufig angetroffene Ausdruck: »Recht verstandene Wis-
senschaft« im Denkzusammenhang: »Recht verstandene Wis-
senschaft kann mit dem Glauben nie in Konflikt kommenc,
wobei natiirlich das Werturteil »Recht verstanden« bereits vom
Glauben aus und nicht vom Wissen aus gefillt ist.

-Etwas albern scheint uns Br.’s Ereiferung gegen die -ismen!
Kann doch jede prinzipielle Stellungnahme terminologisch durch
einen -ismus zum Ausdruck gebracht werden! Der Kampf der
Theologie gegen die philosophischen und wissenschaftlichen
-ismen ist ja selbst wieder irgend ein -ismus!

Ungliicklich ist auch die Formulierung, dass der Mensch
mehr ist als seine Wissenschaft, da Wissenschaft immer nur
einen Teil seiner eigenen Wirklichkeit darstellt. Kénnen zwei so
verschiedene Dinge wie Mensch und Wissenschaft iiberhaupt
quantitativ gegeneinander abgewogen werden? Der Mensch ist
konkrete Realitit selbst, das Wissen aber ist eine Theorie iiber
diese Realitit. Diese Theorie muss, wie wiederholt festgestelit
worden ist, universell sein, muss alles iiberwélben, auch den
Menschen, auch das Subjekt, wiewohl dieses die Voraussetzung
zu dieser Theorie ist.

Schliesslich ein kurzes Wort zu den ethischen Schlussbe-
merkungen Brunners! Ich halte die Auffassung der christlichen
Ethik als einer sogenannten »Interimsethik« als die einzig mog-
liche vom christlichen Standpunkt aus und muss Brunner hier
Recht geben. Aber — ist eine Interimsethik iiberhaupt eine
Ethik? Niemals! Setzen wir in einer Herberge, in der wir vor-

gewihlt: Auf vielen Inselgruppen gibt es ausser der iiblichen Anzahl
ven gewéhnlichen Gottern einen Hauptgott Tangaroa, je nach dem
Ort auch Tangaloa, Kanaloa, Taaroa, Raiatea geheissen, der seit
Ewigkeit besteht und Schopfer und Erhalter von allem und jedem ist.
Durch Vermihlung mit seinem Weibe o-te-Papa, dem Felsen, hat er
alles Uebrige gezeugt, Nach anderer Version sind die vielen Inseln
abgefallene Stiicke dieses Felsens. Auf Tahiti und andern Orten ei-
zdhlt man, dass Taaraoa seit Ewigkeit bestand, dann seine Schale
abstreifte und selbst zur Welt wurde, Sein dabei vergossener Schweiss
sei zum Meere geworden. Bei den Maori auf Neuseeland entstand
die Welt aus dem Nichts durch den Gedanken und das Begehren,
wozu sich nach Bastian noch die Begriffe Nichtsein, Urnacht, Sehnen,
Fcrtdauer des Sehnens, Empfindung, Ausbreitung, Pulsieren des Le-
bens, Gedanke, Geisteswirken, Wunsch, das grosse Lebensritsel, Glanz
der Glorie, Zeugungskraft, Festhalten am Dasein, Wohllust, Gestal-
tung der Form, Lebensatem, Weltall, Himmel und Erde gesellen,
Wenn man viele dieser sildseeinsulanischen Mythen ihrer poetischen
Perscnifikationen entkleidet und analysiert, wird man hiufig auf pan-
theistischen Grund stossen,

Von den Australiern erzdhlt Prof, Ziegler, allerdings mit
einer gewissen Zuriickhaltung, einzelne primitive Sagen, Schreiber
dies hat sich intensiv mit diesem Kontinent befasst, konnte aber in
keiner weder offiziellen noch privaten Quelle auf Schépfungsmythen
dieses primitiven Volkes stossen, die einigermassen verbreitet ge-
wesen wiren,

Die Kosmogonien (Schépfungsmythen) der Malayen sind der-

art von anderen Volkern und dem Islam beeinflusst, dass wir sie hier
weglassen konnen,

In Afrika endlich sind die verhiltnismissig wenigen Kosmo-

gonien, sofern sie nicht orientalisch oder christlich infiltriert sind,

sehr primitiv, Ich moéchte daraus nur diejenige der Zulu erwihnen.
Ukulunkulu, eine Art »oberster Gott«, kam als Schépfer selbst aus
dem Morast und rief seine Befehle, nach denen dann schén eins ums
andere zum Vorschein kam,

Ich komme zum Schlusse, Wie eingangs erwihnt, ist es hier un-
moglich,  genauer auf die Materie einzutreten, Wer mehr wissen
mochte, wende sich an die betreffende Literatur. Ich empfehle dabei
besonders das fiir Fr, 250 erhiltliche Bindchen Nr. 719 der Samm-
lung: Aus Natur und Geisteswelt »Weltentstehung in Sage und Wis-
senschaft« von K, Ziegler und S. Oppenheim, das bei diesem Aufsatz
mitbeniitzt wurde,

Wenn wir bedenken, dass unsere Mittel und Wege zur wissen-
schaftlichen Erkenntnis den angefithrten Vélkern fehljten bezw. Teh-
len, miissen wir doch sagen, dass wenigstens einige dieser Schépfungs-
mythen mindestens so viel Sinn haben, als die heute noch giiltige
christliche, Die kritische Forschung kann aus allen diesen religiésen
und kosimogonischen Sagen wertvolle Schliisse und Parallelen in
Bezug auf Kulturgeschichte, Psychologie sowohl als auch auf die
Beziehungen dieser Vélker zu anderen, Ich verweise nur auf die
Analcgien innert der indogermanischen Volkergruppe, Das kénnen
wir iiberall sehen, dass, wo namentlich bei primitiven Menschen,
das Erkennen und das Wissen aufhort, das Vermuten und schliesslich
das Glauben anfingt — auf Kosten der Wahrheit natiirlich.



Nr. 13

DER FREIDENKER : 101

dibergehend Unterkunft finden, Leib und Seele daran, eine sitt-
liche Ordnung zu schaffen? Nein! Ist es nun nicht unsittlich,
emporend unsittlich, alle Kinder und deren sittliche Erziehung
fitr sich zu reklamieren mit dem Anspruch, die christlich-reli-
giose Ethik als die einzig mogliche Sittlichkeit zu vertreten,
wenn man dann doch zugeben muss, dass das alles nur mit
‘halbem Ernst betrieben wird, ohne dass der ganze Mensch da-
hinter steht, da alles Irdische fiir den Christen nur den Charak-
ter des Beildufigen und Vorldufigen hat?

Nach allem, was hier dargestellt worden ist, kann die pro-
testantisch-evangelische Theologie die Feuerprobe einer Kritik,
die aus dem gegenwirtigen Zeitgeist heraus das Problem an-
packt, nicht bestehen. Mit ihrer gebrochenen, gelihmten Me-
thodik und ihrer unklaren Zielsetzung ist sie der Universitit
-wunwiirdig; sie muss an der Universitit ersetzt werden durch die
Religionswissenschaft.

Es ist méglich, dass ich jetzt noch iiberhort werde; die
kommende Generation wird diese Kidmpfe durchkdmpfen, sie
-wird mir Recht geben. ‘

Die Frau nach Kkirchlicher Wertung.

Da die Frauen die treuesten Anhinger und Verfechter der
Kirche sind, mag es nichts schaden, ihnen wieder einmal vor
Augen zu fithren, welche Wertung sie durch die Kirche genies-
sen. Wir lassen dabei christlichen Glaubenshelden, die von der
Kirche heiliggesprochen worden sind, das Wiort:

Der heilige Anselm, Erzbischof von Cantabury, eine
der michtigsten kirchlichen Gestalten des 11. und 12. Jahrhun-
derts, der noch heute wegen seiner grossen Gelehrsamkeit und
Heiligkeit von der katholischen Kirche gefeiert wird und ver-
ehrt wird, dusserte sich iiber die Frau folgendermassen: »Das
Weib ist ein siisses Uebel (Dulcemalum); es zerbricht die
minnliche Kraft durch seine rdnkevollen Liebkosungen. Als
teufelische Hefe (faex Satanae) geht es einher mit schénen
Kleidern geschmiickt, das Haar gekimmt, um zu verderben,
mit Schminke gefirbt seine Aeuglein. Nichts Schidlicheres gibt
es, als das Weib, durch nichts richtet der bése Feind mehr
Menschen zugrunde, als durch das Weib. Auf tausenderlei Art
greift das Weib uns an, und Viele zu verderben gilt ihm als
grosser Gewinn, Fliehe, heiliger Mann, die Unterhaltung mit
Frauen. Alle Feuer der Leidenschaft entziindet das Weib. Konn-
test du in sie hineinsehen, du wiirdest sehen, welchen Schmutz
jhre weisse Haut bedeckt. O Hirten, haltet die Wélfinnen von
euren Herden fern! Das Weib ist der Tod der Seele. Glaube
mir, Bruder, jeder Verheiratete ist ungliicklich; hat er ein hiss-
liches Weib, so hasst er es; hat er ein schones Weib, so fiirch-
tet er dic Ehebrecher; wird sie schwanger, so fiirchtet er, dass
das Kind nicht sein Kind ist. Das Weib scheut vor nichts zu-
ritck ; sie wagt, was immer die Sinnenlust ihr eingibt.«

Eine #hnliche niedrige' und erschreckende Auffassung von
der Frau hat der ehemalige Erzbischof Hildebert von

Tours. Er sagt: Das Weib ist treulos, ist schmutzig, ist wert
der Fesseln; sein Geist hat geringes Bewusstsein, ist unstit,
gottlos und voll von Gift. Das Weib ist eine bose Schlange,
eine lebensgefihrliche Grube, ein beweglicher Abgrund. Alles
nimmt es in sich auf; Alle tiuscht es, fiir Alle ist es zu haben,
Das Weib ist ein schrecklicher Nachtvogel, eine offene Tiire,
ein hiufig begangener Weg. Fressender als Feuer, grausamer
als die Natter ist dein Leben, 0 Weib. Wer dir vertraut, fiir
«den sind viele Uebel bereitet. O Elende, o Unersittliche und
Unersittigte! Eher bitte ich die héchste Gewalt, dass sie all
das Meinige von Grund auf zerstére, als dass auch nur Etwas

- vom Meinigen in dir in Berithrung komme.«

Der heilige Chrysostomus schrieb iiber das Weib:
»Was ist das Weib anders, als eine Feindin der Freundschaft,
eine Strafe, der man nicht entrinnen kann, ein notwendiges
Uebel, eine natiirliche Versuchung, ein Ungliick, das das Ver-
langen reizt, eine hiusliche Gefahr, ein siisschmeckender Scha-
den, ein Uebel der Natur mit schéner Farbe iibertiincht ?«

Warum das Weib nun in den Augen der katholischen Kir-
chenviter so tief steht, erklirt uns der Lehrer des heiligen Tho-
mas von Aquin, Alexandervon Hales, der an einer Stelle
sagt: »Der Gang, wie sich die gottliche Lehre verbreitete, ist
folgender: Sie stieg von Gott in Christus, von Christus in den
Mann und von dem Mann in das Weib hinab. In umgekehrter
Weise verbreitete sich die teuflische Lehre; sie kam zuerst ins
Weib, das ja weniger Unterscheidungsvermégen besitzt, und
vom Weibe in den Mann« Er wollte damit also sagen, was
andere vor und nach ihm auch direkt ausgesprochen haben,
dass durch das Weib die Siinde in die Welt gekommen sei.

Es wiirde nun zu weit fithren, wenn wir hier all das an-
fithren wollten, was prominente katholische Kirchenviter alles
iiber die Frau gesagt haben. Es ist viel Hissliches und nichts
Schmeichelhaftes fiir idas weibliche Geschlecht. Noch im 17.
‘Jahrhundert stritten sich einige iiber die Frage, ob Frauen Tiere
oder Menschen seien und ob sie iiberhaupt eine Seele hitten.
Dass die katholische Kirche auch heute noch eine erbitterte
Feindin der Frau im allgemeinen und der modernen Frau im
besonderen ist, weiss wohl jeder, der die Zeitungen in den letz-
ten Jahren aufmerksam gelesen hat. Noch immer lehnt die
katholische Kirche die Gleichberechtigung der Frau und — wie
man aus den letzten von Osterreichischen und bayerischen Bi-
schéfen erlassenen Hirtenbriefen weiss — alles ab, was mit der
Ertiichtigung und Verschénerung des weiblichen Kérpers (mit-
unter sogar des minnlichen) zusammenhingt. Kérper und Ge-
schlechtsleben sind fiir den katholischen Klerus untrennbare
Dinge geworden. Und da der heilige Augustinus die »Siinde
des Geschlechtstriebes« mit dem Begriff der Erbsiinde gleich-
stellte, so erkldrt sich dieser Kampf, der schon Jahrhunderte
lang mit grosser Energie von der Kirche gefithrt wird.

Wioohin das aber fithrt, ersieht man vielleicht daraus, dass
das Brevier, das offizielle Gebet- und Erbauungsbuch des katho-
lischen Priesters, vom heiligen Aloysius von Gonzaga

Freidenkertum und Religion.*)
(Eine Buchbesprechung.)

Die Tendenz des Buches ist eine durchaus versohmliche: Die
beiden grossen Geistesgebiete, die im Tite] nebeneinander gestellt
werden, sollen sich nicht gegenseitig bekdmpfen und auireiben, son-
dern in inniger Synthese vereinigen, Eins werden im Ziel und Ende
einer »Freien Religion«. Trotz allen gegenteiligen Beteuerungen kommt
der Verfasser doch um einen Kompromiss nicht herum, denn es sind
beide Gebiete, sofern sie konsequent ausgebaut worden sind, ge-
schlossene Kreise, und zwar der Kreis des Freidenkertums beruhend
auf der Gewissheit der Existenz einer einzigen realen Welt, der Kreis
der Religion beruhend auf der Annahme zweier Welten, einer irdi-
schen Welt und einer Gotteswelt. Damit haben wir die Differenz auf
die schirfste und einfachste Formel gebracht. Eine Synthese, eine
Aufhebung des in der oben formulierten Alternative angegebenen
Widerspruches, kann nun nicht anders erreicht werden als dadurch,
dass man aus beiden Kreisen Knochen und Riickgrat herausinter-
pretiert und die ibrig bleibenden schwammigen Gebilde zusammen-
knetet zu einem unklaren Begriffsbrei. Beide Teile geben wesentliche
Stiicke ihres' Inhaltes und ihrer Forderungen preis, um sich gegen-
seitig vertragen und homogenisieren zu konnen: Was braucht’s noch
mehr zu einem Kompromiss? Im Einzelnen:

1. Freidenkertum : Gerne sehen wir in diesen Ausfithrun-
gen einen ehrlichen Versuch, uns und unserer Sache nach Kriften
gerecht zu werden. Nichts von den landesiiblichen einfiltigen Be-
schimpfungen! Weithin konnen wir mit dem Verfasser einig gehen,

*) Oskar Ewald: Freidenkertum und Religion. Rotapfelverlag Zii-
rich und Leipzig. 134 S,

wenn er als die positiven und anerkennenswerten Seiten des Frei-
denkertums herausstellt dessen Diesseitigkeit und daraus resultierende
Aktivitit und Kulturireudigkeit gegeniiber dem passiven Kulturpessi-
mismus aller Jenseitsreligionen. Aber in einem Punkt versagt der
Verfasser: Er kann nicht einsehen, dass Freidenkertum — wenn wir
schon einmal diesen Namen gebrauchen wollen — steht und filit mit
der Anerkennung des methodisch-universalen Prinzips aller Wissen-
schaft. Bleibt nur eine einzige Stelle von wissenschaftlicher Betrach-
tung ausgeschlossen, so baut sie der religiése Gegner zur Angriffs-
position aus gegen unsere Auffassung. Der Verfasser steckt immer
noch in dem grossen Irrtum, als hitte es das Freidenkertum nur mit
Naturwissenschaft zu tun und nicht auch mit den Geisteswissen-
schaften. Er schreibt und begriindet deshalb Seite 28 die These:
»Der mddernen Naturwissenschaft verbietet ihr Selbstbewusstsein ge-
radezu, mit dem Anspruch einer philosophischen Universalerkenntnis
aufzutreten.« Sie habe es zu tun mit einem Stiick Welt, unter einem
ganz bestimmten Gesichtswinkel gesehen. Dem gegeniiber halten wir
fest an der Forderung der Universalitit aller Wissenschaft, bean-
spruchen fiir uns also auch die Geisteswissenschaften. Selbstredend
vertritt der Verfasser auch noch das Dogma, das als Kern und Boll-
werk aller christelnden und idealisierenden Philosophie angesehen
werden darf: Weil das Subjekt nie Ding unter Dingen, sondern im-
mer Voraussetzung zu allen Betrachtungen ist, gehért es einer an-
dern, gottlichen: Welt an. Dem gegeniiber wir: Gewiss ist das Sub-
jekt das ewige Apriori zu allen Ueberlegungen und Erwigungen,
weil es — mag es noch so banal klingen, es ist so — eben als
instrumentum diese Ueberlegungen erst erméglicht; deswegen sehen
wir uns nicht im Geringsten veranlasst, das Subjekt weil es der
direkteni Objektivierbarkeit tatsdchlich entzogen ist, nun aus der



102 . DER FREIDENKER

Nr. 13

rithmend hervorhebt: »Um unreine Versuchungen zu verhindern,
vermied er sorgfiltig, seine eigene Mutter anzusehen.« Andere
Heilige sollen, so wird zur Erbauung des eifrigen Priesters er-
zihlt, sich schon als Sduglinge geweigert haben, die Brust ihrer
Miitter oder Ammen zu nehmen, weil sie eine nackte Frauen-
brust - nicht berithren wollten,

Hierzu stehen allerdings die Schriften, die die Heiligen
selbst geschrieben haben, vielfach in krassem Widerspruch, So
berichtet z. B. der heilige Augustinus in seinen »Confes-
sionesc, dass er sich von seinem 16, Lebensjahre an im Wahn-
sinn der Wollust, umtost von dem eklen Gewirr schindlicher

Liebeshindel gelebte und sich »in seinem Kote wilzend die-

Ziigellosigkeit der Liiste gesucht« habe. Aber wer macht sich
wohl die Miihe, diese alten Schriften der Heiligen zu léesen?
Heute verurteilt die katholische Kirche jedenfalls alles,  was
irgendwie mit dem Leib zusammenhingt: das Weib, das Se-
xuelle, die Zeugung, den Geschlechtsverkehr, die Ehe, die be-
kanntlich von Priestern nicht eingegangen werden darf, trotz-
dem man ihr sakramentalen Charakter gab, Korperpflege, die
Hygiene, den Sport und die Leibesiibungen. Alles das ist der
katholischen Kirche nichts oder fast nichts; »denn Gott siehet
die Seele und nicht den Korper !«

Diese frommen Weibverachter konnen sich auf den Apostel
Paulus stiitzen, der in seinem ersten Brief an die Korinther die
Minner wiederholt vor dem Heiraten warnte. Er schrieb: »Bist
du an das Weib gebunden, so suche nicht los zu werden; bist
du aber los vom Weibe, so suche kein Weib.« In
demselben Briefkapitel: »Welcher verheiratet, der tut wohl;
welcher aber nicht heiratet, der tut besser.«

G. T. Dorb.

Ueber den Ursprung offenbarter Gesetze
und Religionen.

Aus Niccold Machiavelli: Discorsi sopra la prima Deca di Tito Livio.

Konig Numa Pompilius war zur Einsicht gelangt, dass die
Organisation des Staates und seine Gesetze, durch welche
Rom michtig- geworden war, den Anforderungen der Zeitver-
hiltnisse nicht mehr geniigten, und dass deshalt eine Reorga-
nisation des Staates und seiner Gesetze eine dringende Not-
wendigkeit sei. Allein er wasste aus vieljahriger Erfahrung, wie
iiberaus schwierig es sei, den Senat fiir Neuerungen zu ge-
winnen, und wie noch viel schwieriger die Aufgabe sei, ihn
mit reinen Vernunftsgriinden zu iiberzeugen. Denn der Staat
und seine politischen Bediirfnisse sind sehr komplizierte Dinge,
die wohl ein erfahrener und kluger Staatsmann iibersehen und
richtig einschdtzen kann, deren Notwendigkeit dagegen der
unerfahrene und oberflichliche Politiker micht leicht einsieht.

Obwohl Numa in hohem Masse das Vertrauen des Senates.
genoss, fiirchtete er doch, dass fiir die erforderlichen’ Neue-
rungen sein Prestige und seine Redekunst nicht ausreichten,
um dafiir die Zustimmung des Senates zu gewinnen, und dass
er dessen Widerstand nur werde iiberwinden kénnen, wenm
er sich bei seinen Forderungen auf die Autoritit Gottes stiitze.

Er fingierte daher, mit der Nymphe Egeria eine Zusammen-
kunft gehabt zu haben, und von dieser die religiésen und biir~
gerlichen Gesetze empfangen zu haben, die fiir Rom sollen
Giiltigkeit haben.

Auf gleiche Weise verfuhr Lykurg, um die Spartaner zu
veranlassen, seine Gesetze einzufithren. Er liess seine Mitbiir-
ger glauben, die Gesetze seien ihm von der Pythia in Delphi
offenbart worden, o

Zur selben List griff Solon,

Desselben Verfahrens bedienten sich namentlich auch die:
Redaktoren der biblischen Gesetze. Sie ersannen zu diesem
Zwecke die bekannte Fabel des Moses auf dem Berge Horeb
und dem Sinai,

Dasselbe tat der Araberkénig Mohammed, als er seinem
Volke bekannt gab, seine Gesetze seien ihm von einem Engel
Gottes offenbart worden.

Soweit Machiavelli.

Wire es ihm gegeben, heute eine Investigationsreise durch
die protestantische Schweiz ausfithren zu kénnen, dann wiirde
er erstaunt die 'Wahrnehmung machen, wie jedes Dorf einem
Herrn untersteht, der nach berithmten Mustern von sich be--
hauptet, er sei der Diener am Worte Gottes, er lehre und ver-
kiinde die Gebote und den Willen Gottes. Als Italiener wire
‘Machiavelli noch erstaunter dariiber, wie das Gros des Volkes.
die unerhérte Anmassung dieser Herren leichtgliubig und kri-
tiklos hinnimmt, Freilich® wiirde es seinem ungewdhnlichen
Scharftlick wohl nicht lange entgehen, dass diese unkritische
und abnormale Leichtgldubigkeit nicht spontan ist, sondern die
Frucht einer wohldurchdachten Schuldressur.

Nach Italien zuriickgekehrt, wiirde er voraussichtlich Mus-
solini dringend empfehlen, die bisherige Schul- und Lehrfrei--
heit Italiens abzuschaffen und schleunigst zu ersetzen durch
das famose Schulregime der Schweiz, <o B Fr.

In= und Ausléindisches.

Die franzdsische Regierungserklirung. 4

Es ist bezeichnend fiir den heutigen Geist der »N. Z. Z.,
dass sie bei der Wiedergabe des Programmes der franzosi-
schen Regierung, welches am 7. Juni in der Kammer und im
Senat verlesen wurde und mit erdriickender Mehrheit von der

real-kosmischen Seinssphdre hinaus in eine andere, gottliche Welt
zu riicken. Im Apriorismusproblem kimpft ein neuer philosophischer
Begriff um Geltung und Anerkennung: Der Begriff des relativen,
instrumentalen Apriori. )

. In dieser Frage der Universalitit aller Wissenschaftlichkeit ver-
sagt uns also der Verfasser unser Recht und bricht aus unserem Wis-
senschaftsmonismus das Riickgrat heraus.

2. Religion: Da vertritt der Verfasser seinen eigenen, per-
sonlichen religidsen Standpunkt, der sich aber keineswegs deckt mit
der landlaufigen Auffassung von Religion. Aehnlich Tolstoi bezeugt
er: »Die Wirklichkeit des sittlichen Prinzips, die Lebendigkeit des
Guten, das alles ist Gott.« Dieses blasse, rein ethische Gottesschemen
ist nun bei Ewald eben verlagert in dem aller Objektivierbarkeit ent-
zogenen Subjekt. »Nichts anderes ist aber seit jeher unter dem Gott-
lichen, der Gottheit, unter Gott verstanden worden (??? Der Re-
ferent), wenigstens von denen, die den Sinn dieses Begriffs richtig
erfasst haben.« (!) Wenn nur nicht jeder Glidubige meinte, gerade er
habe nun den Sinn des Gottesbegriffes klar erfasst! Der Verfasser
spricht hier einfach in seinem eigenen, ganz personlichen Namen und
nicht im Namen dessen, was man nach Tradition und Uebereinkunft
als Religion ansprechen darf. Fiir uns sind diese Ausfithrungen in
keiner Weise verbindlich, heute weniger als je, da gerade die bedeu-
tendsten Konfessionen sich griindlich distanzieren von diesem Sub-
jektivismus und klar und deutlich, aller Menschenvernunft zum Trotz,
auf die Anerkennung einer »Objektivitit« Gottes und einer konkret-
realen Geschehenswirklichkeit der Offenbarung hinarbeiten.

Mit diirren Worten: Das Freidenkertum kann das Subjekt nie
objektivieren — und gerade in diesem Subjekt sitzt nun der ganze
Gott. Wie schén doch die Rechnung aufgeht! Bekanntlich ist Gott ja
immer gerade dort, wo der Verstand und das Wissen nicht mehr hin-
reicht. Haben wir uns erst einmal zu diesem Ewaldschen Standpunkt
durchgerungen, so werden wir an der Hand genommen und — nur
nicht genau hinsehen! — weiter hineingefithrt in heiliges Land.
Denn ohne Jenseitswelt geht’s nun auch bei Ewald nicht ab, das ist

die beste Probe auf das oben statuierte Charakteristikum aller Re-
ligion. »Religion ist nicht nur eine Lehre vom Jenseits (Verstehst Du!), -
sie ist vielmehr Grundlegung des Lebens. Das Leben aber fasst Dies-
seitigkeit und Jenseitigkeit in sich; es ist vom Jenseitigen aufs Dies-
seitige gerichtet.« Da haben wir ja wieder die Zweiweltenlehre! Alle
die schénen Worte von den Ewigkeitsquellen der Unendlichkeit, die
wir in uns rauschen hoéren, sind phraseologische Verbrimung!

Priifen wir zum Schluss. rasch die Ausfithrungen zur Ethik! Hier
macht uns der Verfasser zum Vorwurf, dass wir das Problem des
Bosen zu leicht nehmen und deswegen in unserer Kulturfreudigkeit
einen etwas oberflichlichen Optimismus an den Tag legen. Wer aber
den Leidensweg des religionsireien, wissenschaftlichen Denkens in
der Geschichte der Menschheit verfolgt (Mauthner!), steht stark unter
dem Eindruck, dass niemand so intensiv Sich mit dem Bosen habe
befassen und auseinandersetzen miissen wie gerade dieser freie Ge-
danke. Aber auch grundsitzlich darf das wissenschaftliche Denken ja
keiner kosmisch-realen Erscheinung aus dem Wege gehen, muss alle
mit gleicher Sorgfalt und Genauigkeit priifen; es hat sich sehr ange-
legentlich mit demi Problem des Bosen beschiftigt, und gerade als
Resultat dieser eindringenden Arbeit am Gegenstand ist die Behand-
lung dieser Spezialfrage aus moralisierend-theologischen Aspekten
immer mehr hiniibergeglitten in eine psychologische und psychana-
lytische Betrachtungsweise.

Wir mochten aber am Schluss nicht zuriickhalten mit unserem
Dank an den Verfasser. Wer formell so anstindig mit uns interhan-
delt, wird uns immer zur sachlichen Diskussion bereit finden. Die
Lektiire kénnen wir allen Freidenkern bestens empfehlen. Sie zeigt
an einem scharf umrissenen Schulbeispiel die unhajtbare weltanchau-
liche Situation desjenigen, der auf dem gewiss beschwerlichen Weg
von der Religion zum Wissen im Schnittpunkt beider Geistesgebiete
erschopft stehen bleibt und nun diesen unmdéglichen Standpunkt mit
besten Griinden und Kriften sich und seinen Mitmenschen plausibel
zu machen versucht. Er schirft und stirkt damit unser eigenes kri-
tisches Denken und Urteilen. Dr. E



	Feuilleton

