
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 13

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


98 DER FREIDENKER Nr. 13

Daher konnte er auch in verschiedenen Abschnitten seines
Lebens mit dem Gedanken spielen, seine angestammte Religion
zu ändern, z. B. in Aegypten Mohammedaner, vor dem
Konkordat Protestant zu werden. Wenn er Katholik geblieben ist,

so fallen dafür ganz andere, besonders staatliche Gründe in
Betracht. So sagte er während den Konkordatsverhandlungen:
»Man wird behaupten, dass ich Papist bin, ich bin aber gar
nichts, ich war in Aegypten Mohammedaner, hier werde ich

zum Wohle des Volkes Katholik sein.« Ob nicht Goethe mit
seinem Pantheismus hier von Einfluss gewesen ist? Man weiss

ja, dass sie miteinander verkehrt haben. Für die geschriebenen

Dogmen der Kirche hatte er kein Verständnis. Ein Beispiel dafür

ist ein Ausspruch auf St. Helena: »Ich bin weit davon
entfernt, Atheist zu sein, aber ich kann nicht glauben, was man
mich unter Missachtung meiner Vernunft lehrt, das Gegenteil
wäre Lüge und Heuchelei.« Die Glaubenslehren der Kirche
haben schon dem ersten Ansturm seiner Verstandeskräfte nicht
Standhalten können, dagegen ist ihm bis an sein Lebensende
die Gottesidee in ihrer unbestimmbaren attributlosen Form nie
abhanden gekommen. Der Mangel an Gottesglauben stellte für
ihn das Dasein von Mensch und Staat in Frage. Die Freimaurer
bezeichnete er als: »Leute, die zusammenkommen, um gut zu

essen und sich zu amüsieren«. Den Wissenschaftlern, wie La-

lande, welche den Atheismus vertraten, trat er in schroffster
Weise entgegen. An seinem Hof hatten dieselben keinen
Zutritt. Die Freimaurer benützte er nur politisch gegen den Papst.
Napoleon trat für die Gottesidee aus rein persönlichem Gefühls-
«drang ein, um die Religionsformen kümmerte er sich wenig,
Solange sich dieselben nicht in die öffentlichen Angelegenheiten

mischten. Niemals hat er Protestanten, Orthodoxe, Ju-
iden, Mohammedaner um ihres Glaubens willen verfolgt,
sondern sie seinem Staatswesen eingegliedert und dies nicht nur
aus Staatsrücksichten, sondern ebensosehr auch aus
Gleichgültigkeit gegen die einzelnen Glaubensformen. Wichtig war
ihm dabei immer nur das zentrale Bekenntnis zum Gottesbegriff.

»Wenn ich religiös wäre, hätte ich wohl das, was ich

getan habe, gar nicht tun können,« das ist sicherlich das Tiefste

von allen seinen Geständnissen. Also nur die Anerkennung
des Gottesbegriffes machte ihm die Religionen geniessbar.
Wiederholt spricht er den Juden den Ruhm zu, tausend Jahre
vor den anderen Völkern das Dasein des einen lebendigen Gottes1

erkannt zu haben. Deshalb auch gewährte er dem Kloster
auf dem Berge Sinai seinen ganz besonderen Schütz und
erwähnt dies in seinem Tagesbefehl vom 19. Dezember 1798 mit
den Worten: »Aus Ehrerbietung vor Moses und der jüdischen
Nation, deren Kosmiogenie uns die entferntesten Zeiten vor
Augen führt.« Islam und Koran scheinen ihm ganz speziell am
Herzen zu liegen, die unmittelbare Sinnenkraft dieser
Religionen führte ihn sogar dazu, ihr den Vorzug vor dem den

Leib zu Gunsten der Seele abtötenden Christentum zu geben,
Moses und Mohammed waren in seinen Augen Führer des

Volkes, die Gesetze gaben und damit die staatlichen Ange-

Feuilleton.
Die Entstehung der Welt im Glauben der Völker.

(Schluss.)

W. A. Rn. Gehen wir in den semitischen Kulturkreis über,
zunächst zu den Babyloniern. Nach den 1873—75 in Kujundschik
an der Stätte des alten Ninive im heute wieder umstrittenen Irak von
George Smith ausgegrabenen Tontafeln existierten zuerst die beiden
Chacsmächte Mummu und Tiämat. Diesem Paar entsprangen dann
die jüngeren Götter als Naturkräfte und gesetzmässig ordnende
Gewalten unter Führung von Marduk. Ein furchtbarer Kampf zwischen
ersteren und letzteren entbrennt, der mit Vernichtung des Chaos
endet. Aus der Leiche der Tiämat schuf Marduk die Erde und
verteilte die Obliegenheiten der andern Götter, um zuletzt aus seinem
Blute und Bein den Menschen zu erschaffen. Wie wir sehen, standen
die Verfasser der Bibel bereits unter dem Einfluss der babylonischen
Ueberlieferung.

Was die Phönizier, diese grosse Seemacht des Altertums,
betrifft, so sind über deren Schöpfungsmythen nur spärliche und
unsichere Berichte zu uns gelangt. Aus diesen lassen sich folgende
Prinzipien herausschälen : Von Anfang an bestanden eine Urmasse (Chaos)
und Luft (Pneuma), letztere als geistiges Lebensprinzip. Beide
zusammen erzeugen Pothos (Liebesverlangen), und daraus entsteht das

Weltei, das sich dann zur vollendeten Welt entwickelt.
Schwierig ist es, aus der altägy. ptischen Religion und

Ueberlieferung eine Schöpfungsgeschichte herauszuschälen, da die
betreffenden Mythen je nach der Lokalität sehr verschieden sind. Nach
derjenigen von Heliopolis z. B. lagen Himmel und Erde in enger

legenheiten ordneten, Christus dagegen war nur ein Prediger.
Vor allem hat Mohammed mit dem Schwert — da dringt der
Militär Napoleon im Unterbewusstsein durch — in fünfzehn
Jahren die Welt für seinen Gottesglauben erobert, während
das Christentum doch dreihundert Jahre dafür gebraucht hat.
Dabei aber steht Christus doch bei ihm in grösster Achtung,
nicht der Christus der Dogmenkirche, sondern der Christus der
Urkirche. Er erklärte auf St. Helena einmal, dass er überzeugt
sei, wenn Alexander der Grosse und Napoleon von der
Weltgeschichte vergessen wären, man doch noch von Christus sprechen

würde, allerdings von dem 'Christus der Urkirche, nicht
von dem der Dogmenkirche. Mohammed besonders wird von
Napoleon verehrt deshalb, weil seine Religion zugleich
staatliches Handeln und staatliche Autorität enthielt. So steht
Napoleon ausserhalb jeder Religion, steht aber mit seiner ganzen
Persönlichkeit für den attributlosen Gottesbegriff ein, weil
derselbe autoritativ für ihn, d. h. für seinen Staat sich
manifestierte.

Da ist der Ort, seine Auffassung mit der eines Friedrich
des Grossen in einen Vergleich zu bringen. Durchaus auf dem
gleichen Standpunkt stehen, beide in ihrer prinzipiellen
Auffassung über die Religionen. »In meinem Staat kann jeder nach
seiner Fasson selig werden,« sagt Friedrich1, und Napoleon
legt den verschiedenen Religionen kein Hindernis in den Weg,
solange sie sich nicht in den Staat hinein mischten. Wie steht
es aber mit dem Gottesglauben dieser beiden grossen
Männer? Den Standpunkt von Napoleon haben wir soeben
erläutert und gesehen, dass er darüber keine einwandfreie,
abgeklärte Meinung hatte, für ihn war Gott etwas Unbestimmtes,
ein mehr Gefühlsmässiges, in Verbindung mit der Natur. Und
nun Friedrich der Grosse? Auch er ist in Widersprüchen stekken

geblieben, er glaubt nicht an den christlichen, wohl aber
an einen philosophischen Gott, den er nicht von der Welt
getrennt, aber auch nicht als reinen Geist sich denken kann, weil
er sich von seinem Wesen, das keinen Raum einnimmt, also
nirgends existiere, keine rechte Vorstellung machen konnte.
Dabei schliesst er aber doch aus der angeblichen Zweckmässigkeit

der Welt und aus dem Wesen des menschlichen Geistes
auf ein höchstes Wesen. Also, Sie sehen klar, dass beide grossen

Männer auch bezüglich des Gottesbegriffes im Grunde
genommen auf demselben Boden stehen. Es scheint daher die
Annahme berechtigt, wenn wir an dem dritten Geistesheros der
damaligen Zeit, an Goethe denken, dass alle drei im Prinzip
eine pantheistische Gottesidee hatten. Ob dies nicht
ein Ausfluss der damaligen Zeitströmung war, ist eine weitere
Frage für sich.

Trotzdem aber Napoleon der Religion als solcher
indifferent gegenüber steht, so bleibt er doch ein entschiedener
Parteigänger seiner ihm angestammten Glaubensformen und
zwar allerdings nur aus rein äusserlichen Gründen. Und da,
gerade weil der Katholizismus frei ist von Seelensubstanz und die
Seele des einzelnen Anhängers kaum in Anspruch nimmt, da-

Verschlingung, Schu (der Luftraum) trennte sie dann, und die Sonne
begann ihren Lauf. Queb und Nut produzieren dann Osiris, den Gott
des fruchtbaren- Landes und des Nils, nebst Set, den Gott der Wüste,
sowie Isis und Nephthys, und die Welt ist beisammen. Aehnlich den
Griechen gab es daneben eine Reihe von privaten auf philosophischer
Spekulation beruhenden Hypothesen.

Von den Ueberlieferungen der Slawen aus vorchristlicher Zeit
ist nichts auf uns gedrungen, spätere Schöpfungssagen sind
ausgesprochen christlicher Herkunft und handeln von Gott, dem Satan und
Engeln und können daher hier übergangen werden.

Nach den finnisch-türkischen Ueberlieferungen existierten

von Anfang an ein Urmeer, Götter und merkwürdigerweise Vögel.
Die Welt ist nach den einen aus einem Entenei, nach anderen aus
vom Grunde des Urmeers durch den ersten Menschen heraufgeholter
Erde entstanden. Viele dieser Sagen haben aber deutlich christliche
Anklänge.

In China ist ebenfalls ausser aus dunklen Quellen stammenden
vereinzelten Märchen nicht viel über die Schöpfungsgeschichte
aufzutreiben. Es ist nicht zu vergessen, dass die namentlich für ihre
Zeit sehr hoch stehende Lehre des Konfuze in ihrer reinen Form ein
wissenschaftliches philosophisches System und keine Religion ist, das
sich bei seiner sachlich-kritischen Art möglichst vor Spekulationen
und Phantastik hütete. Und da der damalige Stand der exakten
Forschung ein Eindringen in die Geschichte der Schöpfung nicht
erlaubte, war Konfuzius so vorsichtig, auch keine Mythen darüber
aufzutischen. In anderen Ueberlieferungen aber taucht wieder das
berühmte Weltei, aus dem Chaos bestehend, auf. Das Helle und Reine
darin wurde dann zum Himmel, das Schwere und Trübe zur Erde.
Oder die Welt wurde aus dem vom Gotte Yü getöteten neunköpfigen



Nr. 13 DER FREIDENKER 99

gegen aber mit der vollen Kraft der sinnliehen Einrichtungen
und Gebräuche nach aussen hin manifestiert, passt ihm diese
Richtung, indem sie seine innerste Auffassung von einem
attributlosen Gott in keiner Weise touchierte. Dabei wurde diese
Seite noch mächtig unterstützt durch Boden und Blut seines
Stammes. Korsika und das Elternhaus in seiner Mutter Lätitia
und seinem Oheim Luzian, dem Archidiakon an der Kathedrale
von Ajaccio, besorgten dies gründlich. Beide sind typische
Vertreter der südländischen Art von Katholizismus, welche der
nordischen Auffassung gegenübersteht, indem sie sich nicht in die
tiefsten Probleme geistig zu versenken sucht, sondern nur die
überlieferten Formen übernimmt und die vorgeschriebenen
Weihehandlungen ausführt: eine sinnliche Form von Religion
entsprechend der südlichen Landschaft in Anlehnung an die
letzten Reste vergangener heidnischer Zeiten. Dabei hat speziell

Korsika mehr, als anderswo, in Luft und Boden die Triebkräfte

antiker Kulturbildungen fast unversehrt in die neue Zeit
hinübergerettet. Hier war der Kultus des Christengottes dem
der heidnisch-sinnlichen Religionen am nächsten geblieben, in
seinem Wesen ganz von der naiven Verehrung seiner Heiligen,
ihrer kindlichen Aeusserungen und Devotionen analog den'
alten Götterkulten befangen. Napoleon nahm seine religiöse
Nahrung mehr aus dem Boden und der Luft Korsikas, aus den
heimatlichen Bräuchen und Stammesüberlieferungen, als aus
der Ferne, sagen wir aus Rom, der Hochburg des Katholizismus.

Daher ist für ihn die ganze Sache mehr die Ausübung
eines reinen Augen- und Ohrenkultus, viel eher eine
Stammesgewohnheit. Das Schlagen des Kreuzes, das Läuten der Glok-
ken sind ihm als dauernde Vergegenwärtigungen des
Kirchenglaubens geblieben. So sieht man Napoleon in vielen schwierigen

Lagen seines Lebens ganz triebhaft das Zeichen des Kreuzes

über sich machen, genau so, wie es auch ein ganz einfältiger

Südländer zu machen gewohnt ist. Was die Glocken für
ihn bedeuten, überschreitet jegliches Mass, in ihnen wirkt durch
die Macht des angeblichen Sinneseindruckes hindurch die ganze
Kraft seiner Kindheitserinnerungen und damit ihr lebendiger
Glaubensinhalt. Auf St. Helena entbehrte er vor allem den
Klang der Glocken: »Ich kann mich nicht daran gewöhnen,«
sagte er, »die Glocken- nicht mehr zu hören;, niemals hat der
Klang einer Glocke mein Ohr getroffen, ohne meine Gedanken
auf die Eindrücke meiner Kindheit zurück zu lenken.«

Als dem Glauben seiner Kindheit, als dem Glauben seiner
Heimat, als dem Glauben seiner Ahnen bekennt sich Napoleon
zum römisch-katholischen Christentum. Er sagt es selbst auf
St. Helena, dass diese stammhafte Zugehörigkeit zum
Katholizismus, die Erinnerungen seiner von ihm durchtränkten Kindheit

den Ausschlag gegeben haben, als er vor dem Konkordat
im Begriffe stand, die Religion in Frankreich zu erneuern und
man ihm von vielen Seiten den Protestantismus aufzudrängen
suchte: »Ich hing tatsächlich an der Religion meiner Kindheit.«
Deshalb hält er, wie sehr er selber später den Sakramenten
auswich, am Wert der ersten Kommunion und der Firmung für

Drachen gebildet. Oder 5 Alte (5 Elemente) setzten das Chaos
schöpferisch in Bewegung etc.

Die vorkonfuzianische und vorbuddhistische Ueberlieferung
Japans, wie sie im Kojiki und Nihongi (im 8. Jahrhundert unserer
Zeitrechnung) aufgezeichnet sind, bestehen aus einem üppigen
Rankenwerk sehr phantastischer Göttergeschichten und ditto
Liebesromanen, aus denen man nur leise Spuren einer Schöpfungsgeschichte
herauslesen kann, und die ich deshalb hier der Kürze halber
weglasse.

Wenden wir uns nach Amerika. Bei den nord amerikanischen

Indianern begegnen wir einer Masse von Schöpfungsmythen.

Interessant ist die Aehnlichkeit vieler derselben mit denjenigen
des finnisch-turanischen Kulturkreises, wonach ebenfalls, und zwar

diesmal stets von einem Tier, Erde aus dem Grunde des Urmeers
heraufgeholt und daraus die Erde geschaffen wird. Auffallend ist die
Aehnlichkeit vieler derselben mit dem finnisch-turanischen Sagenkreis.

Auch hier das Heraufholen von Erde aus dem Meeresgründe,
aber stets durch Tiere. Tiere spielen überhaupt bei allen diesen Schö-
pfungsmythen eine grosse Rolle, ein Hinweis auf den unbewusst
richtigen Glauben, dass die Menschen von Tieren abstammen. Bei vielen
Stämmen gibt es ausserdem noch eine Anzahl von abweichenden
Sagen, die aufzuzählen hier zu weit führen würde.

Die altamerikanischen Völker der Tolteken, deren Nachfolger
die Azteken, die M a y a und I n k a s besassen bekanntlich eine
sehr hochstehende Kultur, die aber von den spanischen Eroberern
samt ihren Trägern im Namen des Christentums auf beispiellos bestialische

Weise ausgerottet wurde. Es ist dies eines der schwärzesten
Kapitel der Weltgeschichte. Zufolge dieser gründlichen Ausrottungsarbeit

ist aus deren Literatur und Ueberlieferung wenig übrig ge-

die Jugend fest. Daher fängt sein Testament mit dem Satz an :
»Ich sterbe in der apostolischen und römischen Religion, in der
ich geboren bin.« Daher ist es auch zu verstehen, wenn er die
Auffassung vertritt, dass jeder Mensch in der Kirche desjenigen

Kultus beigesetzt werden sollte, zu- dem er sich bekannt
hatte- (Fortsetzung folgt.)

• ¦ Dr. L. B.

Die Gegenwartsprobleme der prote=
stantischen Theologie.

4. Die Bibeloffenbarung; und der heutige Mensch.
(Schluss.)

Dr. E. H. Die Wissenschaft im Allgemeinen, die
Naturwissenschaften im Besonderen haben durch ihren ungeahnten
Aufschwung den Glauben gezwungen, sich gewisser Reste von
(primitiver) Wissenschaft zu entledigen, nicht, um sich auf sein
Gebiet zu beschränken — denn der Glaube ist universell —sondern um sich die Art und Weise seiner Beziehung zu allem
Seienden deutlicher zu machen. Da Wissenschaft es nur mit
der Erforschung der raumzeitlichen Dinge und Begebenheiten
zu tun hat, können die Forschungen dem Glauben gar nicht
gefährlich werden ; der Glaube hat sich auch gar nicht in diese
Dinge einzumischen. Die bedenklichste aller theologisch-apologetischen

Künste aber ist es, sich mit Vorliebe in den Lücken
der wissenschaftlichen Theorien anzusiedeln. Sind sich beide
Gebiete, Glaube und Wissen, ihrer Kompetenzgrerizen klar
bewusst, so ist es unmöglich, dass irgend eine der wesentlichen
Positionen des christlichen Glaubens durch die Veränderungen
des' wissenschaftlichen Weltbildes in Mitleidenschaft gezogen
werden kann. Der Konflikt des Glaubens mit der Wissenschaft
ist nie ein schwerer, nie einer, der aufs Zentrale geht. Dieser
schwere Kampf aber wird ausgefochten zwischen Philosophie
und Glauben. Nicht die Wissenschaft selbst, wohl aber die
Vernunftautonomie, die falsche Einschätzung der Wissenschaft
ist der grosse Gegner, des Glaubens, jener .Wissenschaftsmo¬
nismus und Aberglaube an eine Wissenschaft, die alle
möglichen Erkenntnisse in sich schliesse. Ueber die Unrichtigkeit
dieses Wissenschäftsmonismus würde jede besonnene
Methodenlehre oder Erkenntnistheorie Aufschluss geben. Schon in
Bezug auf die Bibel sollte dieser methodisiche Monismus
zurückgedrängt werden und Platz lassen einer über allen andern
Einzelwissenschaften stehenden Wissenschaft, die nun von den
Voraussetzungen der Bibel selbst ausgeht, die die Bibel
erforscht unter dem Gesichtspunkt der besonderen Offenbarung.
Das1 wäre eine theologisch-biblische Wissenschaft, und ihr
methodisches Kriterium wäre dasselbe wie für alle andern Wissenschaften

auch: Streng methodische Durchführung dieses Prinzips.

blieben. Immerhin sind verschiedene religiöse und Schöpfungsmythen
bekannt geworden. Der Merkwürdigkeit halber sei daraus nur
erwähnt, dass die mexikanischen Azteken, die damals leider noch keinen
Calles besassen, um sich gegen die Eindringlinge zu wehren, bereits
an vier Zeitalter glaubten, die dem unserigen vorausgegangen seien:
Das erste das Zeitalter des Wassers mit Vorherrschen der Fische,
dann das der Luft mit Affen '(verwandelten Menschen), das der Vögel
und das der Erde mit einer Art Riesen, von denen dann die eigentlichen

Menschen abstammen. Der ganze Glauben sieht aus wie eine
Ahnung von moderner naturwissenschaftlicher "Erkenntnis und der
Schöpfungsgeschichte, wie sie uns die moderne Geologie tatsächlich
lehrt. Unter den anderen Mythen kommt auch eine Sintflut vor,
verursacht durch Verschulden der Menschen.

Primitiver und mit biblischen Einflüssen durchflochten sind die
spärlichen Schöpfungsmythen der heutigen Indianer Südamerikas.

Die Tiere werden vom Schöpfer als Zweige von einem Baume
geschnitten. Auch eine Sintflut kommt vor mit einer Ratte mit
Maiskolben statt der Taube mit dem Oelzweig als Friedensboten.

Forschen wir nach dem Schöpfungsglauben unserer Gegenfüssler,
der Urbewohner von Australien, Ozeanien und der
Malaien, so sind wir überrascht, dieselben doch nicht ganz so
primitiv zu finden, wie es manchem auf den ersten Blick scheinen möchte.

Dem Charakter der Südseeinsulaner entsprechend, befinden sich

ganz liebenswürdige nette Geschichtlein darunter. So war die erste
menschliche Nahrung rote Erde. Nun hatte ein König einen schwächlichen

Sohn, der diese nicht vertrug. Der Vater starb vor Kummer
darüber und wurde in die Erde versenkt. Aus seinem Magen aber
wuchs der Brotfruchtbaum, der dann eine bekömmlichere Nahrung
Meferte. — Aus der bunten Sagenmenge seien hier nur folgende aus-



100 DER FREIDENKER Nr. 13

Das Rätsel aller Rätsel ist der Mensch selbst; dass er dieses

Selbstverständliche nicht weiss, ist das Merkmal des

heutigen Menschen. Er macht sich selbst zu einem Stück seiner
Wissenschaft, während doch die Wissenschaft ein Teil seiner

eigenen Wirklichkeit ist. Darin liegt das falsche Denken über
Wissenschaft, einer jener -ismen, hinter denen ein Glaube und
ein Wille steht; alle -ismen sind Götzen, und die Theologie
kämpft hier einen Kampf gegen Götzentum. Das! ist denn auch
der Sinn des Verbleibens einer christlichen Theologie an der
Universität, dass sie schon durch ihre Existenz das kritische
Bewusstsein der die Wissenschaft betreibenden Kulturgemeinschaft

dokumentiert. Das kann sie nur tun, wenn sie kirchliehe
Wissenschaft ist.

Also Kampf nicht der Vernunft, sondern der Selbstherrlichkeit

des Menschen in seiner Vernünftigkeit, Wissenschaft,
Philosophie und Kultur. Gerade der Mensch, der es mit der
Vernunft ernst nimmt, wird kritisch und beurteilt selbst die
nicht kritische Vernunft als ungründlich und unernst.

Der Glaube sieht, wie das geschichtliche Leben in Vergangenheit

und Gegenwart hin- und herschwankt zwischen
falschem Vernunftstolz und falscher Selbstwegwerfung, zwischen
Zynismus und Illusionismus, er sieht ein, dass auf dem Boden
des' »natürlichen« Menschen etwas Anderes als dieses Hin und
Her nicht möglich ist. Glauben heisst, diesen Boden verlassen,
vielmehr: Auf einen andern Boden gestellt sein. »Unsere Poli-
teia ist im Himmel,« sagt Paulus. Darum tut der Gläubige alle
Geschäfte der Erde mit Ernst und doch wieder ohne Ernst,
denn er ist homo viator, Wanderer, der weiss, dass hier nur
Herberge und nicht Heimat ist._ Alle christliche Ethik ist in
diesem Sinne in Tat und Wahrheit nichts Anderes als »Interimsethik«.

Was der Glaube hat, wirklich hat, ist die Verheissüng
dessen, was er jetzt nicht hat. Verbum solum habemus.

Kritik : Brunner hält also nur eine bestimmte Philosophie
gefährlich für den Glauben, nicht aber Wissen und Wissenschaft.

Es steckt etwas Richtiges in dieser Behauptung, leider!
Kennen wir doch Gelehrte, die bei enormem Wissen auch in
naturwissenschaftlichen Disziplinen es trotzdem fertig bringen,
der christlichen Gemeinschaft nebenher noch anzugehören. Wer
aber die Wissenschaft selbst seiner Philosophie zu Grunde
legt, wem Philosophie nichts ist als eine zur Weltanschauung
erweiterte, ins Weltanschauliche gesteigerte Wissenschaft, muss
Br.'s Differenzierungen hier ablehnen. Diese unsere
wissenschaftliche Philosophie stützt sich bei ihren Arbeiten immer
und immer wieder auf die Realität und Wirklichkeit des realen
Kosmos, auch sie meint ihre Urteile über den Menschen nicht
nur rein theoretisch, sondern immer existentiell, realistisch.
Weil Br. einen total verkrüppelten Wissenschlaftsbegriff mit
sich herum schleppt — »Wissenschaft hat es nur mit der
raumzeitlichen Kontinuität zu tun« — muss er beständig zu falschen
Urteilen gelängen.

»Jede besonnene Methodenlehre und
Erkenntnistheorie müsste die Widersinnigkeit des Wissenschaftsgewählt:

Auf vielen Inselgruppen gibt es ausser der üblichen Anzahl
vcn gewöhnlichen Göttern einen Hauptgott Tangaroa, je nach dem
Ort auch Tangaloa, Kanaloa, Taaroa, Raiatea geheissen, der seit
Ewigkeit besteht und Schöpfer und Erhalter von allem und jedem ist.
Durch Vermählung mit seinem Weibe o-te-Papa, dem Felsen, hat er
alles Uebrige gezeugt. Nach anderer Version sind die vielen Inseln
abgefallene Stücke dieses Felsens. Auf Tahiti und andern Orten
erzählt man, dass Taaraoa seit Ewigkeit bestand, dann seine Schale
abstreifte und selbst zur Welt wurde. Sein dabei vergossener Schweiss
sei zum Meere geworden. Bei den Maori auf Neuseeland entstand
die Welt aus dem Nichts durch den Gedanken und das Begehren,
wozu sich nach Bastian noch die Begriffe Nichtsein, Urnacht, Sehnen,
Fortdauer des Sehnens, Empfindung, Ausbreitung, Pulsieren des
Lebens, Gedanke, Geisteswirken, Wunsch, das grosse Lebensrätsel, Glanz
der Glorie, Zeugungskraft, Festhalten am Dasein, Wohllust, Gestaltung

der Form, Lebensatem, Weltall, Himmel und Erde gesellen.
Wenn man viele dieser südseeinsulanischen Mythen ihrer poetischen
Personifikationen entkleidet und analysiert, wird man häufig auf pan-
theistischen Grund stossen.

Von den Australiern erzählt Prof. Ziegler, allerdings mit
einer gewissen Zurückhaltung, einzelne primitive Sagen. Schreiber
dies hat sich intensiv mit diesem Kontinent befasst, konnte aber in
keiner weder offiziellen noch privaten Quelle auf Schöpfungsmythen
dieses primitiven Volkes stossen, die einigermassen verbreitet
gewesen wären.

Die Kosmogonien (Schöpfungsmythen) der Malayen sind derart

von anderen Völkern und dem Islam beeinflusst, dass wir sie hier
weglassen können.

tnonismus dartun.« Hier treffen wir Br. auf einem vielbegangenen

und bereits ausgetretenen Denkweg defe neuern Theologie:

Die Erkenntnistheorie als willkommenes Instrument, dem
ungestümen Forschungstrieb Zügel anzulegen, die Erkenntnistheorie

als ancilla theolbgiae! Sie setzt scheinbar dem Wissen
Grenzen, und das ist es, worauf es dem Theologen ankommt;
sind einmal Grenzen da, so> hat der Theologe gewonnenes1
Spiel; denn jenseits dieser Grenze kann nun der Glaube sich in
Völliger Freiheit und Ungebundenheit ausleben. Daher auch
heute noch das zähe Festhalten an Kant und dessen kläglicher
Formulierung: »Ich musste das Wissen einschränken, um dem
Glauben Platz zu machen.« Erkenntnistheoretische Einwände
können uns ohnehin nicht mehr schrecken. Wenn nicht alles
täuscht, zersetzt sich gerade heute die ungesunde, hyperkritische

Erkenntnistheorie (vgl. hiezu die Arbeiten von Nelson,
Schlick, Baumgarten etc.). Soviel betr. Erkenntnistheorie! Betr.
Methodenlehre zu streiten mit einem Manne, der von einer
biblischen Wissenschaft spricht, die rein von den Voraussetzungen

der Bibel ausgeht, das halte ich für ganz aussichtslos.
Nur kurz ein paar Bemerkungen zu seiner »besonnenen«

Methodenlehre. In dieser »Besonnenheit« liegt ein Werturteil.

Die Gültigkeit der Wertungen hängt ab von dem
wertenden Subjekt. Für den Realisten ist natürlich diese
Besonnenheitsqualität die hier von vorneherein so viel heisst wie:
Geneigtheit zum Beschränken, zum Begrenzen, um dem Glauben
Platz zu lassen — in keiner Weise verbindlich, ebenso wenig
wie der häufig angetroffene Ausdruck : »Recht verstandene
Wissenschaft« im Denkzusammenhang: »Recht verstandene
Wissenschaft kann mit dem Glauben nie in Konflikt kommen«,
wobei natürlich das Werturteil »Recht verstanden« bereits vom
Glauben aus und nicht vom Wissen aus gefällt ist.

Etwas albern scheint uns Br.'s Ereiferung gegen die -ismen!
Kann doch jede prinzipielle Stellungnahme terminologisch durch
einen -ismus zum Ausdruck gebracht werden! Der Kampf der
Theologie gegen die philosophischen und wissenschaftlichen
-ismen ist ja selbst wieder irgend ein -ismus!

Unglücklich ist auch die Formulierung, dass der Mensch
mehr ist als seine Wissenschaft, da Wissenschaft immer nur
einen Teil seiner eigenen Wirklichkeit darstellt. Können zwei so
verschiedene Dinge wie Mensch und Wissenschaft überhaupt
quantitativ gegeneinander abgewogen werden? Der Mensch ist
konkrete Realität selbst, das Wissen aber ist eine Theorie über
diese Realität. Diese Theorie muss, wie wiederholt festgestellt
worden ist, universell sein, muss alles überwölben, auch den
Menschen, auch das Subjekt, wiewohl dieses die Voraussetzung
zu dieser Theorie ist.

Schliesslich ein kurzes Wort zu den ethischen
Schlussbemerkungen Brunners! Ich halte die Auffassung der christlichen
Ethik als einer sogenannten »Interimsethik« als die einzig mögliche

vom christlichen Standpunkt aus und muss Brunner hier
Recht geben. Aber — ist eine Interimsethik überhaupt eine
Ethik? Niemals! Setzen wir in einer Herberge, in der wir vor-

In Afrika endlich sind die verhältnismässig wenigen Kosmogonien,

sofern sie nicht orientalisch oder christlich infiltriert sind,
sehr primitiv. Ich möchte daraus nur diejenige der Zulu erwähnen.
Ukulunkulu, eine Art »oberster Gott«, kam als Schöpfer selbst aus
dem Morast und rief seine Befehle, nach denen dann schön eins ums
andere zum Vorschein kam.

Ich komme zum Schlüsse. Wie eingangs erwähnt, ist es hier
unmöglich, genauer auf die Materie einzutreten. Wer mehr wissen
möchte, wende sich an die betreffende Literatur. Ich empfehle dabei
besonders das für Fr. 2.50 erhältliche Bändchen Nr. 719 der Sammlung:

Aus Natur und Geisteswelt »Weltentstehung in Sage ünd
Wissenschaft« von K. Ziegler und S. Oppenheim, das bei diesem Aufsatz
mitbenutzt wurde.

Wenn wir bedenken, .dass unsere Mittel und Wege zur
wissenschaftlichen Erkenntnis den angeführten Völkern fehlten bezw. fehlen,

müssen wir doch sagen, dass wenigstens einige dieser Schöpfungsmythen

mindestens so viel Sinn haben, als die heute noch gültige
Christliche. Die kritische Forschung kann aus allen diesen religiösen
und kosmogonischen Sagen wertvolle Schlüsse und Parallelen in
Bezug auf Kulturgeschichte, Psychologie sowohl als auch auf die
Beziehungen dieser Völker zu anderen. Ich verweise nur auf die
Analogien innert der indogermanischen Völkergruppe. Das können
wir überall sehen, dass, wo namentlich bei primitiven Menschen,
das Erkennen und das Wissen aufhört, das Vermuten und schliesslich
das Glauben anfängt — auf Kosten der Wahrheit natürlich.



"Nr. 13 DER FREIDENKER 101

•(übergehend Unterkunft finden, Leib und Seele daran, eine
sittliche Ordnung zu schaffen? Nein! Ist es nun nicht unsittlich,
-empörend unsittlich, alle Kinder und deren sittliche Erziehung
für sich zu reklamieren mit dem Anspruch, die christlich-religiöse

Ethik als die einzig mögliche Sittlichkeit zu vertreten,
wenn man dann doch zugeben muss, dass das. alles nur mit
halbem Ernst betrieben wird, ohne dass der ganze Mensch da-
liinter steht, da alles Irdische für den Christen nur den Charakter

des Beiläufigen und Vorläufigen hat?
Nach allem, was hier dargestellt worden ist, kann die pro-

iestantisch-evangelische Theologie die Feuerprobe einer Kritik,
die aus dem gegenwärtigen Zeitgeist heraus das Problem
anpackt, nicht bestehen. Mit ihrer gebrochenen, gelähmten
Methodik und ihrer unklaren Zielsetzung ist sie der Universität
unwürdig; sie muss an der Universität ersetzt werden durch die
Religionswissenschaft.

Es ist möglich, dass ich jetzt noch überhört werde; die
."kommende Generation wird diese Kämpfe durchkämpfen, sie
wird mir Recht geben.

Die Frau nach kirchlicher Wertung.
Da die Frauen die treuesten Anhänger und Verfechter der

Kirche sind, mag es nichts schaden, ihnen wieder einmal vor
Augen zu führen, welche Wertung sie durch die Kirche geniessen.

Wir lassen dabei christlichen Glaubenshelden, die von der
Kirche heiliggesprochen worden sind, das Wort:

Der heilige Anselm, Erzbischof von Cantabury, eine
der mächtigsten kirchlichen Gestalten des 11. und 12. Jahrhunderts,

der noch heute wegen seiner grossen, Gelehrsamkeit und
Heiligkeit von der katholischen Kirche gefeiert wird und
verehrt wird, äusserte sich über die Frau folgendermassen: »Das
"Weib ist ein süsses Uebel (Dulcemalum) ; es zerbricht die
männliche Kraft durch seine ränkevollen Liebkosungen. Als
teufelische Hefe (faex Satanae) geht es einher mit schönen
Kleidern geschmückt, das Haar gekämmt, um zu verderben,
mit Schminke gefärbt seine Aeuglein. Nichts Schädlicheres gibt
es, als das Weib, durch nichts richtet der böse Feind mehr
Menschen zugrunde, als durch das Weib. Auf tausenderlei Art
greift das Weib uns an, und Viele zu verderben gilt ihm als

grosser Gewinn. Fliehe, heiliger Mann, die Unterhaltung mit
Frauen, Alle Feuer der Leidenschaft entzündet das Weib. Könntest

du in sie hineinsehen, du würdest sehen, welchen Schmutz
ihre weisse Haut bedeckt. O Hirten, haltet die Wölfinnen von
euren Herden fern Das Weib ist der Tod der Seele. Glaube

mir, Bruder, jeder Verheiratete ist unglücklich; hat er ein häss-
liches Weib, so hasst er es ; hat er ein schönes Weib, so fürchtet

er die Ehebrecher; wird sie schwanger, so fürchtet er, dass
das Kind nicht sein Kind ist. Das Weib scheut vor nichts
zurück; sie wagt, was immer die Sinnenlust ihr eingibt.«

Eine ähnliche niedrige' und erschreckende Auffassung von
der Frau hat der ehemalige Erzbischof Hildebert von

Freidenkertum und Religion.*)
(Eine Buchbesprechung.)

Die Tendenz des Buches ist eine durchaus versöhnliche: Die
beiden grossen Oeistesgebiete, die im Titel nebeneinander gestellt
werden, sollen sich nicht gegenseitig bekämpfen und aufreiben,
sondern in inniger Synthese vereinigen, Eins werden im Ziel und Ende
einer »Freien Religion«. Trotz allen gegenteiligen Beteuerungen kommt
der Verfasser doch um einen Kompromiss nicht herum, denn es sind
beide Gebiete, sofern sie konsequent ausgebaut worden sind,
geschlossene Kreise, und zwar der Kreis des Freidenkertums beruhend
auf der Gewissheit der Existenz einer einzigen realen Welt, der Kreis
der Religion beruhend auf der Annahme zweier Welten, einer
irdischen Welt und einer Gotteswelt. Damit haben wir die Differenz auf
die schärfste und einfachste Formel gebracht. Eine Synthese, eine
Aufhebung des in der oben formulierten Alternative angegebenen
Widerspruches, kann nun nicht anders erreicht werden als dadurch,
dass man aus beiden Kreisen Knochen und Rückgrat herausinterpretiert

und die übrig bleibenden schwammigen Gebilde zusammenknetet

zu einem unklaren Begriffsbrei. Beide Teile geben wesentliche
Stücke ihres Inhaltes und ihrer Forderungen preis, um sich gegenseitig

vertragen und homogenisieren zu können: Was braucht's noch
mehr zu einem Kompromiss? Im Einzelnen:

1. Freidenkertum: Gerne sehen wir in diesen Ausführungen

einen ehrlichen Versuch, uns und unserer Sache nach Kräften
gerecht zu werden. Nichts von den landesüblichen einfältigen
Beschimpfungen! Weithin können wir mit dem Verfasser einig gehen,

*) Oskar Ewald: Freidenkertum und Religion. Rotapfelverlag
Zürich und Leipzig. 134 S.

Tours. Er sagt: Das Weib ist treulos, ist schmutzig, ist wert
der Fesseln; sein Geist hat geringes Bewusstsein, ist unstät,
gottlos und voll von Gift. Das Weib ist eine böse Schlange,
eine lebensgefährliche Grube, ein beweglicher Abgrund. Alles
nimmt es in sich auf; Alle täuscht es, für Alle ist es zu haben.
Das Weib ist ein schrecklicher Nachtvogel, eine offene Türe,
ein häufig begangener Weg. Fressender als Feuer, grausamer
als die Natter ist dein Leben, b Weib. Wer dir vertraut, für
den sind viele Uebel bereitet. O Elende, o Unersättliche und
Unersättigte Eher bitte ich die höchste Gewalt, dass sie all
das Meinige von Grund auf zerstöre, als dass auch nur Etwas
vom Meinigen in dir in Berührung komme.«

Der heilige Chrysostomus schrieb über das Weib:
»Was ist das Weib anders, als eine Feindin der Freundschaft,
eine Strafe, der man nicht entrinnen kann, ein notwendiges
Uebel, eine natürliche Versuchung, ein Unglück, das das
Verlangen reizt, eine häusliche Gefahr, ein süsschm eckender Schaden,

ein Uebel der Natur mit schöner Farbe übertüncht?«
Warum das Weib nun in den Augen der katholischen

Kirchenväter so tief steht, erklärt uns der Lehrer des heiligen Thomas

von Aquin, Alexander von Haies, der an einer Stelle
sägt: »Der Gang, wie sich die göttliche Lehre verbreitete, ist
folgender: Sie stieg von Gott in Christus, von Christus in den
Mann und von dem Mann in das Weib hinab. In umgekehrter
Weise verbreitete sich die teuflische Lehre; sie kam zuerst ins
Weib, das ja weniger Unterscheidungsvermögen besitzt, und
vom Weibe in den Mann.« Er wollte damit also sagen, was
andere vor und nach ihm auch direkt ausgesprochen haben,
dass durch das Weib die Sünde in die Welt gekommen sei.

Es würde nun zu weit führen, wenn wir hier all das
anführen wollten, was prominente katholische Kirchenväter alles
über die Frau gesagt haben. Es ist viel Hässliches und nichts
Schmeichelhaftes für Idas weibliche Geschlecht. Noch im 17.
Jahrhundert stritten sich einige über die Frage, ob Frauen Tiere
oder Menschen seien und ob sie überhaupt eine Seele hätten.
Dass die katholische Kirche auch heute noch eine erbitterte
Feindin der Frau im allgemeinen und der modernen Frau im
besonderen ist, weiss wohl jeder, der die Zeitungen in den letzten

Jahren aufmerksam gelesen hat. Noch immer lehnt die
katholische Kirche die Gleichberechtigung der Frau und — wie
man aus den letzten von österreichischen und bayerischen
Bischöfen erlassenen Hirtenbriefen weiss — alles ab, was mit der
Ertüchtigung und Verschönerung des weiblichen Körpers
(mitunter sogar des männlichen) zusammenhängt. Körper und
Geschlechtsleben sind für den katholischen Klerus untrennbare
Dinge geworden. Und da der heilige Augustinus die »Sünde
des Geschlechtstriebes« mit dem Begriff der Erbsünde gleichstellte,

so erklärt sich dieser Kampf, der schon Jahrhunderte
lang mit grosser Energie von der Kirche geführt wird.

Wohin das aber führt, ersieht man vielleicht daraus, dass
das Brevier, das offizielle Gebet- und Erbauungsbuch: des
katholischen Priesters, vom heiligen Aloysius von Gonzaga

wenn er als die positiven und anerkennenswerten Seiten des
Freidenkertums herausstellt dessen Diesseitigkeit und daraus resultierende
Aktivität und Kulturfreudigkeit gegenüber dem passiven Kulturpessimismus

aller Jenseitsreligionen. Aber in einem Punkt versagt der
Verfasser: Er kann nicht einsehen, dass Freidenkertum — wenn wir
schon einmal diesen Namen gebrauchen wollen — steht und fällt mit
der Anerkennung des methodisch-universalen Prinzips aller Wissenschaft.

Bleibt nur eine einzige Stelle von wissenschaftlicher Betrachtung

ausgeschlossen, so baut sie der religiöse Gegner zur Angriffsposition

aus gegen unsere Auffassung. Der Verfasser steckt immer
noch in dem grossen Irrtum, als hätte es das Freidenkertum nur mit
Naturwissenschaft zu tun und nicht auch mit den Geisteswissenschaften.

Er schreibt und begründet deshalb Seite 28 die These:
»Der mö'dernen Naturwissenschaft verbietet ihr Selbstbewusstsein
geradezu, mit dem Anspruch einer philosophischen Universalerkenntnis
aufzutreten.« Sic habe es zu tun mit einem Stück Welt, unter einem
ganz bestimmten Gesichtswinkel gesehen. Dem gegenüber halten wir
fest an der Forderung der Universalität aller Wissenschaft,
beanspruchen für uns also auch die Geisteswissenschaften. Selbstredend
vertritt der Verfasser auch noch das Dogma, das als Kern und
Bollwerk aller christelnden und idealisierenden Philosophie angesehen
werden darf: Weil das Subjekt nie Ding unter Dingen, sondern
immer Voraussetzung zu allen Betrachtungen ist, gehört es einer
andern, göttlichen Welt an. Dem gegenüber wir: Gewiss ist das Subjekt

das ewige Apriori zu allen Ueberlegungen und Erwägungen,
weil es — mag es noch so banal klingen, es ist so — eben alis
instrumenrum diese Ueberlegungen erst ermöglicht; deswegen sehen
wir uns nicht im Geringsten veranlasst, das Subjekt weil es der
direkten, Olbjektivierbarkeit tatsächlich entzogen ist, nun aus der



102 DER FREIDENKER Nr. 13.

rühmend hervorhebt: »Um unreine Versuchungen zu verhindern,
vermied er sorgfältig, seine eigene Mutter anzusehen.« Andere
Heilige sollen, so wird zur Erbauung des eifrigen Priesters
erzählt, sich schon als Säuglinge geweigert haben, die Brust ihrer
Mütter oder Ammen zu nehmen, weil sie eine nackte Frauenbrust

nicht berühren wollten.
Hierzu stehen allerdings die Schriften, die die Heiligen

selbst geschrieben haben, vielfach in krassem Widerspruch. So
berichtet z. B. der heilige Augustinus in seinen »Confes-
siones«, dass er sich von seinem 16. Lebensjahre an im Wahnsinn

der Wollust, umtost von dem eklen Gewirr schändlicher
Liebeshändel gelebt« und sich »in seinem Kote wälzend die
Zügellosigkeit der Lüste gesucht« habe. Aber wer macht sich
wohl die Mühe, diese alten Schriften der Heiligen zu lesen?
Heute verurteilt die katholische Kirche jedenfalls alles, was
irgendwie mit dem Leib zusammenhängt: das Weib, das
Sexuelle, die Zeugung, den Geschlechtsverkehr, die Ehe, die
bekanntlich von Priestern nicht eingegangen werden darf, trotzdem

man ihr sakramentalen Charakter gab, Körperpflege, die
Hygiene, den Sport und die Leibesübungen. Alles das ist der
katholischen Kirche nichts oder fast nichts; »denn Gott siehet
die Seele und nicht den Körper !«

Diese frommen Weibverächter können sich auf den Apostel
Paulus stützen, der in seinem ersten Brief an die Korinther die
Männer wiederholt vor dem Heiraten warnte. Er schrieb: »Bist
du an das Weib gebunden, so suche nicht los zu werden; bist
du aber los vom Weibe, so suche kein Weib.« In
demselben Briefkapitel: »Welcher verheiratet, der tut wohl;
welcher aber nicht heiratet, der tut besser.«

G. T. Dorb.

Ueber den Ursprung offenbarter Gesetze
und Religionen.

Aus Niccolö Machiavelli: Discorsi sopra la prima Decü di Tito Livio.

König Numa Pompilius war zur Einsicht gelangt, dass die
Organisation des Staates und seine Gesetze, durch welche
Rom mächtig geworden war, den Anforderungen der
Zeitverhältnisse nicht mehr genügten, und dass deshalt eine
Reorganisation des Staates und seiner Gesetze eine dringende
Notwendigkeit sei. Allein er wusste aus vieljähriger Erfahrung, wie
überaus schwierig es sei, den Senat für Neuerungen zu
gewinnen, und wie noch viel schwieriger die Aufgabe sei, ihn
mit reinen Vernunftsgründen zu überzeugen. Denn der Staat
und seine politischen Bedürfnisse sind sehr komplizierte Dinge,
die wohl ein erfahrener und kluger Staatsmann übersehen und
richtig einschätzen kann, deren Notwendigkeit dagegen der
unerfahrene und oberflächliche Politiker nicht leicht einsieht.

real-kosmischen Seinssphäre hinaus in eine andere, göttliche Welt
zu rücken. Im Apriorismusproblem kämpft ein neuer philosophischer
Begriff um Geltung und Anerkennung: Der Begriff des relativen,
instrumentalen Apriori.

In dieser Frage der Universalität aller Wissenschaftlichkeit
versagt uns also der Verfasser unser Recht und bricht aus unserem
Wissenschaftsmonismus das Rückgrat heraus.

2. Religion: Da vertritt der Verfasser seinen eigenen,
persönlichen religiösen Standpunkt, der sich aber keineswegs deckt mit
der landläufigen Auffassung von Religion. Aehnlich Tolstoi bezeugt
er: »Die Wirklichkeit des sittlichen Prinzips, die Lebendigkeit des
Guten, das alles ist Gott.« Dieses blasse, rein ethische Gottesschemen
ist nun bei Ewald eben verlagert in dem aller Objektivierbarkeit
entzogenen Subjekt. »Nichts anderes ist aber seit jeher unter dem
Göttlichen, der Gottheit, unter Gott verstanden worden Der
Referent), wenigstens von denen, die den Sinn dieses Begriffs richtig
erfasst haben.« Wenn nur nicht jeder Gläubige meinte, gerade er
habe nun den Sinn des Gottesbegriffes klar erfasst! Der Verfasser
spricht hier einfach in seinem eigenen, ganz persönlichen Namen und
nicht im Namen dessen, was man nach Tradition und Uebereinkunft
als Religion ansprechen darf. Für uns sind diese Ausführungen in
keiner Weise verbindlich, heute weniger als je, da gerade die
bedeutendsten Konfessionen sich gründlich distanzieren von diesem
Subjektivismus und klar und deutlich, aller Menschenvernunft zum Trotz,
auf die Anerkennung einer »Objektivität« Gottes und einer konkretrealen

Geschehenswirklichkeit der Offenbarung hinarbeiten.
Mit dürren Worten : Das Freidenkertum kann das Subjekt nie

objektivieren — und gerade in diesem Subjekt sitzt nun der ganze
Gott. Wie schön doch die Rechnung aufgeht! Bekanntlich ist Gott ja
immer gerade dort, wo der Verstand und das Wissen nicht mehr
hinreicht. Haben wir uns erst einmal zu diesem Ewaldschen Standpunkt
durchgerungen, so werden wir an der Hand genommen und — nur
nicht genau hijisehem — weiter hineingeführt in heiliges Land.
Denn ohne Jenseitswelt geht's nun auch bei Ewald nicht ab, das ist

Obwohl Numa in hohem Masse das Vertrauen des Senates.
genoss, fürchtete er doch, dass für die erforderlichen
Neuerungen sein Prestige und seine Redekunst nicht ausreichten,,
um dafür die Zustimmung des Senates zu gewinnen, und dass
er dessen Widerstand nur werde überwinden können, wenn
er sich bei seinen Forderungen auf die Autorität Gottes stütze..

Er fingierte daher, mit der Nymphe Egeria eine Zusammenkunft

gehabt zu haben, und von dieser die religiösen und
bürgerlichen Gesetze empfangen zu haben, die für Rom sollen
Gültigkeit haben.

Auf gleiche Weise verfuhr Lykurg, um die Spartaner zu
veranlassen, seine Gesetze einzuführen. Er Hess seine Mitbürger

glauben, die Gesetze seien ihm von der Pythia in Delphi
offenbart worden.

Zur selben List griff Solon.
Desselben Verfahrens bedienten sich namentlich auch die

Redaktoren der biblischen Gesetze. Sie ersannen zu diesem
Zwecke die bekannte Fabel des Moses auf dem Berge Horeb
und dem Sinai.

Dasselbe tat der Araberkönig Mohammed, als er seinem
Volke bekannt gab, seine Gesetze seien ihm von einem Engel
Gottes offenbart worden.

Soweit Machiavelli.
Wäre es ihm gegeben, heute eine Investigationsreise durch

die protestantische Schweiz ausführen zu können, dann würde
er erstaunt die Wahrnehmung machen, wie jedes Dorf einem
Herrn untersteht, der nach berühmten Mustern von sich
behauptet, er sei der Diener am Worte Gottes, er lehre und
verkünde die Gebote und den Willen Gottes. Als Italiener wäre
Machiavelli noch erstaunter darüber, wie das Gros des Volkes
die unerhörte Anmassung dieser Herren leichtgläubig und
kritiklos hinnimmt. Freilich würde es seinem ungewöhnlichen
Scharfblick wohl nicht lange entgehen, dass diese unkritische
und abnormale Leichtgläubigkeit nicht spontan ist, sondern die
Frucht einer wohldurchdachten Schuldressur.

Nach Italien zurückgekehrt, würde er voraussichtlich
Mussolini dringend empfehlen, die bisherige Schul- und Lehrfreiheit

Italiens abzuschaffen und schleunigst zu ersetzen durch
das famose Schulregime der Schweiz. ...B. ,Fr. •

In= und Ausländisches.
Die französische Regierungserklärung.

Es ist bezeichnend für den heutigen Geist der »N. Z. Z.«,,
dass sie bei der Wiedergabe des Programmes der französischen

Regierung, welches am 7. Juni in der Kammer und im
Senat verlesen wurde und mit erdrückender Mehrheit von der

die beste Probe auf das oben statuierte Charakteristikum aller
Religion. »Religion ist nicht nur eine Lehre vom Jenseits (Verstehst Du
sie ist vielmehr Grundlegung des Lebens. Das Leben aber fasst
Diesseitigkeit und Jenseitigkeit in sich ; es ist vom Jenseiiigen aufs
Diesseitige gerichtet.« Da haben wir ja wieder die Zweiweltenlehre! Alle
die schönen Worte von den Ewigkeitsquellen der Unendlichkeit, die
wir in uns rauschen hören, sind phraseologische Verbrämung!

Prüfen wir zum Schluss rasch die Ausführungen zur Ethik! Hier
macht uns der Verfasser zum Vorwurf, dass wir das Problem des
Bösen zu leicht nehmen und deswegen in unserer Kulturfreudigkeit
einen etwas oberflächlichen Optimismus an den Tag legen. Wer aber
den Leidensweg des religionsfreien, wissenschaftlichen Denkens in
der Geschichte der Menschheit verfolgt (Mauthner!), steht stark unter
dem Eindruck, dass niemand so intensiv "sich mit dem Bösen habe
befassen und auseinandersetzen müssen wie gerade dieser freie
Gedanke. Aber auch grundsätzlich darf das wissenschaftliche Denken ja
keiner kosmisch-realen Erscheinung aus dem Wege gehen, muss alle
mit gleicher Sorgfalt und Genauigkeit prüfen; es hat sich sehr
angelegentlich mit dem Problem des Bösen beschäftigt, und gerade als
Resultat dieser eindringenden Arbeit am Gegenstand ist die Behandlung

dieser Spezialfrage aus moralisierend-theologischen Aspekten
immer mehr hinübergeglitten in eine psychologische und psychanalytische

Betrachtungsweise.
Wir möchten aber am Schluss nicht zurückhalten mit unserem

Dank an den Verfasser. Wer formell so anständig mit uns unterhandelt,

wird uns immer zur sachlichen Diskussion bereit finden. Die
Lektüre können wir allen Freidenkern bestens empfehlen. Sie zeigt
an einem scharf umrissenen Schulbeispiel die unhaltbare weltanchau-
liche Situation desjenigen, der, auf dem gewiss beschwerlichen Weg-
von der Religion zum Wissen im Schnittpunkt beider Geistesgebiete
erschöpft stehen bleibt und nun diesen unmöglichen Standpunkt mit
besten Gründen und Kräften sich und seinen Mitmenschen plausibel
zu machen versucht. Er schärft und stärkt damit unser eigenes
kritisches Denken und Urteilen. Dr. E. H.


	Feuilleton

