Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 13

Artikel: Napoleon I. und seine Beziehungen zur Religion : [1. Teil]
Autor: L.B.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407578

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN, 15. Juli 1928.

DER

Nr. 13 = 11. Jahrgang

FREIDENKER

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmiissig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschéftsfiihrers:
Geschiftsstelle der F. V. S.
— Postfach Zirich 18
Postcheck-Konto Nr. VIII 15299

niemand zum Unglauben.*

UL R L

Napoleon 1.
und seine Bezichungen zur Religion.

~ Die Literatur iiber diesen grossen Mann fiillt ganze Schrin-
ke in den Biblictheken, so dass es leicht jedermann méglich
sein kann, sich in die eine oder andere Seite seiner grossen
und bahnbrechenden Titigkeit Einblick verschaffen zu konnen.
Daher soll an dieser Stelle als Leitmotiv in der Beziehung Na-
poleons I. zu der Religion darauf verzichtet werden, Literatur-
angaben zu machen, Viel besser illustrieren drei Zitate anderer
grosser Minner diese Verhiltnisse und enthiillen uns rascher
den Kern der ganzen Frage.

Friedrich der Grosse sagt irgendwo: »Die Religion ist eine
alte Maschine, die sich nie abnutzt, die man jederzeit gebraucht
hat, um sich die Treue der Volker zu sichern und die Wider-
spenstigkeit der menschlichen Vernunft zu ziigeln.

Und der grosse deutsche Philosoph Schopenhauer sagt:
»Wenn die Religionen den Fortschritten der Menschheit in der
Erkenntnis der Wahrheiten oder der Weiterentwicklung des
modernen Staates sich entgegenstellen wollen, so miissen sie
an die Leine genommen werden.«

Ein Aristokrat und Zeitgenosse Napoleons I., einer seiner
gréssten Gegner, Chateaubriand, sagt in seinem Werk iiber den
grossen Korsen: »Wenn man, wie ich, Washington und Napo-
lecn begegnet ist, was bleibt mir nach dem Trauerwagen des
amerikanischen Cincinnatus und dem Grabe von St. Helena
noch der Betrachtung wert?« Dieser Ausspruch ist denjenigen
fiir ihr Stammbuch gewidmet, welche den grossen Mann klein
machen wollen.

Alle diese Ausspriiche passen so recht in das Bild von
Napoleon I, soweit es seine Stellung zur Religion und zum
Kirchentum betrifft. Wenn an dieser Stelle jiber diesen Mann
und seine religiose Auffassung, sowie iiber seine praktische
Titigkeit und deren Auswirkung bis zu unserer Zeit in dieser
Bezichung gesprochen wird, so kann man etwas erstaunt- sein.
Man ist ja gewohnt, von Napoleon meistens nur als von
»Schlachtenkaiser« zu sprechen und vergisst dabei ganz, dass
seine militirische Titigkeit nur eine Seite seines Schaffens
ausmacht, dass daneben aber ganz andere Qualititen seines
Wirkens vorhanden sind, die wir im staatlichen Leben auch
heute noch verspiiren konnen. So war der Code Napoleon in
unserem schweizerischen Jura Staatsgesetz, bis er durch das
neue schweizerische Zivilgesetz abgelést wurde, nimlich bis
zum Jahr 1912, Von all’ diesen Titigkeiten soll auf eine spe-
ziell eingetreten werden, die uns als dogmenfreie Menschen vor
allem interessiert und die uns dariiber Aufschluss gibt, dass
Napoleon Bonaparte sich des Nutzens und der Gefahr der Kir-
che — des Staates im Staate — nur zu bewusst war und. sich
daher gut darauf eingestellt hatte. Er war iiberzeugt davon,
dass nichts gefihrlicher ist, als ein Theologe, der iiber dussere
Macht zu gebieten hat, wofiir die Geschichte des Papsttums
und seiner Kirche einwandfrei Zeugnis ablegt.

Die drei Bannbezirke im Leben, welche mehr oder weniger
das FEinzelindividuum, den Menschen mit Beschlag belegen,
sind: Gesellschaft, Staat und Gott und inbegriffen
speziell in dem letzten Begriff: Religion und Kirche. Uns
interessiert davon, soweit es Napoleon betrifft, Staat und Gott,
da der Begriff: Gesellschaft als Vorldufer des Staates einer frii-

»S0 wie niemand zum Glauben gezwungen werden kann, so auch

£| Abonnementspreis jahrl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)
Inser.-Ann.: Buchdr. Tscharnerstr.14a
Feldereinteilung /32, /16, !/s S. etc.
| Tarif auf Verlangen zu Diensten

Siegmund Freud.

heren primitiveren Daseinsform angehért. Erst das »Zoon poli-
tikon« des Aristoteles, als Triger des staatlichen Bewusstseins,
das »Politische Tier« als hohere Entwicklungsstufe des »Her-
den-Tieres« der fritheren primitiven Daseinsform, interessiert
uns bei unserer Betrachtung, weil es in der staatlich-schopfe-
rischen Sphire jhren Ausdruck findet. Da beginnt der Trieb der
Einzelseele, iiber sich hinaus in eine schépferische Erweiterung
ihres Daseins vorzudringen. Je schirfer und tiefer sie ihr indi-
viduelles Gesicht in diese iiberindividuelle Geistesform einpri-
gen kann, .um so mehr nihert sie sich der Schépfervollkommen-
heit, die-ihr nach ihrem Wesen zukommt. Wer nun den geisti-
gen Weltausdruck seiner Zeit ganz in seine Person zu bannen
vermag, sich das iiberindividuelle Geistesgebilde »Staat« ganz
dienstbar zu machen versteht, ist der Heros, der im Altertum
als Halbgott zwischen Mensch und Géttern stand (Cisar, Au-
gustus). Von dem Nachiffer Mussolini wollen wir hier nicht
sprechgn. Eine solche Einzelseele war zweifellos Napoleon Bo-
naparte. Er hat den staatlichen Kreis des iiberindividuellen
Seins bis zu seinen dussersten Grenzen mit seiner individuellen
Vitalitdt durchlett und erfiillt. Von diesem Gesichtspunkt aus
— dem Heros des Altertums — bestimmt sich auch sein Ver-
halten zu Gott, zur Religion und zur Kirche, Er stellt sich, von
dem géttlichen Dasein durchdrungen, ebenso gegen die Leug-
ner eines metaphysischen Gottes, wie gegen die kirchliche
Staatsmacht. Fiir Napoleon ist der attributlose Gottes-
glaube das tiefste Grundgesetz des staatlichen
Zusammenhanges, Darin fasst sich seine vielgestaltige
Natur als gegebene Einheit zusammen und auf diesem Funda-
ment_ ruht seine grosse Leidenschaftlichkeit. Als ein angebo-
renes Bediirfnis nimmt er auch sekundir die Religion an. Wir
wiirden heute modern sagen: aus Atavismus und Determinis-
mus, d. h. von den Vorfahren in der Keimanlage vererbt und
durch die Umgebung beeinflusst. Dabei denkt er an die gros:
sen Menschheitsfragen, dem »Woher« und dem »Wohing, und
auf diese baut er seine personliche Weltanschauung, resp. Re-
ligion auf, »Auch ich bin Philosoph,« sagte er, »und ich weiss,
dass in keiner Art von Gésellschaft, mag sie sein wie sie wolle, -
ein Mensch tugendhaft und gerecht heissen kann, wenn er
nicht weiss, woher er kommt und wohin er geht.«

Fiir Napoleon ist der Glaube nicht nur ein Erfordernis fiir
den Zusammenhang der menschlichen Gesellschaft, sondern es
ist fiir ihn eine Hoffnung, ein Rettungsanker fiir die Ungliick-
lichen. So sagte er zu Volney: »Das Volk braucht eine Religion,
und vor allem hat es Glauben nétig.« Mit dem Fragen nach
dem »Woher« und »Wohin« gibt sich der Mensch auch schon

" eine Antwort, die lautet: »Gott«. »Je mehr man in die Geheim-

nisse der Natur eindringt, um so sicherer endet die Forschung
im Dasein eines Gottes,« sagte er. Ist diese Auffassung nicht
eine monotheistische, die strenge eindeutige Bestimmung Got-
tes in seiner Unbestimmtheit, in seiner ginzlichen Attribut-
losigkeit, als blosse Daseinsform gedacht? Alle weiteren Zu-
taten sind seiner Auffassung nach nur willkiirliches Menschen-
werk, sagt er doch ausdriicklich: »Die Religionen sind Men-
schenwerk, sind offenbar alle Kinder der Menschen.« So be!
steht der Gottesglaube bei Napoleon nicht als eine -Glaubens~
form, sondern als primirer Gefithlswert in seinem Innern als
ein unantastbarer Besitz. Die Glaubensformen, die Religionen
dagegen unterliegen der jeweiligen menschlichen Entwicklung.



98 ' DER FREIDENKER

Nr. 13

Daher konnte er auch in verschiedenen Abschnitten seines Le-
bens mit dem Gedanken spielen, seine angestammte Religion
zu indern, z. B. in Aegypten Mohammedaner, vor dem Kon-
kordat Protestant zu werden, Wenn er Katholik geblieben ist,
so fallen dafiir ganz andere, besonders staatliche Griinde in
Betracht, So sagte er wihrend den Konkordatsverhandlungen:
»Man wird behaupten, dass ich Papist bin, ich bin.aber gar
nichts, ich war in Aegypten Mohammedaner, hier werde_ ich
zum Wohle des Volkes Katholik sein.« Ob nicht Goethe mit
seinem Pantheismus hier von Einfluss gewesen ist? Man weiss
. ja, dass sie miteinander verkehrt haben. Fiir die geschriebenen
Dogmen: der Kirche hatte er kein Verstéindnis. Ein Beispiel da-
fiir ist ein Ausspruch auf St. Helena: »Ich bin weit davon ent-
fernt, Atheist zu sein, aber ich kann nicht glauben, was man

mich unter Missachtung meiner Vernunft lehrt, das Gegenteil -

wire Liige und Heuchelei« Die Glaubenslehren der Kirche ha-
ben schon dem ersten Ansturm seiner Verstandeskrifte nicht
standhalten kénnen, dagegen ist ihm bis an sein Lebensende
die Gottesidee in ihrer unbestimmbaren attributlosen Form mnie
abhanden gekommen, Der Mangel an Gottesglauben stellte fiir
ihn das Dasein von Mensch und Staat in Frage. Die Freimaurer
bezeichnete er als: »Leute, die zusammenkommen, um gut zu
_essen und sich zu amiisieren«. Den Wissenschaftlern, wie La-
lande, welche den Atheismus vertraten, trat er in schroffster
Weise entgegen. An seinem Hof hatten dieselben keinen Zu-
tritt. Die Freimaurer beniitzte er nur politisch gegen den Papst.
Napoleon trat fiir die Gottesidee aus rein personlichem Gefiihls-
drang ein, um die Religionsformen kiimmerte er sich wenig,
solange sich dieselben nicht in die Offentlichen Angelegen-
heiten mischten., Niemals hat er Protestanten, Orthodoxe, Ju-
iden, Mohammedaner um ihres Glaubens willen verfolgt, son-
dern sie seinem Staatswesen eingegliedert und dies nicht nur

aus Staatsriicksichten, sondern ebensosehr auch aus Gleich- .

giiltigkeit gegen die einzelnen Glaubensformen. Wichtig war
ihm dabei immer nur das zentrale Bekenntnis zum Gottesbe-
gritf. »Wenn ich religiés wire, hiitte ich wohl das, was ich
getan habe, gar nicht tun kénnen, das ist sicherlich das Tief-
ste von allen seinen Gestindnissen. Also nur die Anerkennung
des Gottesbegriffes machte ihm die Religionen geniessbar.
Wiederholt spricht er den Juden den Ruhm zu, tausend Jahre
vor den anderen Vélkern das Dasein des einen lebendigen Got-
tes erkannt zu haben. Deshalb auch gewihrte er dem Kloster
auf dem Berge Sinai seinen ganz besonderen Schutz und er-
wihnt dies in seinem Tagesbefehl vom 19. Dezember 1798 mit
den Worten: »Aus Ehrerbietung vor Moses und der jiidischen
Nation, deren Kosmogenie uns die entferntesten Zeiten vor
Augen fithrt.« Islam und Koran scheinen ihm ganz speziell am
Herzen zu liegen, die unmittelbare Sinnenkraft dieser .Reli-
gionen fithrte ihn sogar dazu, ihr den Vorzug vor dem den
Leib zu Gunsten der Seele abtdtenden Christentum zu geben,
Moses und Mohammed waren in seinen Augen Fiihrer des
Volkes, die Gesetze gaben und damit die staatlichen Ange-

" legenheiten ordneten, Christus dagegen war nur ein Prediger,

Vor allem hat Mohammed mit dem Schwert — da dringt der
Militir Napoleon im Unterbewusstsein durch — in fiinfzehn
Jahren die Welt fiir séinen Gottesglauben erobert, wihrend
das Christentum doch dreihundert Jahre dafiir gebraucht hat.
Dabei aber steht Christus doch bei ihm in grosster Achtung,
nicht der Christus der Dogmenkirche, sondern der Christus der
Urkirche. Er erklarte auf St. Helena einmal, dass er iiberzeugt
sei, wenn Alexander der Grosse und Napoleon von der Welt-
geschichte vergessen wiren, man doch noch von Christus spre-
chen wiirde, allerdings von dem “Christus der Urkirche, nicht
von dem der Dogmenkirche. Mohammed besonders wird von
Napoleon verehrt deshalb, weil seine Religion zugleich staat-
liches Handeln und staatliche Autoritit enthielt. So steht Na-
poleon ausserhalb jeder Religion, steht aber mit seiner ganzen
Personlichkeit fiir den attributlosen Gottesbegriff -ein, weil der-
selbe autoritativ' fiir ihn, d. h. fiir seinen Staat sich ma-
nifestierte,

Da ist der Ort, seine Auffassung mit der eines Friedrich

- des Grossen in einen Vergleich  zu bringen. Durchaus auf dem

gleichen Standpunkt stehen beide in ihrer prinzipiellen Auf-
fassung iiber die Religionen, »In meinem Staat kann jeder nach
seiner Fasson selig werden,« sagt Friedrich, und Napoleon
legt den verschiedenen Religionen kein Hindernis in den Weg,
solange sie sich nicht in den Staat hinein mischten. Wie steht
es aber mit dem Gottesglauben dieser beiden grossen
Minner? Den Standpunkt von Napoleon haben wir soeben er-
lautert und gesehen, dass er dariiber keine einwandfreie, ab-
geklirte Meinung hatte, fiir ihn war Gott etwas Unbestimmtes,
ein mehr Gefithlsmassiges, in Verbindung mit der Natur, Und
nun Friedrich der Grosse? Auch er ist in -Widerspriichen stek-
ken geblieben, er glaubt nicht an den christlichen, wohl aber
an einen philosophischen Gott, den er nicht von der Welt ge-
trennt, aber auch nicht als reinen Geist sich denken kann, weil
er sich von seinem Wesen, das keinen Raum einnimmt, also
nirgends existiere, keine rechte Vorstellung machen konnte.
Datei schliesst er aber doch aus der angeblichen Zweckmaissig-
keit der Welt und aus dem Wesen des menschlichen Geistes
auf ein hochstes Wesen. Also, Sie sehen klar, dass beide gros-
sen Minner auch beziiglich des Gottesbegriffes im Grunde ge-
nommen auf demselben Bbden stehen. Es scheint daher die
Annahme berechtigt, wenn wir an dem dritten Geistesheros der
damaligen Zeit, an Goethe denken, dass alle drei im Prinzip
eine pantheistische Gottesidee hatten. Ob dies nicht
ein Ausfluss der damaligen Zeitstromung war, ist eine weitere
Frage fiir sich. .

Trotzdem aber Napoleon der Religion als solcher indif-

" ferent gegeniiber steht, so bleibt er doch ein entschiedener

Parteiginger seiner ihm angestammten Glaubensformen und
zwar allerdings nur aus rein dusserlichen Griinden. Und da, ge-

_ rade weil der Kathiolizismus frei ist von Seelensubstanz und die

Seele des einzelnen Anhingers kaum in Anspruch nimmt, da-

Feuilleton.

Die Entstehung der Welt im Glauben der Vélker.

. (Schluss.)

W, A. Rn. Gehen wir in den semitischen Kulturkreis iiber, zu-
nichst zu den Babyloniern. Nach den. 1873—75 in Kujundschik
an der Stiitte des alten Ninive im heute wieder umstrittenen Irak von
George Smith ausgegrabenen Tontafeln existierten zuerst die beiden
Chacsmichte Mummu und Tidmat, Diesem Paar entsprangen dann
die jiingeren Gétter als Naturkriifte und gesetzmissig ordnende Ge-
walten unter Fithrung von Marduk. Ein furchtbarer Kampf zwischen
ersteren und letzteren entbrennt, der mit Vernichtung des Chaos
endet, Aus der Leiche der Tidmat schuf Marduk die Erde und ver-
teilte die Obliegenheiten der andern Gotter, um zuletzt aus seinem
Blute und Bein den Menschen zu erschaffen, Wie wir sehen, standen
die Verfasser der Bibel bereits unter dem Einfluss der babylonischen
Ueberlieferung, .

Was die Phonizier, diese grosse Seemacht des Altertums,
betrifft, so sind iiber deren Schopfungsmythen nur spérliche und un-
sichere Berichte zu uns gelangt. Aus diesen lassen sich folgende Prin-
zipien herausschilen: Von Anfang an bestanden eine Urmasse (Chaos)
und Luft (Pneuma), letztere als geistiges Lebensprinzip. Beide zu-
sammen erzeugen Pothos (Liebesverlangen), und daraus entsteht das
Weltei, das sich dann zur vollendeten Welt entwickelt,

Schwierig ist es, aus der altdgyptischen Religion und Ue-
berlieferung eine Schopfungsgeschichte herauszuschilen, da die be-
treffenden Mythen je nach der Lokalitit sehr verschieden sind, Nach
derjenigen von Heliopolis z, B. lagen Himmel und Erde in enger

Verschlingung, Schu (der Luftraum) trennte sie dann, und die Sonne
begann ihren Lauf, Queb und Nut produzieren dann Osiris, den Gott
des fruchtbaren Landes und des Nils, nebst Set, den Gott der Wiiste,
sowie Isis und Nephthys, und die Welt ist beisammen, Aehnlich den
Griechen gab es daneben eine Reihe von privaten auf philosophischer
Spekulation beruhenden Hypothesen,

Ven den Ueberlieferungen der Slaw e n aus vorchristlicher Zeit
ist nichts auf uns gedrungen, spitere Schopfungssagen sind ausge-
sprochen christlicher Herkunft und handeln von Gott, dem Satan und
Engeln und konnen daher hier iibergangen werden,

Nach den finnisch-tiirkischen Ueberlieferungen existier-
ten von Anfang an ein Urmeer, Gotter und merkwiirdigerweise Vogel,
Die Welt ist nach den einen aus einem Entenei, nach anderen aus
vom Grunde des Urmeers durch den ersten Menschen heraufgeholter
Erde entstanden, Viele dieser Sagen haben aber deutlich christliche
Anklinge,

In China ist ebenfalls ausser aus dunklen Quellen stammenden
vereinzelten Mirchen nicht viel iiber die Schopfungsgeschichte auf-
zutreiben, Es ist nicht zu vergessen, dass die namentlich fiir ihre
Zeit sehr hoch stehende Lehre des Konfuze in ihrer reinen Form ein
wissenschaftliches philosophisches System und keine Religion ist, das
sich bei seiner sachlich-kritischen Art moglichst vor Spekulationen
und Phantastik hiitete, Und da der damalige Stand der exakten For-
schung ein Eindringen in die Geschichte der Schépfung nicht er-
laubte, war Konfuzius so vorsichtig, auch keine Mythen dariiber auf-
zutischen, In anderen Ueberlieferungen aber taucht wieder das be-
rithmte Weltei, aus dem Chaos bestehend, auf. Das Helle und Reine
darin wurde dann zum Himmel, das Schwere und Triibe zur Erde.
Oder die Welt wurde aus dem vom Gotte Yii getteten neunkdpfigen



Nr. 13

'DER FREIDENKER. ) 99

gegen aber mit der volle Kraft der sinnlichen Einrichtungén
und Gebriuche nach aussen hin manifestiert, passt ihm diese
Richtung, indem sie seine innerste  Auffassung von einem attri-
butlosen Gott in keiner Weise touchierte. Dabei wurde diese
Seite nmoch michtig unterstiitzt durch Boden und Blut seines
Stammes. Korsika und das Elternhaus in seiner Mutter Lititia
und seinem Oheim Luzian, dem Archidiakon an der Kathedrale
von Ajaccio, besorgten dies griindlich. Beide sind typische Ver-
treter der siidlindischen Art von Katholizismus, welche der nor-
dischen Auffassung gegeniibersteht, indem sie sich nicht in die
tiefsten Probleme geistig zu versenken sucht, sondern nur die
iiberlieferten Formen iibernimmt und die vorgeschriebenen
Weihehandlungen ausfiithrt: eine sinnliche Form von Religion
entsprechend der siidlichen Landschaft in Anlehnung an die
letzten Reste vergangener heidnischer Zeiten. Dabei hat spe-
ziell Korsika mehr, als anderswo, in Luft und Boden die Trieb-
krafte antiker Kulturbildungen fast unversehrt in die neue Zeit
hiniibergerettet. Hier war der Kultus des Christengottes dem
der heidnisch-sinnlichen Religionen am nichsten geblieben, in
seinem Wesen ganz von der naiven Verehrung seiner Heiligen,

ihrer kindlichen Aeusserungen und Devotionen analog . den-

alten Gotterkulten befangen. Napoleon nahm seine religidse
Nahrung mehr aus dem Boden und der Luft Korsikas, aus den
heimatlichen Briduchen und Stammesiiberlieferungen, als aus
der Ferne, sagen wir aus Rom, der Hochburg des Katholizis-
mus, Daher ist fiir ihn die ganze Sache mehr die Ausiibung
eines reinen Augen- und Ohrenkultus, viel eher eine Stammes-
gewchnheit. Das Schlagen des Kreuzes, das Liuten der Glok-
ken sind ihm als dauernde Vergegenwirtigungen des Kirchen-
glautens geblieben. So sieht man Napoleon in vielen schwie-
rigen Lagen seines Lebens ganz triebhaft das Zeichen des Kreu-
zes iiber sich machen, genau so, wie es auch ein ganz einfil-
tiger Siidlander zu machen gewohnt ist. Was die Glocken fiir
ihn bedeuten, iiberschreitet jegliches Mass, in ihnen wirkt durch
die Macht des angeblichen Sinneseindruckes hindurch die ganze
Kraft seiner Kindheitserinnerungen und damit ihr lebendiger
Glaubensinhalt. Auf St. Helena entbehrte er vor allem den
Klang der Glocken: »Ich kann mich nicht daran gewdhnen,«
sagte er, »die Glocken. nicht.mehr zu héren; niemals hat der
Klang einer Glocke mein Ohr getroffen, ohne meine Gedanken
auf die Eindriicke meiner Kindheit zuriick zu lenken.«

Als dem Glauben seiner Kindheit, als dem Glauben seiner
‘Heimat, als dem Glauben seiner Ahnen bekennt sich Napoleon
zum romisch-katholischen Christentum. Er sagt es selbst auf
St. Helena, dass diese stammhafte Zugehorigkeit zum Katho-
lizismus, die Erinnerungen seiner von ihm durchtrinkten Kind-
heit den Ausschlag gegeben haben, als er vor dem Konkordat
im Begriffe stand, die Religion in Frankreich zu erneuern und
man ihm von vielen Seiten den Protestantismus aufzudringen
suchte: »Ich hing tatsichlich an der Religion meiner Kindheit.«
Deshalb hilt er, wie sehr er selber spiter den Sakramenten
auswich, am Wert der ersten Kommunion und der Firmung fiir

die Jugend fest. Daher fingt sein Testament mit dem Satz an:
»Ichi sterbe in der apostolischen und rémischen Religion, in der
ich geboren bin.« Daher ist es auch zu verstehen, wenn er die
Auffassung vertritt, dass jeder Mensch in der Kirche desjeni-
gen Kultus beigesetzt werden sollte, zwr dem er sich bekanrit
hatte. _ (Fortsetzung folgt.)

. . ) Dr. L. B.

Die Gegenwartsprobleine der prote=
stantischen Theologie.

4. Die Bibelofienbarung und der heutige Mensch.
) . (Schluss.) '

 Dr. E. H. Die Wissenschaft im Allgemeinen, die Natur-
wissenischaften im Besonderen haben durch jhren ungeahnten
Aufs‘chwung den Glauben gezwungen, sich gewisser Reste von
(primitiver) Wissenschaft zu entledigen, nicht, um sich auf sein
Gebiet zu beschrinken — dennder Glaube ist universell
sondern um sich die Art und Weise seiner Beziehung zu allem
Seienden deutlicher zu machen. Da Wissenschaft es mur mit
der Erforschung der raumzeitlichen Dinge und Begebenheiten
zu tun hat, kénnen die Forschungen dem Glauben gar nicht
geféhrlich werden; der Glaube hat sich auch gar nicht in diese
Dinge einzumischen. Die bedenklichste aller theologisch-apo-.
logetischen Kiinste aber ist es, sich mit Vorliebe in den Liicken
der wissenschaftlichen Theorien anzusiedeln, Sind sich beide
Gebiete, Glaube und Wissen, ihrer Kompetenzgrenizen klar be-
wusst, so ist es unmdéglich, dass irgend eine der wesentlichen
Positionen des christlichen Glaubens durch die Veridnderungen
des wissenschaftlichen Weltbildes in Mitleidenschaft gezogen
werden kann. Der Konflikt des Glaubens mit dér Wissenschaft
ist nie ein schwerer, nie einer, der aufs Zentrale geht, Dieser
schwere Kampf aber wird ausgefochten zwischen Philosophie
und Glauben. Nicht die Wissenschaft selbst, wohl aber die
Vernunftautonomie, die falschie Einschiitzung der Wissenschaft
ist der grosse, K Gegner.des Glaubens, jener .Wissenschaftsmo-
nismus und Aberglaube an eine Wissenschaft, die alle mog-
lichen Erkenntnisse in sich schliesse, Ueber die Unrichtigkeit
dieses Wissenschaftsmonismus wiirde jede besonnene Metho-
denlehre oder Erkenntnistheorie Aufschluss geben. Schon in
Bezug auf die Bibel solite dieser methodische Monismus ziu-
riickgedriangt werden und Platz lassen. einer iiber allen andern
Einzelwissenschaften stehenden Wissenschaft, die nun von den
Veraussetzungen der Bibel selbst ausgeht, die die Bibel er-
forscht unter dem Gesichtspunkt der besonderen Offenbarung,
Das wire eine theologisch-biblische Wissenschaft, und ihr me-
thodisches Kriterium wéire dasselbe wie fiir alle andern Wissen-
schaften auch: Streng methodische Durchfithrung dieses Prin-
zips.

Drachen gebildet. Oder 5 Alte (5 Elemente) setzten das Chaos scho-
pferisch in Bewegung etc,

Die vorkonfuzianische und vorbuddhistische Ueberlieferung Ja-
pans, wie sie im Kojiki und Nihongi (im 8. Jahrhundert unserer
Zeitrechnung) aufgezeichnet sind, bestehen aus einem iippigen Ran-
kenwerk sehr phantastischer Gottergeschichten und ditto Liebes-
romanen, aus denen man nur leise Spuren einer Schopfungsgeschichte
herauslesen kann, und die ich deshalb hier der Kiirze halber weg-
lasse, .

Wenden wir uns nach Amerika. Bei den nordamerika-
nischen Indianern begegnen wir einer Masse von Schopfungs-
mythen, Interessant ist die Aehnlichkeit vieler derselben mit denjeni-
gen des finnisch-turanischen Kulturkreises, wonach ebenfalls, und zwar
diesmal stets von einem Tier, Erde aus dem Grunde des Urmeers
heraufgeholt und daraus die Erde geschaffen wird, Auffallend ist die
Aehnlichkeit vieler derselben mit dem finnisch-turanischen Sagen-
kreis, Auch hier das Heraufholen von Erde aus dem Meeresgrunde,
aber stets durch Tiere, Tiere spielen iiberhaupt bei allen diesen Scho-
pfungsmythen eine grosse Rolle, ein Hinweis auf den unbewusst rich-
tigen Glauben, dass die Menschen von Tieren abstammen, Bei vielen
Stimmen gibt es ausserdem noch eine Anzahl von abweichenden Sa-
gen, dic aufzuziihlen hier zu weit fithren wiirde,

Die altamerikanischen Volker der Tolteken, deren Nachfolger
die Azteken, die Maya und Inkas, besassen bekanntlich eine
sehr hochstehende Kultur, die aber von den spanischen Eroberern
samt ihren Trigern im Namen des Christentums auf beispiellos bestia-
lische Weise ausgerottet wurde. Es ist dies eines der schwirzesten
Kapitel der Weltgeschichte, Zufolge dieser griindlichen Ausrottungs-
arbeit ist aus deren Literatur und Ueberlieferung wenig iibrig ge-

blieben. Immerhin sind verschiedene religidse und Schépfungsmythen
bekannt geworden, Der Merkwiirdigkeit halber sei daraus nur er-
wihnt, dass die mexikanischen Azteken, die damals leider noch keinen
Calles besassen, um sich gegen die Eindringlinge zu wehren, bereits
an vier Zeitalter glaubten, die dem unserigen vorausgegangen seien:
Das erste das Zeitalter des Wassers mit Vorherrschen der Fische,
dann das der Luft mit Affen (verwandelten Menschen), das der Vogel
und das der Erde mit einer Art Riesen, von denen dann die eigent-
lichen Menschen abstammen, Der ganze Glaubén sieht aus wie eine
Ahnung von moderner naturwissenschaftlicher Erkenntnis und der
Schoépfungsgeschichte, wie sie uns die moderne Geologie tatsichlich
lehrt, Unter den anderen Mythen kommt auch eine Sintflut vor, ver-
ursacht durch Verschulden der Menschen,

Primitiver und mit biblischen Einfliissen durchflochten sind die
sparlichen Schépfungsmythen ‘der heutigen Indianer Siidame-
rikas, Die Tiere werden vom Schépfer als Zweige von einem Baume
geschnitten, -Auch eine Sintflut kommt vor mit einer Ratte mit Mais-
kolben statt der Taube mit dem Oelzweig als Friedensboten,

Forschen wir nach dem Schépfungsglauben unserer Gegenfiissler,
der Urbewochner von Australien, Ozeanien und der Ma-
laien, so sind wir iiberrascht, dieselben doch nicht ganz so pri-
mitiv zu finden, wie-‘es manchem auf den ersten Blick scheinen méch-
te, Dem Charakter der Siidseeinsulaner entsprechend, befinden sich
ganz liebenswiirdige nette Geschichtlein darunter, So war die erste
menschliche Nahrung rote Erde, Nun hatte ein Konig einen schwich-
lichen Sohn, der diese nicht vertrug. Der Vater starb vor Kummer
dariiber und wurde in die Erde versenkt, Aus seinem Magen aber
wuchs der Brotfruchtbaum, der dann eine bekémmlichere Nahrung
lieferte, — Aus der bunten Sagenmenge seien hier nur folgende aus-



	Napoleon I. und seine Beziehungen zur Religion : [1. Teil]

