
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 11 (1928)

Heft: 13

Artikel: Napoleon I. und seine Beziehungen zur Religion : [1. Teil]

Autor: L.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407578

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 15. Juli 1928. Nr. 13 - 11. Jahrgang

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 15. und letzten jeden Monats

Adresse des Geschäftsführers :

Geschäftsstelle der F. V. S.

Postfach ZüTien 18

Postcheck-Konto Nr. VIII 15299

„So wie niemand zum Glauben gezwungen werden kann, so auch
niemand zum Unglauben."

Siegmund Freud.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—

inser.flnn.: Buciiiir.Tscharnerstr.iaa
Feldereinteilung i/si, '/ie, l/e S. etc.
Tarif auf Verlangen zu Diensten

Napoleon I.
und seine Beziehungen zur Religion.

Die Literatur über diesen grossen Mann füllt ganze Schränke

in den Bibliotheken, so dass es leicht jedermann möglich
sein kann, sich in die eine oder andere Seite seiner grossen
und bahnbrechenden Tätigkeit Einblick verschaffen zu können.
Daher soll an dieser Stelle als Leitmotiv in der Beziehung
Napoleons I. zu der Religion darauf verzichtet werden, Literaturangaben

zu machen. Viel besser illustrieren drei Zitate anderer

grosser Männer diese Verhältnisse und enthüllen uns rascher
den Kern der ganzen Frage.

Friedrich der Grosse sagt irgendwo : »Die Religion ist eine

alte Maschine, die sich nie abnutzt, die man jederzeit gebraucht
hat, um sich die Treue der Völker zu sichern und die
Widerspenstigkeit der menschlichen Vernunft zu zügeln.«

Und der grosse deutsche Philosoph Schopenhauer sagt:
»Wenn die Religionen den Fortschritten der Menschheit in der
Erkenntnis der Wahrheiten oder der Weiterentwicklung des

modernen Staates sich entgegenstellen wollen, so müssen sie

an die Leine genommen werden.«
Ein Aristokrat und Zeitgenosse Napoleons I., einer seiner

grössten Gegner, Chateaubriand, sagt in seinem Werk über den

grossen Korsen: »Wenn man, wie ich, Washington und Napoleon

begegnet ist, was bleibt mir nach dem Trauerwagen des

amerikanischen Cincinnatus und dem Grabe von St. Helena

noch der Betrachtung wert?« Dieser Ausspruch ist denjenigen
für ihr Stammbuch gewidmet, welche den grossen Mann klein
machen wollen.

Alle diese Aussprüche passen so recht in das Bild von
Napoleon I., soweit es seine Stellung zur Religion und zum

Kirchentum betrifft. Wenn an dieser Stelle über diesen Mann
und seine religiöse Auffassung, sowie über seine praktische
Tätigkeit und deren Auswirkung bis zu unserer Zeit in dieser

Beziehung gesprochen wird, so kann man etwas erstaunt- sein.

Man ist ja gewohnt, von Napoleon meistens nur als von
»Schlachterikaiser« zu sprechen und vergisst dabei ganz, dass

seine militärische Tätigkeit nur eine Seite seines Schaffens

ausmacht, dass daneben aber ganz andere Qualitäten seines
Wirkens vorhanden sind, die wir im staatlichen Leben auch
heute noch verspüren können. So war der Code Napoleon in
unserem schweizerischen Jura Staatsgesetz, bis er durch das
neue schweizerische Zivilgesetz abgelöst wurde, nämlich bis
zum Jahr 1912. Von all' diesen Tätigkeiten soll auf eine speziell

eingetreten werden, die uns als dogmenfreie Menschen vor
allem interessiert und die uns darüber AufsChluss gibt, dass

Napoleon Bonaparte sich des Nutzens und der Gefahr der Kirche

— des Staates im Staate — nur zu bewusst war und sich
daher gut darauf eingestellt hatte. Er war überzeugt davon,
dass nichts gefährlicher ist, als ein Theologe, der über äussere
Macht zu gebieten hat, wofür die Geschichte des Papsttums
und seiner Kirche einwandfrei Zeugnis ablegt.

Die drei Bannbezirke im Leben, welche mehr oder weniger
das Einzelindividuum, den Menschen mit Beschlag belegen,
sind: Gesellschaft, Staat und Gott und inbegriffen
speziell in dem letzten Begriff: Religion und Kirche. Uns
interessiert davon, soweit es Napoleon betrifft, Staat und Gott,
da der Begriff: Gesellschaft als Vorläufer des Staates einer frü¬

heren primitiveren Daseinsform angehört. Erst das »Zoon
Politiken« des Aristoteles, als Träger des staatlichen Bewusstseins,
das »Politische Tier« als höhere Entwicklungsstufe des
»Herden-Tieres« der früheren primitiven Daseinsform, interessiert
uns bei unserer Betrachtung-, weil es in der staaÜich-schöpfe-
rischen Sphäre ihren Ausdruck findet. Da beginnt der Trieb der
Einzelseele, über sich hinaus in eine schöpferische Erweiterung
ihres Daseins vorzudringen. Je schärfer und tiefer sie ihr
individuelles Gesicht in diese überindividuelle Geistesform einprägen

kann, um so mehr nähert sie sich der Schöpfervollkommenheit,
die ihr nach ihrem Wesen zukommt. Wer nun den geistigen

Weltausdruck seiner Zeit ganz in seine Person zu bannen
vermag, sich das überindividuelle Geistesgebilde »Staat« ganz
dienstbar zu machen versteht, ist der Heros, der im Altertum
als Halbgott zwischen Mensch und Göttern stand (Cäsar, Au-
gustus). Von dem Nachäffer Mussolini wollen wir hier nicht
spreche^. Eine solche Einzelseele war zweifellos Napoleon
Bonaparte. Er hat den staatlichen Kreis des überindividuellen
Seins bis zu seinen äussersten Grenzen mit seiner individuellen
Vitalität durchlebt und erfüllt. Von diesem Gesichtspunkt aus
— dem Heros des Altertums — bestimmt sich auch sein
Verhalten zu Gott, zur Religion und zur Kirche. Er stellt sich, von
dem göttlichen Dasein durchdrungen, ebenso gegen die Leugner

eines metaphysischen Gottes, wie gegen die kirchliche
Staatsmacht. Für Napoleon ist der attributlose Gottesglaube

das tiefste Grundgesetz des staatlichen
Zusammenhanges. Darin fasst sich seine vielgestaltige
Natur als gegebene Einheit zusammen und auf diesem Fundament,

ruht seine grosse Leidenschaftlichkeit. Als ein angeborenes

Bedürfnis nimmt er auch sekundär die Religion an. Wir
würden heute modern sägen: aus Atavismus und Determinismus,

d. h. von den Vorfahren in der Keimanlage vererbt und
djrch die Umgebung beeinflusst. Dabei denkt er an die grossen

Menschheitsfragen, dem »Woher« und dem »Wohin«, und
auf diese baut er seine persönliche Weltanschauung, resp.
Religion auf. »Auch ich bin Philosoph,« sagte er, »und ich weiss,
dass in keiner Art von Gesellschaft, mag sie sein wie sie wolle,
ein Mensch tugendhaft und gerecht heissen kann, wenn er
nicht weiss, woher er kommt und wohin er geht«

Für Napoleon ist der Glaube nicht nur ein Erfordernis für
den Zusammenhang der menschlichen Gesellschaft, sondern es
ist für ihn eine Hoffnung, ein Rettungsanker für die Unglücklichen.

So sagte er zu Volney: »Das Volk braucht eine Religion,
und vor allem hat es Glauben nötig.« Mit dem Fragen nach
dem »Woher« und »Wohin« gibt sich der Mensch auch schon
eine Antwort, die lautet: »Gott«. »Je mehr man in die Geheimnisse

der Natur eindringt, um so sicherer endet die Forschung
im Dasein eines Gottes,« sagte er. Ist diese Auffassung nicht
eine monotheistische, die strenge eindeutige Bestimmung Gottes

in seiner Unbestimmtheit, in seiner gänzlichen Attribut-
losigkeit, als blosse Daseinsform gedacht? Alle weiteren
Zutaten sind seiner Auffassung nach nur willkürliches Menschenwerk,

sagt er doch ausdrücklich: »Die Religionen sind Men:
schenwerk, sind offenbar alle Kinder der Menschen.« So bex

steht der Gottesglaube bei Napoleon nicht als eine Glaubens^
form, sondern als primärer Gefühlswert in seinem Innern als
ein unantastbarer Besitz. Die Glaubensformen, die Religionen
dagegen unterliegen der jeweiligen menschlichen Entwicklung.



98 DER FREIDENKER Nr. 13

Daher konnte er auch in verschiedenen Abschnitten seines
Lebens mit dem Gedanken spielen, seine angestammte Religion
zu ändern, z. B. in Aegypten Mohammedaner, vor dem
Konkordat Protestant zu werden. Wenn er Katholik geblieben ist,

so fallen dafür ganz andere, besonders staatliche Gründe in
Betracht. So sagte er während den Konkordatsverhandlungen:
»Man wird behaupten, dass ich Papist bin, ich bin aber gar
nichts, ich war in Aegypten Mohammedaner, hier werde ich

zum Wohle des Volkes Katholik sein.« Ob nicht Goethe mit
seinem Pantheismus hier von Einfluss gewesen ist? Man weiss

ja, dass sie miteinander verkehrt haben. Für die geschriebenen

Dogmen der Kirche hatte er kein Verständnis. Ein Beispiel dafür

ist ein Ausspruch auf St. Helena: »Ich bin weit davon
entfernt, Atheist zu sein, aber ich kann nicht glauben, was man
mich unter Missachtung meiner Vernunft lehrt, das Gegenteil
wäre Lüge und Heuchelei.« Die Glaubenslehren der Kirche
haben schon dem ersten Ansturm seiner Verstandeskräfte nicht
Standhalten können, dagegen ist ihm bis an sein Lebensende
die Gottesidee in ihrer unbestimmbaren attributlosen Form nie
abhanden gekommen. Der Mangel an Gottesglauben stellte für
ihn das Dasein von Mensch und Staat in Frage. Die Freimaurer
bezeichnete er als: »Leute, die zusammenkommen, um gut zu

essen und sich zu amüsieren«. Den Wissenschaftlern, wie La-

lande, welche den Atheismus vertraten, trat er in schroffster
Weise entgegen. An seinem Hof hatten dieselben keinen
Zutritt. Die Freimaurer benützte er nur politisch gegen den Papst.
Napoleon trat für die Gottesidee aus rein persönlichem Gefühls-
«drang ein, um die Religionsformen kümmerte er sich wenig,
Solange sich dieselben nicht in die öffentlichen Angelegenheiten

mischten. Niemals hat er Protestanten, Orthodoxe, Ju-
iden, Mohammedaner um ihres Glaubens willen verfolgt,
sondern sie seinem Staatswesen eingegliedert und dies nicht nur
aus Staatsrücksichten, sondern ebensosehr auch aus
Gleichgültigkeit gegen die einzelnen Glaubensformen. Wichtig war
ihm dabei immer nur das zentrale Bekenntnis zum Gottesbegriff.

»Wenn ich religiös wäre, hätte ich wohl das, was ich

getan habe, gar nicht tun können,« das ist sicherlich das Tiefste

von allen seinen Geständnissen. Also nur die Anerkennung
des Gottesbegriffes machte ihm die Religionen geniessbar.
Wiederholt spricht er den Juden den Ruhm zu, tausend Jahre
vor den anderen Völkern das Dasein des einen lebendigen Gottes1

erkannt zu haben. Deshalb auch gewährte er dem Kloster
auf dem Berge Sinai seinen ganz besonderen Schütz und
erwähnt dies in seinem Tagesbefehl vom 19. Dezember 1798 mit
den Worten: »Aus Ehrerbietung vor Moses und der jüdischen
Nation, deren Kosmiogenie uns die entferntesten Zeiten vor
Augen führt.« Islam und Koran scheinen ihm ganz speziell am
Herzen zu liegen, die unmittelbare Sinnenkraft dieser
Religionen führte ihn sogar dazu, ihr den Vorzug vor dem den

Leib zu Gunsten der Seele abtötenden Christentum zu geben,
Moses und Mohammed waren in seinen Augen Führer des

Volkes, die Gesetze gaben und damit die staatlichen Ange-

Feuilleton.
Die Entstehung der Welt im Glauben der Völker.

(Schluss.)

W. A. Rn. Gehen wir in den semitischen Kulturkreis über,
zunächst zu den Babyloniern. Nach den 1873—75 in Kujundschik
an der Stätte des alten Ninive im heute wieder umstrittenen Irak von
George Smith ausgegrabenen Tontafeln existierten zuerst die beiden
Chacsmächte Mummu und Tiämat. Diesem Paar entsprangen dann
die jüngeren Götter als Naturkräfte und gesetzmässig ordnende
Gewalten unter Führung von Marduk. Ein furchtbarer Kampf zwischen
ersteren und letzteren entbrennt, der mit Vernichtung des Chaos
endet. Aus der Leiche der Tiämat schuf Marduk die Erde und
verteilte die Obliegenheiten der andern Götter, um zuletzt aus seinem
Blute und Bein den Menschen zu erschaffen. Wie wir sehen, standen
die Verfasser der Bibel bereits unter dem Einfluss der babylonischen
Ueberlieferung.

Was die Phönizier, diese grosse Seemacht des Altertums,
betrifft, so sind über deren Schöpfungsmythen nur spärliche und
unsichere Berichte zu uns gelangt. Aus diesen lassen sich folgende
Prinzipien herausschälen : Von Anfang an bestanden eine Urmasse (Chaos)
und Luft (Pneuma), letztere als geistiges Lebensprinzip. Beide
zusammen erzeugen Pothos (Liebesverlangen), und daraus entsteht das

Weltei, das sich dann zur vollendeten Welt entwickelt.
Schwierig ist es, aus der altägy. ptischen Religion und

Ueberlieferung eine Schöpfungsgeschichte herauszuschälen, da die
betreffenden Mythen je nach der Lokalität sehr verschieden sind. Nach
derjenigen von Heliopolis z. B. lagen Himmel und Erde in enger

legenheiten ordneten, Christus dagegen war nur ein Prediger.
Vor allem hat Mohammed mit dem Schwert — da dringt der
Militär Napoleon im Unterbewusstsein durch — in fünfzehn
Jahren die Welt für seinen Gottesglauben erobert, während
das Christentum doch dreihundert Jahre dafür gebraucht hat.
Dabei aber steht Christus doch bei ihm in grösster Achtung,
nicht der Christus der Dogmenkirche, sondern der Christus der
Urkirche. Er erklärte auf St. Helena einmal, dass er überzeugt
sei, wenn Alexander der Grosse und Napoleon von der
Weltgeschichte vergessen wären, man doch noch von Christus sprechen

würde, allerdings von dem 'Christus der Urkirche, nicht
von dem der Dogmenkirche. Mohammed besonders wird von
Napoleon verehrt deshalb, weil seine Religion zugleich
staatliches Handeln und staatliche Autorität enthielt. So steht
Napoleon ausserhalb jeder Religion, steht aber mit seiner ganzen
Persönlichkeit für den attributlosen Gottesbegriff ein, weil
derselbe autoritativ für ihn, d. h. für seinen Staat sich
manifestierte.

Da ist der Ort, seine Auffassung mit der eines Friedrich
des Grossen in einen Vergleich zu bringen. Durchaus auf dem
gleichen Standpunkt stehen, beide in ihrer prinzipiellen
Auffassung über die Religionen. »In meinem Staat kann jeder nach
seiner Fasson selig werden,« sagt Friedrich1, und Napoleon
legt den verschiedenen Religionen kein Hindernis in den Weg,
solange sie sich nicht in den Staat hinein mischten. Wie steht
es aber mit dem Gottesglauben dieser beiden grossen
Männer? Den Standpunkt von Napoleon haben wir soeben
erläutert und gesehen, dass er darüber keine einwandfreie,
abgeklärte Meinung hatte, für ihn war Gott etwas Unbestimmtes,
ein mehr Gefühlsmässiges, in Verbindung mit der Natur. Und
nun Friedrich der Grosse? Auch er ist in Widersprüchen stekken

geblieben, er glaubt nicht an den christlichen, wohl aber
an einen philosophischen Gott, den er nicht von der Welt
getrennt, aber auch nicht als reinen Geist sich denken kann, weil
er sich von seinem Wesen, das keinen Raum einnimmt, also
nirgends existiere, keine rechte Vorstellung machen konnte.
Dabei schliesst er aber doch aus der angeblichen Zweckmässigkeit

der Welt und aus dem Wesen des menschlichen Geistes
auf ein höchstes Wesen. Also, Sie sehen klar, dass beide grossen

Männer auch bezüglich des Gottesbegriffes im Grunde
genommen auf demselben Boden stehen. Es scheint daher die
Annahme berechtigt, wenn wir an dem dritten Geistesheros der
damaligen Zeit, an Goethe denken, dass alle drei im Prinzip
eine pantheistische Gottesidee hatten. Ob dies nicht
ein Ausfluss der damaligen Zeitströmung war, ist eine weitere
Frage für sich.

Trotzdem aber Napoleon der Religion als solcher
indifferent gegenüber steht, so bleibt er doch ein entschiedener
Parteigänger seiner ihm angestammten Glaubensformen und
zwar allerdings nur aus rein äusserlichen Gründen. Und da,
gerade weil der Katholizismus frei ist von Seelensubstanz und die
Seele des einzelnen Anhängers kaum in Anspruch nimmt, da-

Verschlingung, Schu (der Luftraum) trennte sie dann, und die Sonne
begann ihren Lauf. Queb und Nut produzieren dann Osiris, den Gott
des fruchtbaren- Landes und des Nils, nebst Set, den Gott der Wüste,
sowie Isis und Nephthys, und die Welt ist beisammen. Aehnlich den
Griechen gab es daneben eine Reihe von privaten auf philosophischer
Spekulation beruhenden Hypothesen.

Von den Ueberlieferungen der Slawen aus vorchristlicher Zeit
ist nichts auf uns gedrungen, spätere Schöpfungssagen sind
ausgesprochen christlicher Herkunft und handeln von Gott, dem Satan und
Engeln und können daher hier übergangen werden.

Nach den finnisch-türkischen Ueberlieferungen existierten

von Anfang an ein Urmeer, Götter und merkwürdigerweise Vögel.
Die Welt ist nach den einen aus einem Entenei, nach anderen aus
vom Grunde des Urmeers durch den ersten Menschen heraufgeholter
Erde entstanden. Viele dieser Sagen haben aber deutlich christliche
Anklänge.

In China ist ebenfalls ausser aus dunklen Quellen stammenden
vereinzelten Märchen nicht viel über die Schöpfungsgeschichte
aufzutreiben. Es ist nicht zu vergessen, dass die namentlich für ihre
Zeit sehr hoch stehende Lehre des Konfuze in ihrer reinen Form ein
wissenschaftliches philosophisches System und keine Religion ist, das
sich bei seiner sachlich-kritischen Art möglichst vor Spekulationen
und Phantastik hütete. Und da der damalige Stand der exakten
Forschung ein Eindringen in die Geschichte der Schöpfung nicht
erlaubte, war Konfuzius so vorsichtig, auch keine Mythen darüber
aufzutischen. In anderen Ueberlieferungen aber taucht wieder das
berühmte Weltei, aus dem Chaos bestehend, auf. Das Helle und Reine
darin wurde dann zum Himmel, das Schwere und Trübe zur Erde.
Oder die Welt wurde aus dem vom Gotte Yü getöteten neunköpfigen



Nr. 13 DER FREIDENKER 99

gegen aber mit der vollen Kraft der sinnliehen Einrichtungen
und Gebräuche nach aussen hin manifestiert, passt ihm diese
Richtung, indem sie seine innerste Auffassung von einem
attributlosen Gott in keiner Weise touchierte. Dabei wurde diese
Seite noch mächtig unterstützt durch Boden und Blut seines
Stammes. Korsika und das Elternhaus in seiner Mutter Lätitia
und seinem Oheim Luzian, dem Archidiakon an der Kathedrale
von Ajaccio, besorgten dies gründlich. Beide sind typische
Vertreter der südländischen Art von Katholizismus, welche der
nordischen Auffassung gegenübersteht, indem sie sich nicht in die
tiefsten Probleme geistig zu versenken sucht, sondern nur die
überlieferten Formen übernimmt und die vorgeschriebenen
Weihehandlungen ausführt: eine sinnliche Form von Religion
entsprechend der südlichen Landschaft in Anlehnung an die
letzten Reste vergangener heidnischer Zeiten. Dabei hat speziell

Korsika mehr, als anderswo, in Luft und Boden die Triebkräfte

antiker Kulturbildungen fast unversehrt in die neue Zeit
hinübergerettet. Hier war der Kultus des Christengottes dem
der heidnisch-sinnlichen Religionen am nächsten geblieben, in
seinem Wesen ganz von der naiven Verehrung seiner Heiligen,
ihrer kindlichen Aeusserungen und Devotionen analog den'
alten Götterkulten befangen. Napoleon nahm seine religiöse
Nahrung mehr aus dem Boden und der Luft Korsikas, aus den
heimatlichen Bräuchen und Stammesüberlieferungen, als aus
der Ferne, sagen wir aus Rom, der Hochburg des Katholizismus.

Daher ist für ihn die ganze Sache mehr die Ausübung
eines reinen Augen- und Ohrenkultus, viel eher eine
Stammesgewohnheit. Das Schlagen des Kreuzes, das Läuten der Glok-
ken sind ihm als dauernde Vergegenwärtigungen des
Kirchenglaubens geblieben. So sieht man Napoleon in vielen schwierigen

Lagen seines Lebens ganz triebhaft das Zeichen des Kreuzes

über sich machen, genau so, wie es auch ein ganz einfältiger

Südländer zu machen gewohnt ist. Was die Glocken für
ihn bedeuten, überschreitet jegliches Mass, in ihnen wirkt durch
die Macht des angeblichen Sinneseindruckes hindurch die ganze
Kraft seiner Kindheitserinnerungen und damit ihr lebendiger
Glaubensinhalt. Auf St. Helena entbehrte er vor allem den
Klang der Glocken: »Ich kann mich nicht daran gewöhnen,«
sagte er, »die Glocken- nicht mehr zu hören;, niemals hat der
Klang einer Glocke mein Ohr getroffen, ohne meine Gedanken
auf die Eindrücke meiner Kindheit zurück zu lenken.«

Als dem Glauben seiner Kindheit, als dem Glauben seiner
Heimat, als dem Glauben seiner Ahnen bekennt sich Napoleon
zum römisch-katholischen Christentum. Er sagt es selbst auf
St. Helena, dass diese stammhafte Zugehörigkeit zum
Katholizismus, die Erinnerungen seiner von ihm durchtränkten Kindheit

den Ausschlag gegeben haben, als er vor dem Konkordat
im Begriffe stand, die Religion in Frankreich zu erneuern und
man ihm von vielen Seiten den Protestantismus aufzudrängen
suchte: »Ich hing tatsächlich an der Religion meiner Kindheit.«
Deshalb hält er, wie sehr er selber später den Sakramenten
auswich, am Wert der ersten Kommunion und der Firmung für

Drachen gebildet. Oder 5 Alte (5 Elemente) setzten das Chaos
schöpferisch in Bewegung etc.

Die vorkonfuzianische und vorbuddhistische Ueberlieferung
Japans, wie sie im Kojiki und Nihongi (im 8. Jahrhundert unserer
Zeitrechnung) aufgezeichnet sind, bestehen aus einem üppigen
Rankenwerk sehr phantastischer Göttergeschichten und ditto
Liebesromanen, aus denen man nur leise Spuren einer Schöpfungsgeschichte
herauslesen kann, und die ich deshalb hier der Kürze halber
weglasse.

Wenden wir uns nach Amerika. Bei den nord amerikanischen

Indianern begegnen wir einer Masse von Schöpfungsmythen.

Interessant ist die Aehnlichkeit vieler derselben mit denjenigen
des finnisch-turanischen Kulturkreises, wonach ebenfalls, und zwar

diesmal stets von einem Tier, Erde aus dem Grunde des Urmeers
heraufgeholt und daraus die Erde geschaffen wird. Auffallend ist die
Aehnlichkeit vieler derselben mit dem finnisch-turanischen Sagenkreis.

Auch hier das Heraufholen von Erde aus dem Meeresgründe,
aber stets durch Tiere. Tiere spielen überhaupt bei allen diesen Schö-
pfungsmythen eine grosse Rolle, ein Hinweis auf den unbewusst
richtigen Glauben, dass die Menschen von Tieren abstammen. Bei vielen
Stämmen gibt es ausserdem noch eine Anzahl von abweichenden
Sagen, die aufzuzählen hier zu weit führen würde.

Die altamerikanischen Völker der Tolteken, deren Nachfolger
die Azteken, die M a y a und I n k a s besassen bekanntlich eine
sehr hochstehende Kultur, die aber von den spanischen Eroberern
samt ihren Trägern im Namen des Christentums auf beispiellos bestialische

Weise ausgerottet wurde. Es ist dies eines der schwärzesten
Kapitel der Weltgeschichte. Zufolge dieser gründlichen Ausrottungsarbeit

ist aus deren Literatur und Ueberlieferung wenig übrig ge-

die Jugend fest. Daher fängt sein Testament mit dem Satz an :
»Ich sterbe in der apostolischen und römischen Religion, in der
ich geboren bin.« Daher ist es auch zu verstehen, wenn er die
Auffassung vertritt, dass jeder Mensch in der Kirche desjenigen

Kultus beigesetzt werden sollte, zu- dem er sich bekannt
hatte- (Fortsetzung folgt.)

• ¦ Dr. L. B.

Die Gegenwartsprobleme der prote=
stantischen Theologie.

4. Die Bibeloffenbarung; und der heutige Mensch.
(Schluss.)

Dr. E. H. Die Wissenschaft im Allgemeinen, die
Naturwissenschaften im Besonderen haben durch ihren ungeahnten
Aufschwung den Glauben gezwungen, sich gewisser Reste von
(primitiver) Wissenschaft zu entledigen, nicht, um sich auf sein
Gebiet zu beschränken — denn der Glaube ist universell —sondern um sich die Art und Weise seiner Beziehung zu allem
Seienden deutlicher zu machen. Da Wissenschaft es nur mit
der Erforschung der raumzeitlichen Dinge und Begebenheiten
zu tun hat, können die Forschungen dem Glauben gar nicht
gefährlich werden ; der Glaube hat sich auch gar nicht in diese
Dinge einzumischen. Die bedenklichste aller theologisch-apologetischen

Künste aber ist es, sich mit Vorliebe in den Lücken
der wissenschaftlichen Theorien anzusiedeln. Sind sich beide
Gebiete, Glaube und Wissen, ihrer Kompetenzgrerizen klar
bewusst, so ist es unmöglich, dass irgend eine der wesentlichen
Positionen des christlichen Glaubens durch die Veränderungen
des' wissenschaftlichen Weltbildes in Mitleidenschaft gezogen
werden kann. Der Konflikt des Glaubens mit der Wissenschaft
ist nie ein schwerer, nie einer, der aufs Zentrale geht. Dieser
schwere Kampf aber wird ausgefochten zwischen Philosophie
und Glauben. Nicht die Wissenschaft selbst, wohl aber die
Vernunftautonomie, die falsche Einschätzung der Wissenschaft
ist der grosse Gegner, des Glaubens, jener .Wissenschaftsmo¬
nismus und Aberglaube an eine Wissenschaft, die alle
möglichen Erkenntnisse in sich schliesse. Ueber die Unrichtigkeit
dieses Wissenschäftsmonismus würde jede besonnene
Methodenlehre oder Erkenntnistheorie Aufschluss geben. Schon in
Bezug auf die Bibel sollte dieser methodisiche Monismus
zurückgedrängt werden und Platz lassen einer über allen andern
Einzelwissenschaften stehenden Wissenschaft, die nun von den
Voraussetzungen der Bibel selbst ausgeht, die die Bibel
erforscht unter dem Gesichtspunkt der besonderen Offenbarung.
Das1 wäre eine theologisch-biblische Wissenschaft, und ihr
methodisches Kriterium wäre dasselbe wie für alle andern Wissenschaften

auch: Streng methodische Durchführung dieses Prinzips.

blieben. Immerhin sind verschiedene religiöse und Schöpfungsmythen
bekannt geworden. Der Merkwürdigkeit halber sei daraus nur
erwähnt, dass die mexikanischen Azteken, die damals leider noch keinen
Calles besassen, um sich gegen die Eindringlinge zu wehren, bereits
an vier Zeitalter glaubten, die dem unserigen vorausgegangen seien:
Das erste das Zeitalter des Wassers mit Vorherrschen der Fische,
dann das der Luft mit Affen '(verwandelten Menschen), das der Vögel
und das der Erde mit einer Art Riesen, von denen dann die eigentlichen

Menschen abstammen. Der ganze Glauben sieht aus wie eine
Ahnung von moderner naturwissenschaftlicher "Erkenntnis und der
Schöpfungsgeschichte, wie sie uns die moderne Geologie tatsächlich
lehrt. Unter den anderen Mythen kommt auch eine Sintflut vor,
verursacht durch Verschulden der Menschen.

Primitiver und mit biblischen Einflüssen durchflochten sind die
spärlichen Schöpfungsmythen der heutigen Indianer Südamerikas.

Die Tiere werden vom Schöpfer als Zweige von einem Baume
geschnitten. Auch eine Sintflut kommt vor mit einer Ratte mit
Maiskolben statt der Taube mit dem Oelzweig als Friedensboten.

Forschen wir nach dem Schöpfungsglauben unserer Gegenfüssler,
der Urbewohner von Australien, Ozeanien und der
Malaien, so sind wir überrascht, dieselben doch nicht ganz so
primitiv zu finden, wie es manchem auf den ersten Blick scheinen möchte.

Dem Charakter der Südseeinsulaner entsprechend, befinden sich

ganz liebenswürdige nette Geschichtlein darunter. So war die erste
menschliche Nahrung rote Erde. Nun hatte ein König einen schwächlichen

Sohn, der diese nicht vertrug. Der Vater starb vor Kummer
darüber und wurde in die Erde versenkt. Aus seinem Magen aber
wuchs der Brotfruchtbaum, der dann eine bekömmlichere Nahrung
Meferte. — Aus der bunten Sagenmenge seien hier nur folgende aus-


	Napoleon I. und seine Beziehungen zur Religion : [1. Teil]

